
opusdei.org

Nuevos
Mediterráneos (III):
«Desde la Llaga de la
mano derecha…»

Meternos en las llagas de Cristo:
dejarnos tocar por el Amor de
Dios, y tocar a Dios en quienes
sufren. Un camino de
contemplación y compasión.

26/03/2024

Escucha el artículo Nuevos
Mediterráneos (III): «Desde la
Llaga de la mano derecha…»



Descarga el libro electrónico:
«Nuevos mediterráneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Cuenta san Juan que el día de la
resurrección, al atardecer, los
discípulos se habían reunido en casa
con las «puertas cerradas por miedo
a los judíos» (Jn 20,19). Estaban
encerrados, llenos de temor.
Entonces, «vino Jesús, se presentó en
medio de ellos y les dijo: –La paz esté
con vosotros. Y dicho esto les mostró
las manos y el costado» (Jn 20,19-20).
De golpe, la zozobra de aquellos
hombres se transformó en una
honda alegría. Recibieron la paz que
el Señor les traía, y acogieron
después el don del Espíritu Santo
(Cfr. Jn 20,22).

Muchos detalles llaman la atención
en esta escena del Evangelio. ¿Qué

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/


esperaban los apóstoles? Jesús se
presenta inesperadamente ante ellos,
y su presencia les llena de alegría y
de paz. Conocemos algunas de sus
palabras y sus gestos, pero ¿cómo
sería la mirada que les dirigió? Le
habían abandonado. Le dejaron solo.
Huyeron cobardemente. Sin
embargo, el Señor no se lo reprocha.
Él mismo se lo había anunciado.
Sabía que de aquella debilidad podía
surgir una profunda conversión: «Yo
he rogado por ti» –le decía a Pedro
antes de la pasión– «para que tu fe
no desfallezca; y tú, cuando te
conviertas, confirma a tus
hermanos» (Lc 22,31-32). El corazón
contrito de los apóstoles podía acoger
ahora más plenamente el Amor que
Dios les ofrecía. De otro modo, tal vez
ellos –y Pedro a la cabeza– hubieran
seguido contando quizá demasiado
con sus propias fuerzas.

Por otra parte, ¿por qué Jesús les
enseña las manos y el costado? Ha



quedado en ellos un rastro evidente
del tormento de la crucifixión. Y, sin
embargo, la vista de las llagas no les
llena de dolor, sino de paz; no les
provoca rechazo, sino alegría. Bien
pensado, esas marcas de los clavos y
de la lanzada son un sello del Amor
de Dios. Se trata de un detalle lleno
de sentido: Jesús quiso que en su
cuerpo permanecieran las heridas de
la Pasión después de resucitar para
que no quedara ningún resquicio a la
desconfianza y nadie pudiera pensar
que, a la vista de nuestra respuesta
tantas veces mediocre e incluso fría,
se iba a arrepentir de lo que había
hecho. El Amor de Cristo es firme y
plenamente consciente.

Además, para el incrédulo Tomás las
llagas iban a ser la señal inequívoca
de la Resurrección. Jesús es el Hijo de
Dios, que verdaderamente ha muerto
y ha resucitado por nuestros
pecados. «Las llagas de Jesús –enseña
el Papa– son un escándalo para la fe,



pero son también la comprobación
de la fe. Por eso, en el cuerpo de
Cristo resucitado las llagas no
desaparecen, permanecen, porque
aquellas llagas son el signo
permanente del amor de Dios por
nosotros, y son indispensables para
creer en Dios. No para creer que Dios
existe, sino para creer que Dios es
amor, misericordia, fidelidad. San
Pedro, citando a Isaías, escribe a los
cristianos: «Sus heridas nos han
curado» (1P 2,24; cf. Is 53,5)»[1].

La tradición espiritual ha encontrado
en las llagas del Señor un manantial
de dulzura. San Bernardo, por
ejemplo, escribía: «A través de estas
hendiduras, puedo libar miel
silvestre y aceite de rocas de
pedernal (cfr. Dt 32,13), es decir,
puedo gustar y ver qué bueno es el
Señor»[2]. En esas heridas
reconocemos el Amor sin medida de
Dios. De su corazón traspasado brota
el don del Espíritu Santo (cfr. Jn



7,36-39). Al mismo tiempo, las
heridas del Señor son un refugio
seguro. Descubrir la hondura de esas
aberturas puede abrir un nuevo
Mediterráneo en nuestra vida
interior.

«La Llaga Santísima de la mano
derecha de mi Señor»

«Meteos en las llagas de Cristo»,
sugería san Juan de Ávila: «allí dice
Él que mora su paloma, que es el
ánima que en simpleza le busca»[3].
«Dentro de tus llagas, escóndeme»,
reza una conocida oración. También
san Josemaría hará suyo este modo
de acercarse al Maestro, tan
arraigado entre los cristianos. Así, en
1933, anota: «Meterme cada día en
una llaga de mi Jesús»[4].

Esta es una de las devociones que
mantendrá a lo largo de su vida
entera, y que recomendará también
a los jóvenes que se acerquen a él[5].
Con todo, cobra un relieve especial a



raíz de una experiencia que le abrió
un panorama nuevo, inmenso, y que
tuvo lugar en plena guerra civil
española, mientras vivía en Burgos.
Era una época de sufrimiento para
él: sus hijos en el Opus Dei se
encontraban desperdigados por la
península; unos en los frentes de
batalla, otros escondidos en distintos
puntos, algunos de ellos todavía en la
zona en que había persecución
religiosa. Lo mismo sucedía con su
madre y sus hermanos. De sus hijas
espirituales, en fin, apenas tenía
noticias. Además, algunos de los que
antes le siguieron habían perdido la
vida durante la guerra.

En estas circunstancias, san
Josemaría se veía llamado a redoblar
sus esfuerzos, su oración y, en
particular, sus penitencias. Sin
embargo, a primeros de junio de
1938, mientras se dirigía al
Monasterio de las Huelgas, donde
estaba llevando a cabo una tarea de



investigación, recibe una especial luz
de Dios, que describe en una carta a
Juan Jiménez Vargas, ese mismo día:

«Querido Juanito: Esta mañana,
camino de las Huelgas, a donde fui
para hacer mi oración, he descubierto
un Mediterráneo: la Llaga Santísima
de la mano derecha de mi Señor. Y
allí me tienes: todo el día entre besos
y adoraciones. ¡Verdaderamente que
es amable la Santa Humanidad de
nuestro Dios! Pídele tú que Él me dé
el verdadero Amor suyo: así
quedarán bien purificadas todas mis
otras afecciones. No vale decir:
¡corazón, en la Cruz!: porque, si una
Herida de Cristo limpia, sana,
aquieta, fortalece y enciende y
enamora, ¿qué no harán las Cinco
abiertas en el madero? ¡Corazón, en
la Cruz!: Jesús mío, ¡qué más querría
yo! Entiendo que, si continúo por
este modo de contemplar (me metió
S. José, mi Padre y Señor, a quien
pedí que me soplara), voy a volverme



más chalao que nunca lo estuve.
¡Prueba tú!»[6]

Llevaba tiempo recorriendo el
camino de la Humanidad del Señor.
También la devoción a las llagas de
Cristo. Con todo, inopinadamente, se
abrió ante él como «un
Mediterráneo». Ahondó de golpe en
el significado de Amor redentor que
tenían aquellas heridas, y
comprendió que el mejor modo de
corresponder a tan gran Amor no
consistía en lo que él pudiera hacer,
sino justamente en sumergirse en Él:
contemplándolo y dejándose abrazar
enteramente por ese Amor.

Continúa la carta precisamente a
propósito del esfuerzo que le supone
su situación: «Siento una envidia
enorme de los que están en los
frentes, a pesar de todo». Y alude a la
figura célebre de un sacerdote
castrense, conocido por su vida
penitente: «Se me ocurre pensar que,



si no tuviera bien señalada mi senda,
sería magnífico dejar corto al P.
Doyle. Pero… eso me iría muy bien:
nunca me costó gran cosa la
penitencia. Sin duda, ésta es la razón
de que me lleven por otro camino: el
Amor». Su camino es el Amor: amar
y dejarse querer. Al despedirse, se
afianza en esta convicción: «Un
abrazo. Desde la Llaga de la mano
derecha, te bendice tu Padre»[7].

Aquel suceso, aquella luz inesperada,
fue un signo de esperanza y
constituyó sin duda un acicate para
su trabajo sacerdotal. Gracias a esta
iluminación divina, una realidad
conocida y repetidas veces meditada
–un camino transitado y
recomendado por él mismo– se
convirtió de repente en una novedad,
una mina de riqueza inagotable, de
la que no querría ya separarse.

Defendidos por el Amor



Las llagas de Jesús son un
recordatorio perenne de su Amor,
que llegó hasta el extremo en su
sacrificio en la Cruz. Dios no se
arrepiente de amarnos. Por eso, la
contemplación de ese Amor suyo es
una fuente de esperanza. A la vista
del Resucitado, que conserva las
marcas de su Pasión, nos damos
cuenta de que «precisamente allí, en
el punto extremo de su abajamiento
–que es también el punto más alto
del amor– ha germinado la
esperanza. Si alguno de vosotros
pregunta: “¿Cómo nace la
esperanza?”. “De la cruz. Mira la
cruz, mira al Cristo Crucificado y de
allí te llegará la esperanza que ya no
desaparece, esa que dura hasta la
vida eterna”»[8]. En la Cruz nació y
renace siempre nuestra esperanza.
Así, «con Jesús cada oscuridad
nuestra puede ser transformada en
luz, toda derrota en victoria, toda
desilusión en esperanza. Toda: sí,
toda»[9]. Es esa seguridad la que



hacía exclamar a san Pablo: «¿Quién
nos apartará del amor de Cristo? ¿La
tribulación, o la angustia, o la
persecución, o el hambre, o la
desnudez, o el peligro, o la espada?
(…) Pero en todas estas cosas
vencemos con creces gracias a aquel
que nos amó» (Rm 8,35.37).

Al constatar nuestra debilidad y
nuestro pecado, a menudo puede
colársenos en el alma, de modos
diversos, la tentación de la
desesperanza. Lo que en el momento
habíamos aceptado tal vez con
frivolidad o cierta condescendencia,
se presenta de golpe como un
absurdo «no», un manotazo al Dios
que nos ama. También nuestra
respuesta tibia y desganada puede
ser un motivo de desesperación. Pero
todo esto no es más que una serie de
tentaciones del mismo que nos hizo
caer. Contemplar las llagas del Señor
puede ser el mejor modo de
reaccionar: sus llagas nos recuerdan



que su Amor es «fuerte como la
muerte» (Cant 8, 16). Más aún,
porque su Amor ha vencido la
muerte. Un poeta contemporáneo lo
expresa de un modo tan sintético
como hermoso: «Lavado por el agua
del costado / y dentro de la herida
defendido / de tanto no que solo trae
nada, / de tanto tibio sí, de tanta
tregua»[10].

Volver a contemplar la Humanidad
del Señor, herida por nuestros
pecados, resucitada, puede ser para
nosotros una fuente de esperanza.
Como a los apóstoles, Jesús no nos
mira con resentimiento. No nos echa
en cara nuestros pecados, nuestras
debilidades, nuestras traiciones. Al
contrario, nos reafirma, porque su
amor es verdaderamente 
incondicional. No nos dice: «Te amo,
si te portas bien», sino «Te amo, para
mí eres un tesoro, y seguirás siéndolo
pase lo que pase». Esa conciencia,
que puede nacer contemplando las



heridas abiertas en el cuerpo del
Señor, nos llenará de alegría y de
paz. Pase lo que pase, podemos
refugiarnos en ellas, acogiéndonos
de nuevo al perdón de Dios: «En mi
vida personal –contaba el Papa en
una homilía–, he visto muchas veces
el rostro misericordioso de Dios, su
paciencia; he visto también en
muchas personas la determinación
de entrar en las llagas de Jesús,
diciéndole: “Señor estoy aquí, acepta
mi pobreza, esconde en tus llagas mi
pecado, lávalo con tu sangre”. Y he
visto siempre que Dios lo ha hecho,
ha acogido, consolado, lavado,
amado»[11].

Reconocer nuestra pequeñez no es
una derrota, ni una humillación.
Podría serlo, si Dios fuera alguien
que quisiera dominarnos. Pero no lo
es. Es el Amor lo que le mueve: el
Amor incondicional que nos da, y
que espera que sepamos acoger.



El camino de la compasión

Existen muchos modos de acercarse
a las llagas del Señor: «Id como más
os conmueva», aconsejaba san
Josemaría[12]. Sabemos cómo le
gustaba meterse con la imaginación
en el Evangelio. En Santo Rosario,
por ejemplo, al contemplar el primer
misterio glorioso, comenta: «Y, antes
de terminar la decena, has besado tú
las llagas de sus pies..., y yo más
atrevido –por más niño– he puesto
mis labios sobre su costado
abierto»[13].

Recordando el modo en que san
Josemaría hacía la acción de gracias
de la Misa, lugar privilegiado para
renovar a diario su encuentro
personal con el Amor de su Vida, don
Javier Echevarría describía cómo «se
arrodillaba los primeros minutos, en
el suelo o en el reclinatorio: mirando
el crucifijo de bolsillo cogido entre
sus manos, recitaba la oración En ego



[Miradme, oh mi amado y buen Jesús].
Mientras repetía las palabras que se
referían a las llagas del Señor,
besaba devotamente cada una»[14].

Las heridas del Señor, que con tanta
hondura descubrió san Josemaría en
aquella mañana de junio, no solo
revelan el Amor que el Señor nos
tiene: son a la vez una invitación a
corredimir con Él, como lo hace
Santa María; a ser su Cirineo, a
consolarle por tantas ofensas que
hieren su Corazón, sobre todo
porque hieren el nuestro... Una
llamada, en fin, a cuidarle
precisamente en aquellos «hermanos
más pequeños» con quienes se
identifica, en quienes de algún modo
ha querido quedarse (Cfr. Mt 25,40).

Por eso, dentro del itinerario que
llevó a san Josemaría a descubrir
aquel Mediterráneo –sin duda una
luz de Dios–, no hay que olvidar la
enorme cantidad de horas que



dedicó a cuidar enfermos y gente sin
recursos por los barrios más pobres
de Madrid. Ese es desde luego un
modo estupendo de descubrir el
Amor de Dios: salir de nosotros
mismos para tocar a Jesús en las
personas que sufren. Se trata, sin
duda, de un camino seguro.

Esa vía nos lleva a dejarnos
interpelar por Él, a acercarnos a sus
llagas y a responder con amor a su
Amor. Aprendemos así a vivir con los
demás la misma ternura que Dios
vuelca sobre nuestra debilidad
personal. Por este camino, nuestra
propia vida adquiere un renovado
sentido de misión que nos lanza más
allá de nosotros mismos, contando
no con nuestras fuerzas, sino con
una llamada que viene de Dios, que
nos transforma y cuenta con
nosotros para sembrar en el mundo
su paz y su alegría. El Papa insiste
incansablemente en este punto: «A
veces sentimos la tentación de ser



cristianos manteniendo una
prudente distancia de las llagas del
Señor. Pero Jesús quiere que
toquemos la miseria humana, que
toquemos la carne sufriente de los
demás. (…) Cuando lo hacemos, la
vida siempre se nos complica
maravillosamente y vivimos la
intensa experiencia de ser pueblo, la
experiencia de pertenecer a un
pueblo»[15].

Meternos en las llagas de Cristo, por
el camino de la compasión y de la
contemplación, puede abrirnos un
auténtico Mediterráneo:
aprenderemos así a refugiarnos en
esas heridas de Amor, y a amar con
todo el corazón a quienes nos
rodean, comenzando por quienes
más lo necesitan; personas que
muchas veces están a la vera del
camino, en nuestra misma casa.

Artículo publiado el 4 de octubre de
2017



[1] Francisco, Homilía, 27-IV-2014.

[2] San Bernardo, Sermón 61 (Sobre
el libro del Cantar de los cantares), 4.
Abundantes testimonios sobre esta
devoción, y un modo de vivirla,
pueden encontrarse en P. Beteta, 
Mirarán al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.

[3] San Juan de Ávila, Epistolario,
carta 47. Cfr. Cant 2,16.

[4] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1799b, de 1933, en Santo Rosario.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2010, comentario al primer
misterio glorioso, p. 226, nota 5.

[5] «Me quedaré metido cada día,
cumpliendo un propósito antiguo, en
la Llaga del Costado de mi Señor»:
San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1763, de 1934; en Camino. Edición



crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
3ª ed., comentario al n. 288.

[6] San Josemaría, Carta a Juan
Jiménez Vargas, 6-VI-1938, en A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 2, Rialp, Madrid 2002,
288-289.

[7] Ibídem.

[8] Francisco, Audiencia general, 12-
IV-2017.

[9] Ibídem.

[10] Julio Martínez Mesanza,
“Defendido”, en Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11] Francisco, Homilía, 7-IV-2013.

[12] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 303.

[13] San Josemaría, Santo Rosario,
primer misterio glorioso.



[14] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[15] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-IX-2013), n. 270.

Lucas Buch // Foto: Santi
Villamarín (cc)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/nuevos-

mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-
mano/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/es-cl/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-cl/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-cl/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/es-cl/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/

	Nuevos Mediterráneos (III): «Desde la Llaga de la mano derecha…»

