
opusdei.org

Formación de la
personalidad (X):
Los demás y yo:
versos del mismo
poema

Tenemos una historia, una
familia, un vecindario, una
cultura... Cada uno de nosotros
es hogar y puede por eso crear
hogar allí donde va. El camino
siempre abierto de la madurez
de la personalidad pasa por
vivir y concebir nuestra vida en
función de los demás.



23/01/2017

«Vio Dios que era bueno»[1]. Sobre el
fondo de este estribillo, que envuelve
todo el primer relato de la creación
del mundo, se nos presenta en
contraste «el pensamiento de Dios,
casi el sentimiento de Dios (…) que
observa a Adán solo en el jardín: es
libre, es señor... pero está solo. Y Dios
ve que esto “no es bueno”»[2]: la
soledad del hombre es como una
pieza que no encaja en el diseño de
la creación. Cuando finalmente el
Señor le presenta a Eva, que es hueso
de sus huesos y carne de su carne[3],
Adán se libera de una extraña
melancolía que él mismo no lograba
explicarse. Ahora sí puede decir con
Dios que “todo es bueno”: afianzado
sobre su vocación al encuentro con 
otros como él, el mundo deja de
resultarle un lugar inhóspito.



Vivir con los demás mejora nuestra
personalidad, pero nos quedaríamos
muy cortos si nos limitáramos a esa
constatación. Necesitamos a los
demás, y ellos nos necesitan: nunca
están de más; son la tierra a la que
siempre pertenecemos, y desde la
que Dios nos llama a recibir y a
acoger a todos Porque tenemos una
historia, una familia, un vecindario,
una cultura, cada uno de nosotros es
hogar -lugar de acogida- y puede
crear hogar allí donde va. Porque
tenemos casa, podemos ver el mundo
como casa: como nuestra propia casa
y, a la vez, como «la gran casa
común»[4]. El afecto hacia nuestras
raíces, el cultivo sereno de nuestro
modo de ser… todo ello nos permite
amar y ser amados, acoger y ser
acogidos.

Con los demás y para los demás

Una de las experiencias basilares de
nuestra vida es que han contado con



nosotros: alguien nos ha cuidado, nos
ha sacado adelante. Cada uno es un
ser “recibido” Nadie crece solo; y
nadie, en realidad, está solo, aunque
algunas vidas de hecho se
desarrollen así. La desestructuración
familiar y, como consecuencia, el
abandono en el que viven muchos
niños, no hacen de este principio
antropológico fundamental una idea
bonita pero inútil. No faltan personas
que han crecido en entornos hostiles
y quedaron dañadas por la carencia
de amor, que también por eso son
sensibles al afecto y pueden
convertirse en tierra de acogida para
los demás. Quien ha sufrido mucho
puede amar mucho.

«Ninguna vida humana es una vida
aislada, sino que se entrelaza con
otras vidas. Ninguna persona es un
verso suelto, sino que formamos
todos parte de un mismo poema
divino»[5]. Los demás no están
simplemente ahí afuera, como una



piedra junto al camino: nos
pertenecen y les pertenecemos, más
íntimamente de lo que podemos
pensar. Lo entenderemos
plenamente en el cielo, aunque en la
tierra se logra entreverlo, si se vive
cerca de Dios y de quienes nos
rodean. Este mutuo pertenecerse
tiene dos implicaciones de gran
alcance: los demás se apoyan en mí,
y yo puedo y debo apoyarme en ellos.

Querer y dejarse querer: el camino
siempre abierto de la madurez pasa
por incorporar a la propia vida esos
dos aspectos de nuestro «ser con los
demás y para los demás»[6].

La adolescencia es el primer
momento en que este desafío sale a
flote de modo claro. Entretanto los
padres han dado forma al corazón de
quien ahora empieza a andar por
cuenta propia. Aunque casi todo
tiene arreglo, esa labor previa de los
padres define en buena medida



nuestra mirada hacia el mundo, y lo
que la deslumbra

El adolescente tiende fácilmente a
escoger modelos diferentes de los de
sus padres, porque empieza a notar
la necesidad de afirmarse. Nutre
sentimientos ambivalentes: junto a la
percepción de la propia dependencia,
percibe una sed de emancipación, y
por eso el amor a los padres va a la
par de un cierto rechazo hacia su
propio hogar; es un principiante,
pero quiere convencerse de que tiene
seguridad; busca distinguirse, pero a
la vez quiere pertenecer a un grupo.
Se trata de un momento difícil para
el interesado y para sus padres; pero,
más allá de las manifestaciones un
poco extravagantes de este afán por
singularizarse, el verdadero fondo de
lo que sucede al adolescente es que
se está ampliando el sentido de sí
mismo.



Si es característico de la infancia
referir todo al propio yo, con la
llegada progresiva de la madurez el
yo se extiende, se abre a los demás:
se empieza a percibir el afán -y la
responsabilidad- de hacer
aportaciones personales; se descubre
que los otros tienen sus intereses e
ilusiones. “Los demás existen”:
precisamente un signo claro de
inmadurez consiste en la
incapacidad de enfrentarse a esa
nueva exigencia de la vida. La
superprotección por parte de los
padres -un cariño mal entendido, un
excesivo celo por ahorrar
dificultades e incomodidades- puede
generar ese rasgo de personalidad.
Más adelante se descubre ese rastro,
por ejemplo, en padres o madres que
viven para su trabajo, sus aficiones,
sus amistades, su forma física, y que
se desentienden de la educación de
sus hijos; propietarios que no solo se
despreocupan de su comunidad de
vecinos sino que hacen imposible la



deliberación pacífica de los asuntos;
personas que acumulan agravios
para convencerse de que los
conflictos se deben siempre a otros.

Los dones son para servir

Nos debemos a los demás. Esta es
una convicción que, depurada de
servilismo o de ingenuidad, denota
madurez. Significa que en cierto
sentido “mi tiempo no es mío”,
porque los otros me necesitan. El
descanso, la diversión, la formación
cultural y profesional, adquieren
entonces una perspectiva más
amplia: se desdibujan las fronteras
entre lo mío y lo de los demás, sin
que esto suponga evasión de la
propia responsabilidad, ni invasión
de la libertad ajena. Se trata de un
planteamiento connatural para un
cristiano: «Si el Señor te ha dado una
buena cualidad -o una habilidad-, no
es solamente para que te deleites, o
para que te pavonees, sino para



desplegarla con caridad en servicio
al prójimo»[7].

El egoísmo nos pone fuera de la
realidad: nos hace olvidar que todo
en nuestra vida es don. «¿Tienes algo
que no hayas recibido? Y, si lo has
recibido, ¿a qué tanto orgullo, como
si nadie te lo hubiera dado?»[8] Si
todo lo que tenemos es don, con más
razón lo son los demás. Y, sin
embargo, a veces vivimos como si no
existieran, o les sometemos de modos
sutiles a nuestro criterio o a nuestros
intereses: más que recibirles, nos
apropiamos entonces de ellos.

«Cada persona tiende a prepararse
una especie de estuche muy cómodo,
donde se encierra él, y que los demás
se fastidien»[9]. Esta tendencia a
hacer girar el mundo alrededor de
nuestro yo es un principio de
inmadurez al que siempre tenemos
que ir ganando terreno,
serenamente. Concebimos entonces



el proyecto de nuestra vida no como
una obra individual sino como una
aportación a la felicidad de todos.
Descubrimos y redescubrimos, así,
que la verdadera realización no es
nunca mera “autorrealización”. «Uno
no vive mejor si escapa de los demás,
si se esconde, si se niega a compartir,
si se resiste a dar, si se encierra en la
comodidad. Eso no es más que un
lento suicidio (…). Yo soy una misión
en esta tierra, y para eso estoy en
este mundo. Hay que reconocerse a
sí mismo como marcado a fuego por
esa misión de iluminar, bendecir,
vivificar, levantar, sanar,
liberar»[10].

Es un hecho que, en cualquier grupo
humano, cada uno se implica hasta
donde quiere, porque hay muchas
cosas del día a día que no se pueden
pactar ni prever de antemano. Las
familias y las sociedades salen
adelante gracias a esos esfuerzos
gratuitos. Desvelos de personas que,



a veces rodeadas por la apatía de
quienes prefieren no complicarse la
vida, entienden que otros han
dedicado tiempo a verles crecer en el
cuerpo y en el alma, y saben que
están llamadas a esa misma lógica, la
única que verdaderamente libera:
padres y madres de familia, hijos que
cuidan de sus padres, estudiantes
que ayudan a sus compañeros con
dificultades, trabajadores que se
enfrentan a problemas de los que
nadie quiere ocuparse. «Cuando
hayas terminado tu trabajo, haz el de
tu hermano, ayudándole, por Cristo,
con tal delicadeza y naturalidad que
ni el favorecido se dé cuenta de que
estás haciendo más de lo que en
justicia debes. -¡Esto sí que es fina
virtud de hijo de Dios!»[11]

Evidentemente, este modo de ver la
vida no se confunde con el servilismo
de quien se prodiga en hacer todo
tipo de tareas, sin ayudar a los demás
a exigirse, ni con la ingenuidad de



quien permite que se aprovechen de
sus buenas intenciones. Servir no
significa siempre hacer cosas:
implica sobre todo ayudar a los
demás a crecer, y esto lleva también
a dejar espacio a la responsabilidad
que tienen.

Cercanía

La vida moderna tiende a prever
soluciones técnicas para casi todos
los problemas, ocultando a veces el
calor humano de la ayuda mutua. Sin
embargo, ante situaciones que
sacuden nuestra seguridad, como por
ejemplo un desastre natural o un
accidente, se manifiesta
espontáneamente una solidaridad,
un sentido de comunidad que yacía
bajo las exigencias del ajetreo
cotidiano... Surgen de nuevo las
cosas que unen, se despiertan como
de un encantamiento: se vuelve a lo
esencial. Esto mismo sucede a menor
escala, con baches personales como



la muerte o la enfermedad de una
persona querida.. o con episodios del
trato diario que, por nuestras propias
circunstancias, pueden adquirir un
relieve importante: por ejemplo
cuando una persona nos ha hecho
notar, incluso sutilmente, la
«amargura de la indiferencia»[12],
frío que hiela el alma; o, al contrario,
cuando hemos percibido el calor de
un interés sincero por nosotros... Se
despierta entonces el alma hacia lo
verdaderamente importante: acoger.

«Era peregrino y me acogisteis»[13].
Todos somos en cierto modo
peregrinos, y esperamos ser
acogidos: que nos reconforten, nos
escuchen, nos miren a la cara.
Madurez significa adquirir esa
sensibilidad hacia los demás, y
también, a veces, pasar por encima
de la falta de la sensibilidad de otro,
aunque podamos sufrir con ello. En
ocasiones convendrá aconsejar al
que yerra, haciéndole ver su poco



tacto; otras veces, la mejor pedagogía
será el contagio: la delicadeza, tarde
o temprano, despierta la sensibilidad
del más tosco.

Esa sensibilidad lleva también a las
personas a tener iniciativas que se
plasmen en su entorno más
inmediato, ocupándose por ejemplo
de «un lugar común (un edificio, una
fuente, un monumento abandonado,
un paisaje, una plaza), para proteger,
sanear, mejorar o embellecer algo
que es de todos. A su alrededor se
desarrollan o se recuperan vínculos y
surge un nuevo tejido social local. Así
una comunidad se libera de la
indiferencia consumista (…). De esa
manera se cuida el mundo y la
calidad de vida de los más pobres,
con un sentido solidario que es al
mismo tiempo conciencia de habitar
una casa común que Dios nos ha
prestado»[14].



La madurez que implica esa cercanía
a los demás es distinta de la facilidad
para la relación que es propia de las
personas locuaces o extrovertidas. Se
trata sobre todo de saber estar:
observar, escuchar, acoger, aprender
de todos. Especialmente en una
época en la que las tecnologías de
comunicación permiten relacionarse
con mucha gente, se hace necesario
redescubrir la fuerza del estar
genuino, de la presencia personal.
Un smartphone puede permitirnos
contactar enseguida a cualquiera,
pero no por eso nos hace más
cercanos. En el ámbito virtual, uno
dispone quiénes son sus “vecinos”,
sus “amigos”, y paradójicamente esto
puede hacernos perder de vista a
quienes la vida pone a nuestro lado.
Aunque se ha vuelto algo habitual,
no deja de ser desoladora la estampa
de un grupo de personas juntas que,
en lugar de hablar entre sí, gestionan
sus respectivos mensajes y perfiles:
la comunicación virtual absorbe



entonces a la comunicación real; casi
sin darnos cuenta, podemos vivir
pendientes de ver si alguien se ha
acordado de nosotros, en lugar de
pensar: ¡el que está a mi lado me
necesita! Y lo mejor que puedo darle
es mi cercanía. Precisamente esa
opción por la presencia personal, en
la que nos exponemos al contacto
directo, a la realidad sin filtros, nos
hace crecer en humanidad; nos
despierta una vez más a lo
verdaderamente importante. Pensar
en los demás, rezar por ellos, nos
lleva a vivir para ellos. «Solo así se
vive la vida de Jesucristo y nos
hacemos una misma cosa con
Él»[15].

Carlos Ayxelá

[1] Cfr. Gen 1, 10.12.18.21.25. El
versículo 31 apostilla: «Vio Dios todo



lo que había hecho, y era muy
bueno»

[2] Papa Francisco, Audiencia, 22-
IV-2015. Cfr. Gen 2, 18.

[3] Cfr. Gen 2, 23.

[4] Papa Francisco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), n. 13.

[5] Es Cristo que pasa, n. 111.

[6] Papa Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-IX-2013), n. 273.

[7] San Josemaría, Surco, n. 422.

[8] 1 Cor 4, 7.

[9] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, p. 319).

[10] Papa Francisco, Evangelii
gaudium, nn. 272-273.

[11] San Josemaría, Camino, n. 440.



[12] San Josemaría, Carta 11-III-1940,
n. 7.

[13] Mt 25, 35.

[14] Francisco, Laudato si’, n. 232.

[15] San Josemaría, Via Crucis, XIV
estación.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/los-demas-y-yo-
versos-del-mismo-poema/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/los-demas-y-yo-versos-del-mismo-poema/
https://opusdei.org/es-cl/article/los-demas-y-yo-versos-del-mismo-poema/
https://opusdei.org/es-cl/article/los-demas-y-yo-versos-del-mismo-poema/

	Formación de la personalidad (X): Los demás y yo: versos del mismo poema

