opusdei.org

La figura historica
de Jesus

¢Quién es Jesus? ;qué sabemos
de E1? El autor de este articulo
define la figura de Cristo como
"una piedra de escandalo para
la razén"

25/03/2012

En los afios que marcan el comienzo
del tercer milenio parece que se
hubiera despertado en el mundo un
intereés especial por Jesus de Nazaret.
En realidad, los libros escritos en los
ultimos afios sobre su figura y su
persona, aunque no todos positivos,



ponen de relieve la actualidad y la
trascendencia del Hijo de Dios hecho
hombre, y el atractivo de su vida.

En efecto, en su comunion con el
Padre, Jesus se hace presente hoy
ante nosotros. ¢Y qué trae Jesus, qué
da al mundo? La respuesta es
sencilla: Dios [1].

Enciende tu fe. -No es Cristo una
figura que pasé. No es un recuerdo
que se pierde en la historia. {Vive!:
“Jesus Christus heri et hodie: ipse et
in saecula!” —dice San Pablo-
iJesucristo ayer y hoy y siempre![2].

La predicacion de la Iglesia primitiva
presenta siempre a Jesucristo como
Hijo de Dios y unico Salvador. La
proclamacion del Misterio Pascual
llevaba consigo un paradojico
anuncio de humillacion y de
exaltacion, de vergliienza y de
triunfo: nosotros predicamos a un
Cristo crucificado: escandalo para los
judios, necedad para los gentiles; mas



para los llamados, lo mismo judios
que griegos, un Cristo, fuerza de Dios
y sabiduria de Dios [3].

No fue facil para los primeros
cristianos superar el escandalo de la
cruz, la realidad de la crucifixion y
muerte del mismo Hijo de Dios. De
ahi el intento de los docetistas y de
los gnosticos de negar que Jesus
tuviese un cuerpo real y pasible, o el
de Nestorio, dos siglos mas tarde, de
afirmar la existencia en Jesucristo de
dos personas, una humana y otra
divina.

A ningun estudioso serio escapa, sin
embargo, el hecho historico de Jesus
de Nazaret. Aunque no hay una gran
cantidad de datos extra-biblicos
sobre su persona y su mision, son
suficientes para afirmar, sin lugar a
dudas, su paso por la tierra. Es
substancialmente aceptado, por
ejemplo, el testimonio de Flavio
Josefo. En uno de sus libros, este



historiador judio del siglo primero se
refiere a Jesus como «<hombre sabio
(...); El realizé obras extraordinarias,
siendo un maestro de hombres que
acogen la verdad» [4] . Mas adelante
escriben sobre Jesus, durante el
imperio de Trajano, Plinio el Joveny
Tacito; y después lo hara Suetonio,
secretario de Adriano.

Junto a estas referencias, los
evangelios constituyen «el testimonio
principal de la vida y doctrina de la
Palabra hecha carne, nuestro
Salvador» [5]; son las fuentes que
proporcionan una vision detallada
de su personalidad.

La Tradicion de la Iglesia, bajo la
inspiracion del Espiritu Santo, ha
reconocido en estos escritos la
plasmacion auténtica y segura de la
figura historica del Sefor, una figura
historica que posee un caracter
divino.



El valor de los evangelios como
fuentes primarias para conocer a
Jesus no fue puesto en duda por los
cristianos hasta finales del siglo
XVIII. En ese momento, surgieron
algunos autores que pretendieron
analizarlos con criterios
historiograficos y positivistas,
eliminando las narraciones que
consideraban inaceptables para el
hombre moderno ; esto es, los
milagros y las profecias, solo
explicables por el caracter
extraordinario de la intervencion
divina en la historia. Se trataba del
primer intento de estudiar los
evangelios solo como libros de
historia, sin considerar su contenido
sobrenatural, un proyecto que
abordaba los textos excluyendo la fe
en la divinidad de Cristo.

A partir de entonces, abundaron las
“vidas de Jesus” en las que Cristo
aparecia como uno de tantos
candidatos a mesias; un fracasado



condenado a muerte por la autoridad
romana que, eso si, poseia una
indudable autoridad moral.

De este modo, con frecuencia, estas
pretendidas biografias historicas
retrataban mas el caracter de quien
las escribia que el de Jesucristo.

Posteriormente, el avance de los
estudios exegéticos llevo a una fuerte
reaccion contra este planteamiento:
se paso a considerar los evangelios
como textos escritos con fe sincera,
aunque desinteresados de las
coordenadas de la historia; no se
supero el escepticismo sobre la
divinidad de la figura historica de
Cristo . En los ultimos decenios, los
nuevos criterios metodoldgicos han
permitido una lectura teoldgica de la
Biblia mas de acuerdo con la fe [6].

La verdad proclamada por la Iglesia
sobre el Hijo de Dios, que después de
veinte siglos sigue siendo una piedra
de escandalo para la razon, es la de



una Persona ante la cual cada uno
debe comprometer su propia vida a
través de un acto de fe; pero no una
fe puramente fiducial o credulona,
sino una fe que se apoya en que Dios
mismo ha hablado y actuado en la
historia; una fe que cree en la vida y
obras reales del Hijo de Dios hecho
hombre, y que encuentra en El la
razon de su esperanza.

La importancia de la realidad
historica del mensaje evangélico se
hizo patente desde los primeros
instantes del cristianismo; como
sefiala San Pablo, si Cristo no ha
resucitado, inutil es nuestra
predicacion, inutil es también
vuestra fe [7].

Los milagros y la autoridad de
Jesus

En los evangelios se relata que Jesus
hace milagros. En el Antiguo
Testamento ya se narraban prodigios
realizados por profetas como Elias y



Eliseo, por no hablar de los
protagonizados por Moisés o Josué.
También en la literatura antigua,
tanto judia como helenistica, se
cuentan portentos de algunos
personajes.

Quienes buscan negar la veracidad
de los milagros de Cristo -y, en
general, de todos los que aparecen en
la Escritura—, suelen apoyarse en
estos ultimos para afirmar que los
relatos de hechos milagrosos
implican un género literario de
ficcidn, tal vez dirigido a exaltar un
personaje historico.

Pero las similitudes dejan pronto
paso a profundas divergencias, que
constituyen signos de la credibilidad
y de autenticidad de los evangelios.
En primer lugar, los milagros de
Jesus sorprenden por su
verosimilitud. Los evangelios hablan,
si, de portentos; pero nada hay de
exagerado en como los describen.



Un ciego recobra la vista; un cojo
empieza a andar... Se aprecia, en la
sencillez del relato, que se esta muy
lejos de pretender exaltar una figura;
son relatos ajenos a toda
aparatosidad, y en los que se refleja
la vida cotidiana de los
protagonistas.

También llama la atencion la
autoridad que Jesus ejerce cuando
los realiza. Los prodigios narrados en
la literatura rabinica se obtienen
después de largas oraciones. El, en
cambio, los hace con su propio
poder, con una palabra o un gesto, y
el efecto se sigue casi siempre de
modo inmediato.

Otra caracteristica unica es la
discrecion de Jesus: rara vez toma la
iniciativa, se muestra reticente,
manda que no se divulgue... Incluso
en ocasiones dice el texto sagrado
que no pudo hacer milagros [8],
porque no encontro en los



interesados las disposiciones
espirituales adecuadas.

Por ultimo, es importante notar
como los milagros de Cristo poseen
siempre un sentido que trasciende el
mero efecto fisico. El Sefior no cede
al gusto de los hombres por lo
maravilloso, o a la curiosidad: busca
la conversion del alma, quiere
atestiguar su mision. Jesus hace ver
que no son simples prodigios; para
realizarlos, exige la fe en su Persona,
en la mision que el Padre le ha
confiado. Parten de la fe y llevan a la
fe.

De todo esto se concluye que los
evangelistas se propusieron poner al
alcance de todos hechos histéricos,
para que pudieran ser trascendidos
por la fe; testimonian que «todo en la
vida de Jesus es signo de su misterio.
A través de sus gestos, sus milagros y
sus palabras, se ha revelado que “en



Fl reside la plenitud de la Divinidad
corporalmente”» [9].

De ahi la centralidad, en la vida del
cristiano, del consejo de san
Josemaria: "Saboread aquellas
escenas conmovedoras en las que el
Maestro actua con gestos divinos y
humanos, o relata con giros humanos
y divinos la historia sublime del
perdon, la de su Amor
ininterrumpido por sus hijos. Esos
trasuntos del Cielo se renuevan
también ahora, en la perenne
actualidad del Evangelio: se palpa, se
nota, cabe afirmar que se toca con
las manos la proteccion divina" [10].

La autoridad de Jesus, sin embargo,
no se manifiesta sélo en su modo de
hacer milagros. Aparece todavia mas
limpidamente en su modo de
disponer de la ley y de la tradicion:
las interpreta, profundiza y corrige.
Este es otro rasgo diferenciador, que
no se encuentra en ningun otro



testimonio de la época. La
originalidad de esta actitud, patente
en las ensefianzas recogidas en los
evangelios, solo se explica por el
caracter unico del Maestro, por su
fuerte personalidad y doctrina.

Este poder sobre la Ley se percibe
cuando se examina cémo Fl la
cumple fielmente. Por una parte, en
ese cumplimiento Cristo muestra
unas exigencias que van hasta lo mas
profundo del corazén, mas alla de
cualquier asomo de formalismo.

Es cierto que Jesus mantiene la ley,
pero la interpreta segun un espiritu
novedoso que, al mismo tiempo que
la cumple, la supera; trae un vino
nuevo que rechaza componendas
con los odres viejos. Por otra parte,
esto lo hace como un legislador que
habla en nombre propio, superando
a Moisés. Lo que Dios habia dicho a
través de Moisés, lo perfecciona su
Hijo Unigénito.



Jesus inaugura una nueva era, la del
Reino anunciado desde hacia mucho
tiempo por los profetas: destruye el
Reino de Satanas arrojando los
espiritus con el dedo de Dios [11]. La
mesianidad de Jesus no puede ser
una invencion de sus discipulos
ideada después de la Pascua: la
tradicion evangélica contiene tantos
recuerdos solidos y armonicos de su
vida publica que no es posible
rechazarlos diciendo sencillamente
que se trata de una creacion
postuma, fruto de una presunta
ideologizacion apologética. Las
ensefianzas de Cristo son
inseparables de la autoridad con que
las proclama.

La divinidad de Jesus en los
evangelios

De modo analogo a como se niega la
historicidad de los milagros, a veces
se afirma que el titulo de «hijo de
Dios» solo designa, en los evangelios,



una cercania especial de Jesus con
Dios. Generalmente, se argumenta
sefialando que este titulo tiene
diversos usos en los textos de la
época: se aplica a personajes que se
distinguen por ser justos, al pueblo
de Israel, a los angeles, a la realeza o
a personas con alguna facultad
especial. Pero cuando consideramos
los relatos evangélicos, de nuevo
aparecen diferencias solo explicables
si se reconoce la naturaleza divina de
Cristo, proclamada a la luz del
Misterio Pascual.

Asi, en el evangelio segun San
Marecos se testimonia que la
personalidad de Jesus es
sobrehumana. Ciertamente, en
ocasiones, Jesus es proclamado hijo
de Dios por quienes tal vez solo lo
hacen segun el sentido normal de la
época, sin conocer a fondo sus
implicaciones.



Pero también la voz del mismo Padre
en el Bautismo y en la
Transfiguracion atestigua que Jesus
es Hijo de Dios; y a la luz de esta
declaracion se puede apreciar en
otros muchos pasajes el caracter real
y unico de la filiacion divina de
Cristo. Por ejemplo, Jesus mismo se
presenta como el “hijo amado” en la
parabola de los vifiadores homicidas,
radicalmente distinto a todos los
enviados anteriores; también
manifiesta una relacion personal
unica de filiacion y confianza con el
Padre al llamarle -y éste es el unico
evangelio que lo recoge— Abba [12],
Papa.

En este contexto, es de interés
sefialar como la fe del evangelista en
la divinidad de Jesus queda
enmarcada por el versiculo
programatico evangelio de Jesucristo,
Hijo de Dios [13], y la confesion del
centurioén, al final del texto:



iverdaderamente este hombre era
Hijo de Dios! [14].

En San Mateo, la filiacién divina de
Jesus se presenta con mas profusion
que en San Marcos. El titulo viene
pronunciado por endemoniados, por
el centurion, por quienes pasan bajo
la Cruz en el Calvario, por los
sacerdotes, por Pedro y los
discipulos, especialmente después de
un milagro. Aun mas claramente que
en San Marcos se ve que no todos los
que le llaman hijo de Dios lo
reconocen como tal, y sin embargo
esta actitud sirve al evangelista como
contrapunto de quienes si lo
hicieron.

Por su parte, el tercer evangelio
resalta la relacion entre Jesus y el
Padre, enmarcandola en un
ambiente de oracion, de intimidad y
confianza, de entrega y sumision,
que desemboca en las ultimas
palabras pronunciadas en la Cruz:



Padre, en tus manos encomiendo mi
espiritu [15].

Al mismo tiempo es facil captar como
su vida y su mision son
continuamente guiadas por el
Espiritu Santo, ya desde la
Anunciacion donde se proclama su
filiacion divina. Junto a estos rasgos
particularmente destacados en San
Lucas, volvemos a encontrar otros
testimonios comunes con los demas
evangelistas: también los demonios
llaman “Hijo de Dios” a Jesus en las
tentaciones y en las curaciones de los
endemoniados en Cafarnaun y en
Gerasa.

En San Juan se presenta la filiacion
divina de Cristo en su sentido mas
profundo y trascendente: Fl es el
Verbo, que estd en el seno de Dios y
se hace carne; es preexistente, ya que
es anterior a Abrahdan; ha sido
enviado por el Padre, ha bajado del



cielo... Son caracteristicas que
destacan la realidad divina de Jesus.

La confesion de la divinidad por
parte de Tomas puede considerarse
la culminacion del evangelio, que ha
sido escrito para que credis que Jesus
es el Cristo, el Hijo de Dios, y para
que creyendo tengais vida en su
nombre [16].

En San Juan es patente, tal vez mas
que en ningun otro evangelista,
como la afirmacion de la divinidad
real de Jesus pertenece al mismo
nucleo de la predicacion apostolica.
Una afirmacion, por lo demas, que
hunde sus raices en la conciencia que
Cristo tenia de ella en su paso por la
tierra.

En este sentido, es de especial interés
recordar —y es un elemento comun a
todos los evangelistas— el que Jesus
diferencia su relacion con el Padre
de la que tienen los demas hombres:
mi Padre es el que me glorifica, el



que decis que es vuestro Dios [17];
subo a mi Padre y a vuestro Padre, a
mi Dios y a vuestro Dios [18]; la
expresion «Padre nuestro» en labios
de Jesus solo aparece en una ocasion,
al ensefiar a los discipulos el modo
en que deben rezar. Cristo nunca
pone en el mismo nivel su especial
filiacion con la de los discipulos: una
muestra de la conciencia que El
mismo tenia de su divinidad.

La predicacion de la primitiva
comunidad cristiana presenta las
formas de anuncio, de catequesis, de
exhortacion o de argumentacion en
favor de la fe, que vienen recogidas
en la narracion evangélica. Esto
influye mas en sus caracteristicas
literarias que en el contenido de lo
que acontecio.

Es util descubrir que las necesidades
de la predicacion han llevado a
seleccionar algunos pasajes frente a
muchos otros [19], y que movieron a



los evangelistas a presentar la vida
de Cristo en un modo mas teoldgico
que biografico, mas sistematico que
cronoldgico. Pero no hay motivo para
pensar que ese interés y esas
necesidades lleven a falsificar los
recuerdos, a crearlos o a inventarlos.

Ma4s aun, las expresiones y sucesos
desconcertantes son una prueba mas
de la credibilidad de los evangelios —
ipor qué el bautismo, si Cristo no
tenia pecado?, ;por qué afirmar la
aparente ignorancia de Jesus
respecto a la Parusia, o que no pudo
hacer milagros, o que estaba
cansado?—, como lo son también la
forma semitica de las palabras, o el
uso de expresiones arcaicas o no
asumidas por la teologia posterior —
como «hijo del Hombre».

Los evangelios estan repletos de
episodios llenos de candor y
naturalidad; cada uno de ellos es una
muestra de veracidad, y del deseo de



contar la vida de Jesus en el seno de
la tradicion de la Iglesia. Quien
escucha y recibe esa Palabra puede
llegar a ser discipulo [20].

En el mensaje cristiano se entrelazan
fe e historia, teologia y razon, y los
testigos apostdlicos manifiestan la
preocupacion de apoyar su fe y su
mensaje sobre los hechos, contados
con sinceridad.

En esas paginas, Cristo mismo se da a
conocer a los hombres de todos los
tiempos, en la realidad de su historia,
de su anuncio. Leyéndolas, no
accedemos a un ideal moral; meditar
el evangelio no es un reflexionar
sobre una doctrina. Es "meditar la
historia de Cristo, desde su
nacimiento en un pesebre, hasta su
muerte y su resurreccion [21],
porque cuando se ama a una persona
se desean saber hasta los mas
minimos detalles de su existencia, de



su caracter, para asi identificarse con
ella" [22].

B. Estrada

[1] Cfr. Joseph Ratzinger — Benedicto
XVI, Jesus von Nazareth, cap. 1y 2.

[2] Camino, n. 584.
[311 Co 1, 23s.

[4] Cfr. Flavio Josefo, Antiquitates
Judaicee 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm.
Dei Verbum, n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger — Benedicto
XVI, Jesus de Nazareth (1),
Introduccion.

[7] 1 Co 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.



[9] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
515.

[10] Amigos de Dios, n. 216.
[11] Cfr. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.

[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Jn 20, 31.

[17] Jn 8, 54.

[18] Jn 20, 17.

[19] Cfr. Jn 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger — Benedicto
XVI, Jesus de Nazareth (I), cap. 4.

[21] Es Cristo que pasa, n. 107.

[22] Es Cristo que pasa, n. 107.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/la-figura-
historica-de-jesus/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/es-cl/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/es-cl/article/la-figura-historica-de-jesus/

	La figura histórica de Jesús

