
opusdei.org

Homilías del prelado
en el triduo pascual

Mons. Fernando Ocáriz celebra
el triduo pascual en la iglesia
prelaticia de Santa María de la
Paz (Roma). Actualizaremos
progresivamente este artículo
con sus homilías.

21/04/2019

Jueves Santo | Viernes Santo | 
Vigilia Pascual



Homilía de la Vigilia Pascual

Santa María de la Paz, 20 de abril de
2019

Evangelio (ciclo C): Lc 24,1-12

1. El Evangelio que acabamos de
escuchar señala la hora aproximada
en la que las mujeres corrieron hacia
el sepulcro: “muy de mañana” (Lc
24,1). Había muerto Jesús, a quien
tanto amaban; había sido crucificado
quien, desde que lo encontraron,
había llenado de sentido la vida de
cada una. El mundo para estas
mujeres, repentinamente, había
vuelto a ser un lugar vacío y confuso.
Las últimas noches quizá habrían
tenido miedo de ser descubiertas
como seguidoras de aquel a quien
condenaron a muerte. A estos
momentos difíciles, el Papa durante
la Vigilia Pascual del año pasado los
llamó “las horas del discípulo
enmudecido”. Y esa puede ser quizá
la misma sensación que tendremos



también nosotros si estamos un poco
alejados de Dios o si nos parece que
los problemas de nuestra familia, de
la Iglesia o del mundo son demasiado
grandes; en fin: si nos invade algo de
inseguridad.

Sin embargo, en el Pregón pascual
nos hemos unido a la exclamación de
toda la Iglesia: Haec nox sicut dies
illuminábitur. Esta noche será clara
como el día. Sin que dependa de
nuestras fuerzas, llega una luz a
disipar las tinieblas, de la misma
manera que el fuego del cirio
pascual, imagen de Cristo, poco a
poco a través de las velas, devolvió la
luz a esta iglesia de Santa María de la
Paz.

“Cristo, resucitado de entre los
muertos, ya no muere más” (Rm 6,9),
nos dice san Pablo en la epístola que
hemos leído. Por eso, las mujeres que
se acercaron al sepulcro, después de
tantas horas de soledad, pueden



estar tranquilas: Jesús nunca las va a
abandonar. Y eso es lo hace que esta
noche brille más que cualquier otra.
No existe oscuridad que la
resurrección de Cristo no pueda
iluminar. No existe ninguna
preocupación tan grande que nos
haga olvidar que Cristo es más fuerte
que el mal, el pecado y la muerte.
Como escribió san Josemaría:
“Jesucristo vence siempre” (Forja, n.
660). Podemos preguntarnos:
¿recuerdo con frecuencia la
resurrección del Señor, que es
fundamento de nuestra fe? ¿Soy
consciente, en medio de mis
dificultades personales, de que Cristo
vive y está cerca de mí?

2. Jesús vive. Esto es lo que los
ángeles ayudan a comprender a las
mujeres que acudieron al sepulcro.
“¿Por qué buscáis entre los muertos
al que está vivo?” (Lc 24,6). En ese
momento, quizá las palabras del
Maestro acuden a su recuerdo, las



relacionan con lo que veían y hacen
suya la verdad del anuncio: Jesús
está vivo. Entonces cambia
completamente su actitud: de estar
“enmudecidas”, como si no tuvieran
nada dentro para compartir, pasan a
rebosar de alegría. Cambian, como
dice el profeta Ezequiel en una de las
lecturas, su corazón de piedra por un
corazón de carne (cfr. Ez 11,19), por
un corazón que piensa
inmediatamente en los demás.
Necesitan correr. No pueden
aguantar un segundo más sin
comunicar esta noticia a los
apóstoles. Pidamos al Señor que esta
Pascua sea para nosotros lo mismo
que fue para aquellas santas
mujeres. Que encontremos en Cristo
resucitado la alegría para despertar a
la felicidad a las personas que nos
rodean. Dios cuenta con nuestra vida
para disipar el miedo de quienes, por
una razón u otra, dudan de la fuerza
de Jesús para vencer la muerte y el
mal.



¿Y cuál es la primera reacción de los
apóstoles? ¿Cómo reaccionan esos
hombres que, con el tiempo, tendrán
el valor de ir por todo el mundo
anunciando la resurrección de Jesús
hasta el martirio? Curiosamente,
ellos creen que las mujeres desvarían
(cfr. Lc 24,11). Así de profundo era su
desánimo. Piensan que es imposible
que eso haya sucedido. Pero Cristo
resucitado destruyó todos los
cálculos pesimistas. Al poco tiempo
estaban hablando de Jesús
abiertamente en sus casas, en sus
trabajos, en las plazas públicas. Con
los años irían por muchos caminos
hasta llegar también a Roma, desde
donde se expande la noticia de la
Resurrección a todo el mundo
conocido, ciertamente con muchas
dificultades y persecuciones.

Haec nox sicut dies illuminábitur.
Habíamos dicho, uniéndonos a toda
la Iglesia en el Pregón pascual, que
esta noche será clara como el día.



Esta noche no es noche. Llenémonos
de alegría como la de aquellas
mujeres porque Jesús está vivo,
porque nunca más estaremos solos.
Llenémonos de una alegría como la
de los apóstoles, que se renueve cada
día, y que nos permita llevar el
mensaje de la Resurrección, desde
Roma, a todos los rincones del
mundo, especialmente a las personas
que tenemos más cerca. A san
Josemaría le gustaba pensar que la
primera persona a la que Cristo
resucitado habrá visitado es a su
Madre. Pidámosle a María que,
cuando esté por aparecer el
desánimo en nuestro camino, cuando
nos llegue “la hora del discípulo
enmudecido”, nos recuerde que Jesús
vence siempre. Así sea.

Homilía del Viernes Santo



Santa María de la Paz, 19 de abril
de 2019

Is 52, 13-15; 53, 1-12; Sal 31; Hb 4,
14-16; 5, 7-9; Jn 18, 1-40; 19, 1-42

En el relato que hemos leído de la
Pasión, escrito por san Juan, testigo
presencial de los hechos,
encontramos cuatro escenas en las
que podemos escuchar palabras
pronunciadas directamente por
Jesús: en el huerto de los olivos,
interrogado en casa de Anás, durante
las conversaciones con Pilatos y,
finalmente, desde la Cruz. Los
Evangelios recogen muchos
momentos en los que Dios hecho
hombre habló nuestro lenguaje:
desde aquella primera conversación
con su Madre, cuando solo tenía doce
años, hasta el largo discurso de
despedida en la Última Cena.
Tenemos sermones, parábolas,
explicaciones, que siempre nos dirán
cosas nuevas. Sin embargo, las



palabras que salen del corazón de
Jesús en la Cruz nos llegan
especialmente. Esta vez quisiera
fijarme en una de esas frases: Tengo
sed (Jn 19,28).

1. Desde el punto de vista físico, con
el cuerpo destrozado como lo tenía
Jesús, la sed seguramente habría
llegado mucho tiempo antes.
Además, probablemente, no había
comido ni bebido desde que fue
apresado. Y sobre todo sabemos que,
minutos antes de ser crucificado, le
habían ofrecido una bebida
narcótica para mitigar un poco los
dolores, pero Cristo no la tomó (Mt
27,34; Mc 15,23). ¿Por qué ahora, ya
clavado al madero por amor a
nosotros, a pocos instantes antes de
morir, vuelve Jesús a manifestar su
sed?

Por un lado, nos lo dice el mismo san
Juan: Para que se cumpliera la
Escritura (Jn 19,28). Son momentos



en los que Jesús había querido cargar
con nuestros pecados, con nuestros
sufrimientos, con nuestras
debilidades. El Evangelio nos dice
que el Señor, al decir tengo sed, sabía
que todo estaba ya consumado (cfr. 
Jn 19,28). En esos momentos de
máximo dolor, Jesús pensaba en cada
uno de nosotros. Por eso, santo
Tomás de Aquino comenta que con
esa sed intensísima, de quien está
casi completamente deshidratado,
Jesús quiso manifestar su ardiente
deseo de salvarnos (cfr. Super Ioan.,
cap. 19, l. 5). En otras palabras: esa
sed de quien está entre la vida y la
muerte es la imagen de cuánto nos
quiere Jesús, de cuánto quiere que le
abramos nuestro corazón. Es difícil
escuchar esas palabras, comprender
su sentido, y pasar de largo.
Aprovechemos esta Semana Santa en
Roma, en donde podemos incluso
admirar algunas reliquias de la Santa
Cruz, para dejarnos interpelar por
esas palabras de Cristo. Que en el



fondo de nuestra alma podamos
decir: ¡Jesús, verdaderamente quiero
saciar un poco tu sed! ¡Jesús,
ayúdame a corresponder a tu amor!

2. Nos habíamos preguntado: ¿Por
qué Jesús manifestó su sed? El
Evangelio de san Juan nos deja otra
escena en la que el tema de la sed de
Cristo también es central: cuando,
cansado del camino, Cristo pide agua
a una mujer samaritana. Si leemos el
pasaje completo nos damos cuenta
de que Jesús está pensando en la
salvación de aquella mujer. La sed
del Señor es una sed que solo es
saciada con la paz del alma que se
encuentra en su camino. La escena
termina con la conversión de la
samaritana. Y no solo eso; después,
ella vuelve a su ciudad, diciendo: 
Venid y ved a un hombre que me ha
dicho cuanto hice. ¿No será este el
Cristo? (Jn 4,29). La sed de Jesús
transformó rápidamente en apóstol a



una mujer que ni siquiera compartía
completamente la fe de Israel.

La sed de Cristo se extiende a todos
por igual, también a los que no lo
conocen todavía o a quienes están un
poco alejados: desde la Cruz es
imposible ver a las personas de
manera superficial. La sed de Jesús
se extiende a nuestros amigos, a
nuestras familias, a todas las
personas que nos rodean. Es
significativo que la inscripción que
hace poner Pilato sobre la Cruz,
como causa de la condena, fue
escrita en los tres idiomas
principales de aquel tiempo: hebreo,
latín y griego. Es una imagen del
amor de Cristo en la Cruz, que no se
puede contener en una sola lengua.

Estamos aquí personas de lugares
muy distintos, pero a todos la Cruz de
Cristo nos habla por igual. Decía san
Josemaría: "Desde la Cruz ha
clamado: sitio!, tengo sed. Sed de



nosotros, de nuestro amor, de
nuestras almas y de todas las almas
que debemos llevar hasta Él" (Amigos
de Dios, n. 202). Nos encontramos
aquí, en esta celebración litúrgica,
porque Dios ha querido tenernos un
poco más cerca. Agradezcamos al
Señor que nos haya llamado para
esta gran tarea de saciar su sed, a
pesar de todas nuestras debilidades.

3. Dentro de unos minutos
tendremos la Adoración de la Cruz;
acompañemos ese gesto de
arrodillarnos y besarla con un fuerte
deseo interior de no olvidar lo que
Jesús ha hecho por nosotros. Que las
imágenes que vemos de la Cruz a lo
largo de nuestra jornada, en nuestra
mesa de trabajo, en nuestra
habitación, en un cuadro, nos
recuerden esas palabras de Cristo
que hemos meditado -Tengo sed- y la
tarea de llevar hacia el Señor a las
personas con las que nos
encontramos en el camino. Para todo



esto pedimos ayuda a María, nuestra
Madre, que escuchó directamente las
palabras de Jesús. Nos conforta la
convicción de que, de la misma
manera como nunca se separó de su
Hijo, ni siquiera en los momentos
más difíciles, tampoco se separa
nunca de nosotros. Así sea.

Homilía del Jueves Santo

Santa María de la Paz, 18 de abril
de 2019

Ex 12, 1-8.11-14; Sal 115; 1Cor 11,
23-26; Jn 13, 1-15

1. En la primera lectura de la Misa,
hemos recordado la institución de la
Pascua judía, que conmemoraba la
liberación del pueblo de Israel de la
esclavitud a que estaba sometido en
Egipto. Siglos después, Jesús escogió
precisamente los días en que se hacía



memoria de esta liberación para,
durante la Última Cena, celebrar su
Pascua instituyendo la Eucaristía. Es
lo que relata san Pablo en la segunda
lectura. Las palabras que Cristo
pronunció aquella noche, y que los
sacerdotes repetimos en cada Misa,
convirtieron el pan y el vino, en su
Cuerpo y su Sangre: “Esto es mi
cuerpo, que se da por vosotros… Este
cáliz es la Nueva Alianza en mi
sangre” (1 Co 11, 24-25). ¿Qué
relación tiene todo esto con nuestra
propia vida? ¿No sucedió demasiado
lejos de aquí, demasiado lejos de
nuestros problemas?

2. Estamos comenzando el Triduo
Pascual. Vosotros habéis venido a
Roma para vivir, con mayor
intensidad, estos tres días que son los
más importantes del año para un
cristiano. La liberación del pueblo de
Israel, bajo la guía de Moisés, fue una
imagen de lo que después significó la
Pasión, Muerte y Resurrección de



Jesús para toda la humanidad. Por
eso, tiene que ver con cada uno de
nosotros. En la esclavitud a la que
estaba sometido el pueblo judío,
podemos ver una imagen de la
esclavitud a la que somete el pecado.
Y, en la libertad de Israel se
anunciaba de algún modo una
libertad nueva y más alta: la libertad
de los hijos de Dios, que nos gana, a
cada uno, la gracia de Jesucristo.

3. Pero podemos hacernos otra
pregunta: ¿De verdad necesito ser
liberado? ¿Es que no hago
normalmente lo que quiero? San
Pablo, que desde muy joven buscó a
Dios por caminos incluso contrarios
al cristianismo, escribió: “Querer el
bien está a mi alcance, pero ponerlo
por obra, no. Porque no hago el bien
que quiero, sino el mal que no
quiero”(Rm 7, 18-19). Es la
experiencia de la falta de fuerzas
para hacer todo el bien necesario.
Necesitamos que Jesucristo cure



definitivamente nuestra propia
libertad; y es en la Cruz donde nos ha
conseguido la liberación más
profunda: la liberación del pecado,
que nos purifica el alma para que
podamos descubrir nuestra
verdadera identidad de hijos de Dios.

4. La Eucaristía “es el sacrificio de la
Cruz que se perpetúa por los
siglos” (Enc. Ecclesia de Eucharistia,
n. 11). En cada Santa Misa, cuya
institución celebramos hoy, se hace
presente en forma sacramental ese
sacrificio de salvación. Por eso, la
libertad que nos ganó Cristo con su
Pasión, Muerte y Resurrección no
está lejos, ni en el tiempo ni
geográficamente; a la vez, la
Eucaristía es ya prenda de vida
eterna. Como explica san Josemaría:
"Comulgar con el Cuerpo y la Sangre
del Señor viene a ser, en cierto
sentido, como desligarnos de
nuestras ataduras de tierra y de



tiempo, para estar ya con Dios en el
Cielo" (Conversaciones, n. 113).

5. La libertad que nos ganó Cristo la
podemos experimentar en la fuerza
que se nos comunica especialmente a
través de los sacramentos. Como
escribió hace siglos un Padre de la
Iglesia, cuando los primeros
cristianos se reunían para celebrar la
Eucaristía, en medio de muchas
persecuciones, allí estaba
verdaderamente presente el signo de
la libertad (Ireneo de Lyon, Adversus
Haereses,IV, 18, 2). Esta noche, al
visitar a Jesús sacramentado en las
iglesias de Roma, podemos pensar:
en la Eucaristía está mi verdadera
libertad.

Esta noche, en la que recordamos
también la institución del sacerdocio
y el lavatorio de los pies de los
apóstoles, pidamos a nuestra Madre
Santa María que nos ayude a
contemplar, admirar, agradecer y



vivir con fe y amor nuestro
encuentro con Jesús en la Eucaristía.
Así sea.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/homilias-
prelado-opus-dei-semana-santa-2019/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/homilias-prelado-opus-dei-semana-santa-2019/
https://opusdei.org/es-cl/article/homilias-prelado-opus-dei-semana-santa-2019/
https://opusdei.org/es-cl/article/homilias-prelado-opus-dei-semana-santa-2019/

	Homilías del prelado en el triduo pascual

