opusdei.org

Fratelli tutti: una
aspiracion mundial a
la fraternidad y la
amistad social

¢Cuales son los grandes ideales,
pero también los caminos
concretos a recorrer para
quienes quieren construir un
mundo mas justo y fraterno en
sus relaciones cotidianas, en la
vida social, en la politica y en
las instituciones? Es el tema
central de “Fratelli tutti”.

03/10/2020



El Papa Francisco define la enciclica
Fratelli tutti como una “Enciclica
social” (6) que toma su titulo de las
“Admoniciones” de san Francisco de
Asis, que uso esas palabras “para
dirigirse a todos los hermanos y las
hermanas, y proponerles una forma
de vida con sabor a Evangelio” (1).

La enciclica pretende promover una
aspiracion mundial a la fraternidad y
la amistad social. Lo hace a partir de
una pertenencia comun a la familia
humana, del hecho de reconocernos
como hermanos porque somos hijos
de un solo Creador, todos en la
misma barca y por tanto necesitados
de tomar conciencia de que en un
mundo globalizado e interconectado
solo podemos salvarnos juntos

La fraternidad debe promoverse no
solo con palabras, sino con hechos.

Para leer la enciclica, haz clic aqui.

Qué nos dice el Papa Francisco:


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti20201004-143905.pdf

Los problemas globales requieren
una accion global, no a la “cultura
de los muros”

En el primer capitulo, “Las sombras
de un mundo cerrado”, el documento
se centra en las numerosas
distorsiones de la época
contemporanea: la manipulacion y la
deformacion de conceptos como
democracia, libertad o justicia; la
pérdida del sentido de lo social y de
la historia; el egoismo y la falta de
interés por el bien comun; la
prevalencia de una logica de
mercado basada en el lucro y la
cultura del descarte; el desempleo, el
racismo, la pobreza; la desigualdad
de derechos y sus aberraciones,
como la esclavitud, la trata, las
mujeres sometidas y luego obligadas
a abortar, y el trafico de érganos
(10-24).

Se trata de problemas globales que
requieren acciones globales, enfatiza



el Papa, dando la alarma también
contra una “cultura de los muros”
que favorece la proliferacion de
mafias, alimentadas por el miedo y la
soledad (27-28). Ademas, hoy en dia,
hay un deterioro de la ética (29) a la
que contribuyen, en cierto modo, los
medios de comunicacion de masas
que hacen pedazos el respeto por el
otro y eliminan todo pudor, creando
circulos virtuales aislados y
autorreferenciales, en los que la
libertad es una ilusion y el didlogo no
es constructivo (42-50).

El amor construye puentes: el
ejemplo del buen samaritano

A muchas sombras, sin embargo, la
Enciclica responde con un ejemplo
luminoso, un presagio de esperanza:
el del Buen Samaritano. El Papa
destaca que, en una sociedad
enferma que da la espalda al dolor y
es “analfabeta” en el cuidado de los
débiles y fragiles (64-65), todos



estamos llamados — al igual que el
buen samaritano — a estar cerca del
otro (81), superando prejuicios,
intereses personales, barreras
histdricas o culturales. Todos, de
hecho, somos corresponsables en la
construccion de una sociedad que
sepa incluir, integrar y levantar a los
que han caido o estan sufriendo (77).
El amor construye puentes y estamos
“hechos para el amor” (88), afiade el
Papa, exhortando en particular a los
cristianos reconocer a Cristo en el
rostro de todos los excluidos (85).

El Papa Francisco nos exhorta a
“salir de nosotros mismos” para
encontrar en los demas “un
crecimiento de su ser” (88),
abriéndonos al projimo segun el
dinamismo de la caridad que nos
hace tender a la “comunion
universal” (95). Después de todo —
recuerda la Enciclica - la estatura
espiritual de la vida humana esta
definida por el amor que es siempre



“lo primero” y nos lleva a buscar lo
mejor para la vida de los demas, lejos
de todo egoismo (92-93).

Los derechos no tienen fronteras,
es necesaria la ética en las
relaciones internacionales

Una sociedad fraternal serd aquella
que promueva la educacion para el
dialogo con el fin de derrotar al
“virus del individualismo

radical” (105) y permitir que todos
den lo mejor de si mismos. A partir
de la tutela de la familia y del respeto
por su “mision educativa primaria e
imprescindible” (114).

Dos son, en particular, los
“instrumentos” para lograr este tipo
de sociedad: la benevolencia, es
decir, el deseo concreto del bien del
otro (112), y la solidaridad que se
ocupa de la fragilidad y se expresa en
el servicio a las personas y no a las
ideologias, luchando contra la
pobreza y la desigualdad (115). El



derecho a vivir con dignidad no
puede ser negado a nadie, dice el
Papa, y como los derechos no tienen
fronteras, nadie puede quedar
excluido, independientemente de
donde haya nacido (121).

El Papa recuerda también que hay
que pensar en “una ética de las
relaciones internacionales” (126),
porque todo pais es también del
extranjero y los bienes del territorio
no pueden ser negados a los
necesitados que vienen de otro lugar.
Por lo tanto, el derecho natural a la
propiedad privada sera secundario
respecto al principio del destino
universal de los bienes creados (120).

La Enciclica también subraya de
manera especifica la cuestion de la
deuda externa: sin perjuicio del
principio de que debe ser pagada, se
espera, sin embargo, que ello no
comprometa el crecimiento y la



subsistencia de los paises mas pobres
(126).

Migrantes: gobernanza mundial
para proyectos a largo plazo

El cuarto capitulo habla de los
migrantes: “Un corazon abierto al
mundo entero”, con sus “vidas que se
desgarran” (37), huyendo de guerras,
persecuciones, desastres naturales,
traficantes sin escrupulos,
desarraigados de sus comunidades
de origen, los migrantes deben ser
acogidos, protegidos, promovidos e
integrados. Hay que evitar
migraciones no necesarias, creando
en los paises de origen posibilidades
concretas de vivir con dignidad. Pero
al mismo tiempo, el derecho a buscar
una vida mejor en otro lugar debe
ser respetado.

En los paises de destino, el equilibrio
adecuado sera aquel entre la
proteccion de los derechos de los
ciudadanos y la garantia de acogida y



asistencia a los migrantes (38-40).
Concretamente, el Papa sefiala
algunas “respuestas indispensables”
especialmente para quienes huyen
de “graves crisis humanitarias”:
aumentar y simplificar la concesion
de visados; abrir corredores
humanitarios; garantizar la vivienda,
la seguridad y los servicios
esenciales; ofrecer oportunidades de
trabajo y formacion; fomentar la
reunificacion familiar; proteger a los
menores; garantizar la libertad
religiosa y promover la inclusion
social.

El Papa también invita a establecer el
concepto de “ciudadania plena” en la
sociedad, renunciando al uso
discriminatorio del término
“minorias” (129- 131). Lo que se
necesita sobre todo es una
gobernanza mundial, una
colaboracion internacional para las
migraciones que ponga en marcha
proyectos a largo plazo, que vayan



mas alla de las emergencias
individuales (132), en nombre de un
desarrollo solidario de todos los
pueblos basado en el principio de
gratuidad. De esta manera, los paises
pueden pensar como “una familia
humana” (139-141).

El otro diferente de nosotros es un
don y un enriquecimiento para
todos, escribe Francisco, porque las
diferencias representan una
posibilidad de crecimiento (133-135).
Una cultura sana es una cultura
acogedora que sabe abrirse al otro,
sin renunciar a si misma,
ofreciéndole algo auténtico. Como en
un poliedro — una imagen apreciada
por el Pontifice — el conjunto es mas
que las partes individuales, pero
cada una de ellas es respetada en su
valor (145-146).

La politica, una de las formas mas
preciosas de la caridad



El tema del quinto capitulo es “La
mejor politica”, es decir, una de las
formas mas preciosas de la caridad
porque esta al servicio del bien
comun (180) y conoce la importancia
del pueblo, entendido como una
categoria abierta, disponible para la
confrontacion y el dialogo (160).

La mejor politica es también la que
tutela el trabajo, “una dimension
irrenunciable de la vida social” y
trata de asegurar que todos tengan la
posibilidad de desarrollar sus
propias capacidades (162). La mejor
ayuda para un pobre, explica el Papa,
no es solo el dinero, que es un
remedio temporal, sino el hecho de
permitirle vivir una vida digna a
traveés del trabajo. La verdadera
estrategia de lucha contra la pobreza
no tiene por objeto simplemente
contener o hacer inofensivos a los
indigentes, sino promoverlos desde
el punto de vista de la solidaridad y
la subsidiariedad (187).



También es tarea de la politica
encontrar una solucion a todo lo que
atente contra los derechos humanos
fundamentales, como la exclusion
social; el trafico de drganos, tejidos,
armas y drogas; la explotacion
sexual; el trabajo esclavo; el
terrorismo y el crimen organizado.
Fuerte es el llamamiento del Papa a
eliminar definitivamente el trafico, la
“verguenza para la humanidad” y el
hambre, que es “criminal” porque la
alimentacion es “un derecho
inalienable” (188-189).

El mercado por si solo no lo
resuelve todo. Es necesaria la
reforma de la ONU

La politica que se necesita, ha de
estar centrada en la dignidad
humana y no sujeta a las finanzas
porque “el mercado solo no resuelve
todo”: los “estragos” provocados por
la especulacion financiera lo han
demostrado (168).



Es necesario pasar de una politica
“hacia” los pobres a una politica
“con” y “de” los pobres (169). Otro
auspicio presente en la Enciclica se
refiere a la reforma de las Naciones
Unidas: frente al predominio de la
dimensién economica que anula el
poder del Estado individual, de
hecho, la tarea de las Naciones
Unidas sera la de dar sustancia al
concepto de “familia de las naciones”
trabajando por el bien comun, la
erradicacion de la pobreza y la
proteccion de los derechos humanos.
Recurriendo incansablemente a “la
negociacion, a los buenos oficios y al
arbitraje” — afirma el documento
pontificio — la ONU debe promover la
fuerza del derecho sobre el derecho
de la fuerza, favoreciendo los
acuerdos multilaterales que mejor
protejan incluso a los Estados mas
débiles (173-175).

El milagro de la bondad



Del capitulo sexto, “Dialogo y amistad
social”, surge también el concepto de
la vida como “el arte del encuentro”
con todos, incluso con las periferias
del mundo y con los pueblos
originarios, porque “de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible” (215). El verdadero
dialogo, en efecto, es el que permite
respetar el punto de vista del otro,
sus intereses legitimos y, sobre todo,
la verdad de la dignidad humana.

El relativismo no es una solucion
porque sin principios universales y
normas morales que prohiban el mal
intrinseco, las leyes se convierten
solo en imposiciones arbitrarias
(206). En esta Optica, desempefian un
papel particular los medios de
comunicacion, que, sin explotar las
debilidades humanas ni sacar lo peor
de nosotros, deben orientarse al
encuentro generoso y a la cercania
con los ultimos, promoviendo la



cercania y el sentido de la familia
humana (205).

El Papa hace un llamamiento al
“milagro de una persona amable”,
una actitud que debe ser recuperada
porque es “una estrella en medio de
la oscuridad” y “una liberacion de la
crueldad que a veces penetra las
relaciones humanas, de la ansiedad
que no nos deja pensar en los demas,
de la urgencia distraida” que
prevalecen en los tiempos
contemporaneos. Una persona
amable, escribe Francisco, crea una
sana convivencia y abre el camino
donde la exasperacion destruye los
puentes (222-224).

El arte de la paz y la importancia
del perdon

En el séptimo capitulo, “Caminos de
reencuentro” el Papa subraya que la
paz estd ligada a la verdad, la justicia
y la misericordia. Lejos del deseo de
venganza, es “proactiva” y tiene



como objetivo formar una sociedad
basada en el servicio a los demas y
en la busqueda de la reconciliacion y
el desarrollo mutuo (227- 229). En
una sociedad, todos deben sentirse
“en casa”.

Por esta razon, la paz es un “oficio”
que involucra y concierne a todos y
en el que cada uno debe desempenfar
su papel. La tarea de la paz no da
tregua y no termina nunca, y por lo
tanto es necesario poner a la persona
humana, su dignidad y el bien
comun en el centro de toda accion
(230-232).

Ligado a la paz esta el perdon: se
debe amar a todos sin excepcion,
dice la Enciclica, “pero amar a un
Opresor no es consentir que siga
siendo asi; tampoco es hacerle
pensar que lo que €l hace es
aceptable”. Es mas: los que sufren la
injusticia deben defender con
firmeza sus derechos para



salvaguardar su dignidad, un don de
Dios (241-242). El perddn no significa
impunidad, sino justicia y memoria,
porque perdonar no significa
olvidar, sino renunciar a la fuerza
destructiva del mal y al deseo de
venganza. No hay que olvidar nunca
“horrores” como la Shoah, los
bombardeos atomicos en Hiroshima
y Nagasaki, las persecuciones y las
masacres étnicas — exhorta el Papa —.
Deben ser recordados siempre, una
vez mas, para no anestesiarnos y
mantener viva la llama de la
conciencia colectiva. Es igualmente
importante recordar a los buenos,
aquellos que han elegido el perdén y
la fraternidad (246-252).

iNunca mas la guerra, fracaso de la
humanidad!

El Papa se detiene en la guerra: no es
“un fantasma del pasado” — subraya
Francisco - sino “una amenaza
constante” y representa la “negacion



de todos los derechos”, “un fracaso
de la politica y de la humanidad”,
“una claudicacion vergonzosa, una
derrota frente a las fuerzas del mal”.
Ademas, debido a las armas
nucleares, quimicas y bioldgicas que
golpean a muchos civiles inocentes,
hoy en dia ya no podemos pensar,
como en el pasado, en una posible
“guerra justa”, sino que debemos
reafirmar con firmeza “jNunca mas
la guerra!” Y considerando que
estamos viviendo “una tercera
guerra mundial en etapas”, porque
todos los conflictos estan conectados,
la eliminacion total de las armas
nucleares es “un imperativo moral y
humanitario”. Mas bien — sugiere el
Papa - con el dinero invertido en
armamento, deberia crearse un
Fondo Mundial para eliminar el
hambre (255-262).

La pena de muerte es inadmisible,
deberia abolirse en todo el mundo



Francisco expresa una posicion
igualmente clara sobre la pena de
muerte: es inadmisible y debe ser
abolida en todo el mundo. “Ni
siquiera el homicida pierde su
dignidad personal - escribe el Papa -
y Dios mismo se hace su garante”. De
ahi dos exhortaciones: no ver el
castigo como una venganza, sino
como parte de un proceso de
sanacion y reinsercion social, y
mejorar las condiciones de las
prisiones, respetando la dignidad
humana de los presos, pensando
también que la cadena perpetua “es
una pena de muerte

oculta” (263-269). Se reafirma la
necesidad de respetar “la sacralidad
de la vida” (283) alla donde h “partes
de la humanidad parecen
sacrificables”, como los no nacidos,
los pobres, los discapacitados, los
ancianos (18).

Garantizar la libertad religiosa,
derecho humano fundamental



En el octavo y ultimo capitulo, el
Pontifice se ocupa de “Las religiones
al servicio de la fraternidad en el
mundo” y reitera que la violencia no
encuentra fundamento en las
convicciones religiosas, sino en sus
deformaciones. Actos tan
“execrables” como los actos
terroristas, por lo tanto, no se deben
a la religion, sino a interpretaciones
erroneas de los textos religiosos, asi
como a politicas de hambre, pobreza,
injusticia, opresion. El terrorismo no
debe ser sostenido ni con dinero ni
con armas, ni con la cobertura de los
medios de comunicacion, porque es
un crimen internacional contra la
seguridad y la paz mundial y como
tal debe ser condenado (282-283).

El Papa subraya que es posible un
camino de paz entre las religiones y
que, por lo tanto, es necesario
garantizar la libertad religiosa, un
derecho humano fundamental para
todos los creyentes (279). En



particular, la Enciclica hace una
reflexion sobre el papel de la Iglesia:
no relega su mision a la esfera
privada, no esta al margen de la
sociedad y, aunque no hace politica,
sin embargo, no renuncia a la
dimension politica de la existencia.

La atencion al bien comun y la
preocupacion por el desarrollo
humano integral, de hecho,
conciernen a la humanidad y todo lo
que es humano concierne a la Iglesia,
segun los principios del Evangelio
(276-278). Por ultimo, recordando a
los lideres religiosos su papel de
“auténticos mediadores” que se
dedican a construir la paz, Francisco
cita el “Documento sobre la
fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia comun”,
firmado por él mismo el 4 de febrero
de 2019 en Abu Dabi, junto con el
Gran Iman de Al-Azhar, Ahmad Al-
Tayyeb: de este hito del didlogo
interreligioso, el Pontifice recoge el



llamamiento para que, en nombre de
la fraternidad humana, se adopte el
dialogo como camino, la
colaboracion comun como conducta
y el conocimiento mutuo como
método y criterio (285).

El Beato Carlos de Foucauld, “el
hermano universal”.

La Enciclica concluye con la
memoria de Martin Luther King,
Desmond Tutu, Mahatma Gandhiy
sobre todo, el Beato Carlos de
Foucauld, modelo para todos de lo
que significa identificarse con los
ultimos para convertirse en “el
hermano universal” (286-287). Las
ultimas lineas del documento estan
confiadas a dos oraciones: una “al
Creador” y la otra “cristiana
ecumeénica”, para que en el corazon
de los hombres haya “un espiritu de
hermanos”.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-
una-aspiracion-mundial-a-la-
fraternidad-y-la-amistad-social/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/

	Fratelli tutti: una aspiración mundial a la fraternidad y la amistad social

