
opusdei.org

Fratelli tutti: una
aspiración mundial a
la fraternidad y la
amistad social

¿Cuáles son los grandes ideales,
pero también los caminos
concretos a recorrer para
quienes quieren construir un
mundo más justo y fraterno en
sus relaciones cotidianas, en la
vida social, en la política y en
las instituciones? Es el tema
central de “Fratelli tutti”.

03/10/2020



El Papa Francisco define la encíclica
Fratelli tutti como una “Encíclica
social” (6) que toma su título de las
“Admoniciones” de san Francisco de
Asís, que usó esas palabras “para
dirigirse a todos los hermanos y las
hermanas, y proponerles una forma
de vida con sabor a Evangelio” (1).

La encíclica pretende promover una
aspiración mundial a la fraternidad y
la amistad social. Lo hace a partir de
una pertenencia común a la familia
humana, del hecho de reconocernos
como hermanos porque somos hijos
de un solo Creador, todos en la
misma barca y por tanto necesitados
de tomar conciencia de que en un
mundo globalizado e interconectado
sólo podemos salvarnos juntos

La fraternidad debe promoverse no
sólo con palabras, sino con hechos.

Para leer la encíclica, haz clic aquí.

Qué nos dice el Papa Francisco:

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti20201004-143905.pdf


Los problemas globales requieren
una acción global, no a la “cultura
de los muros”

En el primer capítulo, “Las sombras
de un mundo cerrado”, el documento
se centra en las numerosas
distorsiones de la época
contemporánea: la manipulación y la
deformación de conceptos como
democracia, libertad o justicia; la
pérdida del sentido de lo social y de
la historia; el egoísmo y la falta de
interés por el bien común; la
prevalencia de una lógica de
mercado basada en el lucro y la
cultura del descarte; el desempleo, el
racismo, la pobreza; la desigualdad
de derechos y sus aberraciones,
como la esclavitud, la trata, las
mujeres sometidas y luego obligadas
a abortar, y el tráfico de órganos
(10-24).

Se trata de problemas globales que
requieren acciones globales, enfatiza



el Papa, dando la alarma también
contra una “cultura de los muros”
que favorece la proliferación de
mafias, alimentadas por el miedo y la
soledad (27-28). Además, hoy en día,
hay un deterioro de la ética (29) a la
que contribuyen, en cierto modo, los
medios de comunicación de masas
que hacen pedazos el respeto por el
otro y eliminan todo pudor, creando
círculos virtuales aislados y
autorreferenciales, en los que la
libertad es una ilusión y el diálogo no
es constructivo (42-50).

El amor construye puentes: el
ejemplo del buen samaritano

A muchas sombras, sin embargo, la
Encíclica responde con un ejemplo
luminoso, un presagio de esperanza:
el del Buen Samaritano. El Papa
destaca que, en una sociedad
enferma que da la espalda al dolor y
es “analfabeta” en el cuidado de los
débiles y frágiles (64-65), todos



estamos llamados – al igual que el
buen samaritano – a estar cerca del
otro (81), superando prejuicios,
intereses personales, barreras
históricas o culturales. Todos, de
hecho, somos corresponsables en la
construcción de una sociedad que
sepa incluir, integrar y levantar a los
que han caído o están sufriendo (77).
El amor construye puentes y estamos
“hechos para el amor” (88), añade el
Papa, exhortando en particular a los
cristianos reconocer a Cristo en el
rostro de todos los excluidos (85).

El Papa Francisco nos exhorta a
“salir de nosotros mismos” para
encontrar en los demás “un
crecimiento de su ser” (88),
abriéndonos al prójimo según el
dinamismo de la caridad que nos
hace tender a la “comunión
universal” (95). Después de todo –
recuerda la Encíclica – la estatura
espiritual de la vida humana está
definida por el amor que es siempre



“lo primero” y nos lleva a buscar lo
mejor para la vida de los demás, lejos
de todo egoísmo (92-93).

Los derechos no tienen fronteras,
es necesaria la ética en las
relaciones internacionales

Una sociedad fraternal será aquella
que promueva la educación para el
diálogo con el fin de derrotar al
“virus del individualismo
radical” (105) y permitir que todos
den lo mejor de sí mismos. A partir
de la tutela de la familia y del respeto
por su “misión educativa primaria e
imprescindible” (114).

Dos son, en particular, los
“instrumentos” para lograr este tipo
de sociedad: la benevolencia, es
decir, el deseo concreto del bien del
otro (112), y la solidaridad que se
ocupa de la fragilidad y se expresa en
el servicio a las personas y no a las
ideologías, luchando contra la
pobreza y la desigualdad (115). El



derecho a vivir con dignidad no
puede ser negado a nadie, dice el
Papa, y como los derechos no tienen
fronteras, nadie puede quedar
excluido, independientemente de
donde haya nacido (121).

El Papa recuerda también que hay
que pensar en “una ética de las
relaciones internacionales” (126),
porque todo país es también del
extranjero y los bienes del territorio
no pueden ser negados a los
necesitados que vienen de otro lugar.
Por lo tanto, el derecho natural a la
propiedad privada será secundario
respecto al principio del destino
universal de los bienes creados (120).

La Encíclica también subraya de
manera específica la cuestión de la
deuda externa: sin perjuicio del
principio de que debe ser pagada, se
espera, sin embargo, que ello no
comprometa el crecimiento y la



subsistencia de los países más pobres
(126).

Migrantes: gobernanza mundial
para proyectos a largo plazo

El cuarto capítulo habla de los
migrantes: “Un corazón abierto al
mundo entero”, con sus “vidas que se
desgarran” (37), huyendo de guerras,
persecuciones, desastres naturales,
traficantes sin escrúpulos,
desarraigados de sus comunidades
de origen, los migrantes deben ser
acogidos, protegidos, promovidos e
integrados. Hay que evitar
migraciones no necesarias, creando
en los países de origen posibilidades
concretas de vivir con dignidad. Pero
al mismo tiempo, el derecho a buscar
una vida mejor en otro lugar debe
ser respetado.

En los países de destino, el equilibrio
adecuado será aquel entre la
protección de los derechos de los
ciudadanos y la garantía de acogida y



asistencia a los migrantes (38-40).
Concretamente, el Papa señala
algunas “respuestas indispensables”
especialmente para quienes huyen
de “graves crisis humanitarias”:
aumentar y simplificar la concesión
de visados; abrir corredores
humanitarios; garantizar la vivienda,
la seguridad y los servicios
esenciales; ofrecer oportunidades de
trabajo y formación; fomentar la
reunificación familiar; proteger a los
menores; garantizar la libertad
religiosa y promover la inclusión
social.

El Papa también invita a establecer el
concepto de “ciudadanía plena” en la
sociedad, renunciando al uso
discriminatorio del término
“minorías” (129- 131). Lo que se
necesita sobre todo es una
gobernanza mundial, una
colaboración internacional para las
migraciones que ponga en marcha
proyectos a largo plazo, que vayan



más allá de las emergencias
individuales (132), en nombre de un
desarrollo solidario de todos los
pueblos basado en el principio de
gratuidad. De esta manera, los países
pueden pensar como “una familia
humana” (139-141).

El otro diferente de nosotros es un
don y un enriquecimiento para
todos, escribe Francisco, porque las
diferencias representan una
posibilidad de crecimiento (133-135).
Una cultura sana es una cultura
acogedora que sabe abrirse al otro,
sin renunciar a sí misma,
ofreciéndole algo auténtico. Como en
un poliedro – una imagen apreciada
por el Pontífice – el conjunto es más
que las partes individuales, pero
cada una de ellas es respetada en su
valor (145-146).

La política, una de las formas más
preciosas de la caridad



El tema del quinto capítulo es “La
mejor política”, es decir, una de las
formas más preciosas de la caridad
porque está al servicio del bien
común (180) y conoce la importancia
del pueblo, entendido como una
categoría abierta, disponible para la
confrontación y el diálogo (160).

La mejor política es también la que
tutela el trabajo, “una dimensión
irrenunciable de la vida social” y
trata de asegurar que todos tengan la
posibilidad de desarrollar sus
propias capacidades (162). La mejor
ayuda para un pobre, explica el Papa,
no es sólo el dinero, que es un
remedio temporal, sino el hecho de
permitirle vivir una vida digna a
través del trabajo. La verdadera
estrategia de lucha contra la pobreza
no tiene por objeto simplemente
contener o hacer inofensivos a los
indigentes, sino promoverlos desde
el punto de vista de la solidaridad y
la subsidiariedad (187).



También es tarea de la política
encontrar una solución a todo lo que
atente contra los derechos humanos
fundamentales, como la exclusión
social; el tráfico de órganos, tejidos,
armas y drogas; la explotación
sexual; el trabajo esclavo; el
terrorismo y el crimen organizado.
Fuerte es el llamamiento del Papa a
eliminar definitivamente el tráfico, la
“vergüenza para la humanidad” y el
hambre, que es “criminal” porque la
alimentación es “un derecho
inalienable” (188-189).

El mercado por sí solo no lo
resuelve todo. Es necesaria la
reforma de la ONU

La política que se necesita, ha de
estar centrada en la dignidad
humana y no sujeta a las finanzas
porque “el mercado solo no resuelve
todo”: los “estragos” provocados por
la especulación financiera lo han
demostrado (168).



Es necesario pasar de una política
“hacia” los pobres a una política
“con” y “de” los pobres (169). Otro
auspicio presente en la Encíclica se
refiere a la reforma de las Naciones
Unidas: frente al predominio de la
dimensión económica que anula el
poder del Estado individual, de
hecho, la tarea de las Naciones
Unidas será la de dar sustancia al
concepto de “familia de las naciones”
trabajando por el bien común, la
erradicación de la pobreza y la
protección de los derechos humanos.
Recurriendo incansablemente a “la
negociación, a los buenos oficios y al
arbitraje” – afirma el documento
pontificio – la ONU debe promover la
fuerza del derecho sobre el derecho
de la fuerza, favoreciendo los
acuerdos multilaterales que mejor
protejan incluso a los Estados más
débiles (173-175).

El milagro de la bondad



Del capítulo sexto, “Diálogo y amistad
social”, surge también el concepto de
la vida como “el arte del encuentro”
con todos, incluso con las periferias
del mundo y con los pueblos
originarios, porque “de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible” (215). El verdadero
diálogo, en efecto, es el que permite
respetar el punto de vista del otro,
sus intereses legítimos y, sobre todo,
la verdad de la dignidad humana.

El relativismo no es una solución
porque sin principios universales y
normas morales que prohíban el mal
intrínseco, las leyes se convierten
sólo en imposiciones arbitrarias
(206). En esta óptica, desempeñan un
papel particular los medios de
comunicación, que, sin explotar las
debilidades humanas ni sacar lo peor
de nosotros, deben orientarse al
encuentro generoso y a la cercanía
con los últimos, promoviendo la



cercanía y el sentido de la familia
humana (205).

El Papa hace un llamamiento al
“milagro de una persona amable”,
una actitud que debe ser recuperada
porque es “una estrella en medio de
la oscuridad” y “una liberación de la
crueldad que a veces penetra las
relaciones humanas, de la ansiedad
que no nos deja pensar en los demás,
de la urgencia distraída” que
prevalecen en los tiempos
contemporáneos. Una persona
amable, escribe Francisco, crea una
sana convivencia y abre el camino
donde la exasperación destruye los
puentes (222-224).

El arte de la paz y la importancia
del perdón

En el séptimo capítulo, “Caminos de
reencuentro” el Papa subraya que la
paz está ligada a la verdad, la justicia
y la misericordia. Lejos del deseo de
venganza, es “proactiva” y tiene



como objetivo formar una sociedad
basada en el servicio a los demás y
en la búsqueda de la reconciliación y
el desarrollo mutuo (227- 229). En
una sociedad, todos deben sentirse
“en casa”.

Por esta razón, la paz es un “oficio”
que involucra y concierne a todos y
en el que cada uno debe desempeñar
su papel. La tarea de la paz no da
tregua y no termina nunca, y por lo
tanto es necesario poner a la persona
humana, su dignidad y el bien
común en el centro de toda acción
(230-232).

Ligado a la paz está el perdón: se
debe amar a todos sin excepción,
dice la Encíclica, “pero amar a un
opresor no es consentir que siga
siendo así; tampoco es hacerle
pensar que lo que él hace es
aceptable”. Es más: los que sufren la
injusticia deben defender con
firmeza sus derechos para



salvaguardar su dignidad, un don de
Dios (241-242). El perdón no significa
impunidad, sino justicia y memoria,
porque perdonar no significa
olvidar, sino renunciar a la fuerza
destructiva del mal y al deseo de
venganza. No hay que olvidar nunca
“horrores” como la Shoah, los
bombardeos atómicos en Hiroshima
y Nagasaki, las persecuciones y las
masacres étnicas – exhorta el Papa –.
Deben ser recordados siempre, una
vez más, para no anestesiarnos y
mantener viva la llama de la
conciencia colectiva. Es igualmente
importante recordar a los buenos,
aquellos que han elegido el perdón y
la fraternidad (246-252).

¡Nunca más la guerra, fracaso de la
humanidad!

El Papa se detiene en la guerra: no es
“un fantasma del pasado” – subraya
Francisco – sino “una amenaza
constante” y representa la “negación



de todos los derechos”, “un fracaso
de la política y de la humanidad”,
“una claudicación vergonzosa, una
derrota frente a las fuerzas del mal”.
Además, debido a las armas
nucleares, químicas y biológicas que
golpean a muchos civiles inocentes,
hoy en día ya no podemos pensar,
como en el pasado, en una posible
“guerra justa”, sino que debemos
reafirmar con firmeza “¡Nunca más
la guerra!” Y considerando que
estamos viviendo “una tercera
guerra mundial en etapas”, porque
todos los conflictos están conectados,
la eliminación total de las armas
nucleares es “un imperativo moral y
humanitario”. Más bien – sugiere el
Papa – con el dinero invertido en
armamento, debería crearse un
Fondo Mundial para eliminar el
hambre (255-262).

La pena de muerte es inadmisible,
debería abolirse en todo el mundo



Francisco expresa una posición
igualmente clara sobre la pena de
muerte: es inadmisible y debe ser
abolida en todo el mundo. “Ni
siquiera el homicida pierde su
dignidad personal – escribe el Papa –
y Dios mismo se hace su garante”. De
ahí dos exhortaciones: no ver el
castigo como una venganza, sino
como parte de un proceso de
sanación y reinserción social, y
mejorar las condiciones de las
prisiones, respetando la dignidad
humana de los presos, pensando
también que la cadena perpetua “es
una pena de muerte
oculta” (263-269). Se reafirma la
necesidad de respetar “la sacralidad
de la vida” (283) allá donde h “partes
de la humanidad parecen
sacrificables”, como los no nacidos,
los pobres, los discapacitados, los
ancianos (18).

Garantizar la libertad religiosa,
derecho humano fundamental



En el octavo y último capítulo, el
Pontífice se ocupa de “Las religiones
al servicio de la fraternidad en el
mundo” y reitera que la violencia no
encuentra fundamento en las
convicciones religiosas, sino en sus
deformaciones. Actos tan
“execrables” como los actos
terroristas, por lo tanto, no se deben
a la religión, sino a interpretaciones
erróneas de los textos religiosos, así
como a políticas de hambre, pobreza,
injusticia, opresión. El terrorismo no
debe ser sostenido ni con dinero ni
con armas, ni con la cobertura de los
medios de comunicación, porque es
un crimen internacional contra la
seguridad y la paz mundial y como
tal debe ser condenado (282-283).

El Papa subraya que es posible un
camino de paz entre las religiones y
que, por lo tanto, es necesario
garantizar la libertad religiosa, un
derecho humano fundamental para
todos los creyentes (279). En



particular, la Encíclica hace una
reflexión sobre el papel de la Iglesia:
no relega su misión a la esfera
privada, no está al margen de la
sociedad y, aunque no hace política,
sin embargo, no renuncia a la
dimensión política de la existencia.

La atención al bien común y la
preocupación por el desarrollo
humano integral, de hecho,
conciernen a la humanidad y todo lo
que es humano concierne a la Iglesia,
según los principios del Evangelio
(276-278). Por último, recordando a
los líderes religiosos su papel de
“auténticos mediadores” que se
dedican a construir la paz, Francisco
cita el “Documento sobre la
fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia común”,
firmado por él mismo el 4 de febrero
de 2019 en Abu Dabi, junto con el
Gran Imán de Al-Azhar, Ahmad Al-
Tayyeb: de este hito del diálogo
interreligioso, el Pontífice recoge el



llamamiento para que, en nombre de
la fraternidad humana, se adopte el
diálogo como camino, la
colaboración común como conducta
y el conocimiento mutuo como
método y criterio (285).

El Beato Carlos de Foucauld, “el
hermano universal”.

La Encíclica concluye con la
memoria de Martin Luther King,
Desmond Tutu, Mahatma Gandhi y
sobre todo, el Beato Carlos de
Foucauld, modelo para todos de lo
que significa identificarse con los
últimos para convertirse en “el
hermano universal” (286-287). Las
últimas líneas del documento están
confiadas a dos oraciones: una “al
Creador” y la otra “cristiana
ecuménica”, para que en el corazón
de los hombres haya “un espíritu de
hermanos”.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-
una-aspiracion-mundial-a-la-

fraternidad-y-la-amistad-social/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-una-aspiracion-mundial-a-la-fraternidad-y-la-amistad-social/

	Fratelli tutti: una aspiración mundial a la fraternidad y la amistad social

