opusdei.org

Carta Enciclica
“Fratelli Tutti” sobre
la fraternidad y la
amistad social

Libro electronico de la enciclica
titulada “Fratelli Tutti”,
“Hermanos todos”, sobre la
fraternidad y la amistad social,
en la que el Papa Francisco
aborda como afrontar el mundo
que vendra una vez superada
esta pandemia.

05/10/2020



Descargar la enciclica “Fratelli
Tutti” en formato digital

ePub »Fratelli Tutti
Mobi» Fratelli Tutti

PDF » Fratelli Tutti

1. «Fratelli tutti»[1], escribia san
Francisco de Asis para dirigirse a
todos los hermanos y las hermanas, y
proponerles una forma de vida con
sabor a Evangelio. De esos consejos
quiero destacar uno donde invita a
un amor que va mas alla de las
barreras de la geografia y del
espacio. Alli declara feliz a quien
ame al otro «tanto a su hermano
cuando esta lejos de €l como cuando
estd junto a €l»[2]. Con estas pocasy
sencillas palabras expreso lo esencial
de una fraternidad abierta, que
permite reconocer, valorar y amar a


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli%20Tutti%20Papa%20Francisco20201006-124657.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli-Tutti-Papa-Francisco20201006-124712.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli%20Tutti%20Papa%20Francisco20201006-124729.pdf

cada persona mas alla de la cercania
fisica, mas alla del lugar del universo
donde haya nacido o donde habite.

2. Este santo del amor fraterno, de la
sencillez y de la alegria, que me
inspiro a escribir la enciclica Laudato
st’, vuelve a motivarme para dedicar
esta nueva enciclica a la fraternidad
y a la amistad social. Porque san
Francisco, que se sentia hermano del
sol, del mar y del viento, se sabia
todavia mas unido a los que eran de
su propia carne. Sembro paz por
todas partes y caminé cerca de los
pobres, de los abandonados, de los
enfermos, de los descartados, de los
ultimos.

Sin fronteras

3. Hay un episodio de su vida que nos
muestra su corazon sin confines,
capaz de ir mas alla de las distancias
de procedencia, nacionalidad, color o
religion. Es su visita al Sultan Malik-
el-Kamil, en Egipto, que significo


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

para él un gran esfuerzo debido a su
pobreza, a los pocos recursos que
tenia, a la distancia y a las
diferencias de idioma, cultura y
religion. Este viaje, en aquel
momento histérico marcado por las
cruzadas, mostraba aun mas la
grandeza del amor tan amplio que
queria vivir, deseoso de abrazar a
todos. La fidelidad a su Sefior era
proporcional a su amor a los
hermanos y a las hermanas. Sin
desconocer las dificultades y
peligros, san Francisco fue al
encuentro del Sultan con la misma
actitud que pedia a sus discipulos:
que sin negar su identidad, cuando
fueran «entre sarracenos y otros
infieles [...] no promuevan disputas
ni controversias, sino que estén
sometidos a toda humana criatura
por Dios»[3]. En aquel contexto era
un pedido extraordinario. Nos
impresiona que ochocientos afos
atrds Francisco invitara a evitar toda
forma de agresion o contienda y



también a vivir un humilde y
fraterno “sometimiento”, incluso
ante quienes no compartian su fe.

4. Fl no hacia la guerra dialéctica
imponiendo doctrinas, sino que
comunicaba el amor de Dios. Habia
entendido que «Dios es amor, y el
que permanece en el amor
permanece en Dios» (1 Jn 4,16). De
ese modo fue un padre fecundo que
desperto el suefio de una sociedad
fraterna, porque «solo el hombre que
acepta acercarse a otros seres en su
movimiento propio, no para
retenerlos en el suyo, sino para
ayudarles a ser mas ellos mismos, se
hace realmente padre»[4]. En aquel
mundo plagado de torreones de
vigilancia y de murallas protectoras,
las ciudades vivian guerras
sangrientas entre familias poderosas,
al mismo tiempo que crecian las
zonas miserables de las periferias
excluidas. Alli Francisco acogio la
verdadera paz en su interior, se



liberé de todo deseo de dominio
sobre los demas, se hizo uno de los
ultimos y buscd vivir en armonia con
todos. El ha motivado estas paginas.

5. Las cuestiones relacionadas con la
fraternidad y la amistad social han
estado siempre entre mis
preocupaciones. Durante los ultimos
afnos me he referido a ellas
reiteradas veces y en diversos
lugares. Quise recoger en esta
enciclica muchas de esas
intervenciones situandolas en un
contexto mas amplio de reflexion.
Ademas, si en la redaccion de la
Laudato st’ tuve una fuente de
inspiracion en mi hermano
Bartolomé, el Patriarca ortodoxo que
propuso con mucha fuerza el
cuidado de la creacién, en este caso
me senti especialmente estimulado
por el Gran Iman Ahmad Al-Tayyeb,
con quien me encontré en Abu Dabi
para recordar que Dios «ha creado
todos los seres humanos iguales en


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

los derechos, en los deberes y en la
dignidad, y los ha llamado a convivir
como hermanos entre ellos»[5]. No se
tratd de un mero acto diplomatico
sino de una reflexion hecha en
dialogo y de un compromiso
conjunto. Esta enciclica recoge y
desarrolla grandes temas planteados
en aquel documento que firmamos
juntos. También acogi aqui, con mi
propio lenguaje, numerosas cartas y
documentos con reflexiones que
recibi de tantas personas y grupos de
todo el mundo.

6. Las siguientes paginas no
pretenden resumir la doctrina sobre
el amor fraterno, sino detenerse en
su dimension universal, en su
apertura a todos. Entrego esta
enciclica social como un humilde
aporte a la reflexion para que, frente
a diversas y actuales formas de
eliminar o de ignorar a otros, seamos
capaces de reaccionar con un nuevo
suefio de fraternidad y de amistad



social que no se quede en las
palabras. Si bien la escribi desde mis
convicciones cristianas, que me
alientan y me nutren, he procurado
hacerlo de tal manera que la
reflexion se abra al didlogo con todas
las personas de buena voluntad.

7. Asimismo, cuando estaba
redactando esta carta, irrumpio de
manera inesperada la pandemia de
Covid-19 que dej6 al descubierto
nuestras falsas seguridades. Mas alla
de las diversas respuestas que dieron
los distintos paises, se evidencio la
incapacidad de actuar
conjuntamente. A pesar de estar
hiperconectados, existia una
fragmentacion que volvia mas dificil
resolver los problemas que nos
afectan a todos. Si alguien cree que
solo se trataba de hacer funcionar
mejor lo que ya haciamos, o que el
unico mensaje es que debemos
mejorar los sistemas y las reglas ya
existentes, esta negando la realidad.



8. Anhelo que en esta época que nos
toca vivir, reconociendo la dignidad
de cada persona humana, podamos
hacer renacer entre todos un deseo
mundial de hermandad. Entre todos:
«He ahi un hermoso secreto para
sofiar y hacer de nuestra vida una
hermosa aventura. Nadie puede
pelear la vida aisladamente. [...] Se
necesita una comunidad que nos
sostenga, que nos ayude y en la que
nos ayudemos unos a otros a mirar
hacia delante. {Qué importante es
sofiar juntos! [...] Solos se corre el
riesgo de tener espejismos, en los que
ves lo que no hay; los suerios se
construyen juntos»[6]. Sofiemos
como una unica humanidad, como
caminantes de la misma carne
humana, como hijos de esta misma
tierra que nos cobija a todos, cada
uno con la riqueza de su fe o de sus
convicciones, cada uno con su propia
voz, todos hermanos.



Capitulo primero. Las sombras de
un mundo cerrado

9. Sin pretender realizar un analisis
exhaustivo ni poner en
consideracion todos los aspectos de
la realidad que vivimos, propongo
solo estar atentos ante algunas
tendencias del mundo actual que
desfavorecen el desarrollo de la
fraternidad universal.

Suefios que se rompen en pedazos

10. Durante décadas parecia que el
mundo habia aprendido de tantas
guerras y fracasos y se dirigia
lentamente hacia diversas formas de
integracion. Por ejemplo, avanzo el
suefio de una Europa unida, capaz de
reconocer raices comunes y de
alegrarse con la diversidad que la
habita. Recordemos «la firme
conviccion de los Padres fundadores
de la Union Europea, los cuales
deseaban un futuro basado en la
capacidad de trabajar juntos para



superar las divisiones, favoreciendo
la paz y la comunion entre todos los
pueblos del continente»[7].También
tomo fuerza el anhelo de una
integracion latinoamericana y
comenzaron a darse algunos pasos.
En otros paises y regiones hubo
intentos de pacificacion y
acercamientos que lograron frutosy
otros que parecian promisorios.

11. Pero la historia da muestras de
estar volviendo atras. Se encienden
conflictos anacronicos que se
consideraban superados, resurgen
nacionalismos cerrados,
exasperados, resentidos y agresivos.
En varios paises una idea de la
unidad del pueblo y de la nacion,
penetrada por diversas ideologias,
crea nuevas formas de egoismo y de
pérdida del sentido social
enmascaradas bajo una supuesta
defensa de los intereses nacionales.
Lo que nos recuerda que «cada
generacion ha de hacer suyas las



luchas y los logros de las
generaciones pasadas y llevarlas a
metas mas altas aun. Es el camino. El
bien, como también el amor, la
justicia y la solidaridad, no se
alcanzan de una vez para siempre;
han de ser conquistados cada dia. No
es posible conformarse con lo que ya
se ha conseguido en el pasado e
instalarse, y disfrutarlo como si esa
situacion nos llevara a desconocer
que todavia muchos hermanos
nuestros sufren situaciones de
injusticia que nos reclaman a
todos»[8].

12. “Abrirse al mundo” es una
expresion que hoy ha sido cooptada
por la economia y las finanzas. Se
refiere exclusivamente a la apertura
a los intereses extranjeros o a la
libertad de los poderes econémicos
para invertir sin trabas ni
complicaciones en todos los paises.
Los conflictos locales y el desinterés
por el bien comun son



instrumentalizados por la economia
global para imponer un modelo
cultural unico. Esta cultura unifica al
mundo pero divide a las personasy a
las naciones, porque «la sociedad
cada vez mas globalizada nos hace
mas cercanos, pero no mas
hermanos»[9]. Estamos mas solos
que nunca en este mundo masificado
que hace prevalecer los intereses
individuales y debilita la dimension
comunitaria de la existencia. Hay
mas bien mercados, donde las
personas cumplen roles de
consumidores o de espectadores. El
avance de este globalismo favorece
normalmente la identidad de los mas
fuertes que se protegen a si mismos,
pero procura licuar las identidades
de las regiones mas débiles y pobres,
haciéndolas mas vulnerables y
dependientes. De este modo la
politica se vuelve cada vez mas fragil
frente a los poderes econdmicos
transnacionales que aplican el
“divide y reinaras”.



El fin de la conciencia historica

13. Por eso mismo se alienta también
una pérdida del sentido de la historia
que disgrega todavia mas. Se
advierte la penetracion cultural de
una especie de
“deconstruccionismo”, donde la
libertad humana pretende
construirlo todo desde cero. Deja en
pie unicamente la necesidad de
consumir sin limites y la acentuacion
de muchas formas de individualismo
sin contenidos. En esta linea se
situaba un consejo que di a los
jovenes: «Si una persona les hace
una propuesta y les dice que ignoren
la historia, que no recojan la
experiencia de los mayores, que
desprecien todo lo pasado y que solo
miren el futuro que ella les ofrece,
¢no es una forma facil de atraparlos
con su propuesta para que solamente
hagan lo que ella les dice? Esa
persona los necesita vacios,
desarraigados, desconfiados de todo,



para que sdlo confien en sus
promesas y se sometan a sus planes.
Asi funcionan las ideologias de
distintos colores, que destruyen —o
de-construyen— todo lo que sea
diferente y de ese modo pueden
reinar sin oposiciones. Para esto
necesitan jovenes que desprecien la
historia, que rechacen la riqueza
espiritual y humana que se fue
transmitiendo a lo largo de las
generaciones, que ignoren todo lo
que los ha precedido»[10].

14. Son las nuevas formas de
colonizacidén cultural. No nos
olvidemos que «los pueblos que
enajenan su tradicion, y por mania
imitativa, violencia impositiva,
imperdonable negligencia o apatia,
toleran que se les arrebate el alma,
pierden, junto con su fisonomia
espiritual, su consistencia moral y,
finalmente, su independencia
ideolodgica, econdémica y politicar»[11].
Un modo eficaz de licuar la



conciencia histdrica, el pensamiento
critico, la lucha por la justicia y los
caminos de integracion es vaciar de
sentido o manipular las grandes
palabras. {Qué significan hoy
algunas expresiones como
democracia, libertad, justicia,
unidad? Han sido manoseadas y
desfiguradas para utilizarlas como
instrumento de dominacién, como
titulos vacios de contenido que
pueden servir para justificar
cualquier accion.

Sin un proyecto para todos

15. La mejor manera de dominar y
de avanzar sin limites es sembrar la
desesperanza y suscitar la
desconfianza constante, aun
disfrazada detras de la defensa de
algunos valores. Hoy en muchos
paises se utiliza el mecanismo
politico de exasperar, exacerbary
polarizar. Por diversos caminos se
niega a otros el derecho a existiry a



opinar, y para ello se acude a la
estrategia de ridiculizarlos,
sospechar de ellos, cercarlos. No se
recoge su parte de verdad, sus
valores, y de este modo la sociedad se
empobrece y se reduce a la
prepotencia del mas fuerte. La
politica ya no es asi una discusion
sana sobre proyectos a largo plazo
para el desarrollo de todos y el bien
comun, sino solo recetas
inmediatistas de marketing que
encuentran en la destruccion del otro
el recurso mas eficaz. En este juego
mezquino de las descalificaciones, el
debate es manipulado hacia el estado
permanente de cuestionamiento y
confrontacion.

16. En esta pugna de intereses que
nos enfrenta a todos contra todos,
donde vencer pasa a ser sinonimo de
destruir, ¢como es posible levantar la
cabeza para reconocer al vecino o
para ponerse al lado del que esta
caido en el camino? Un proyecto con



grandes objetivos para el desarrollo
de toda la humanidad hoy suena a
delirio. Aumentan las distancias
entre nosotros, y la marcha duray
lenta hacia un mundo unido y mas
justo sufre un nuevo y drastico
retroceso.

17. Cuidar el mundo que nos rodeay
contiene es cuidarnos a nosotros
mismos. Pero necesitamos
constituirnos en un “nosotros” que
habita la casa comun. Ese cuidado no
interesa a los poderes econémicos
que necesitan un rédito rapido.
Frecuentemente las voces que se
levantan para la defensa del medio
ambiente son acalladas o
ridiculizadas, disfrazando de
racionalidad lo que son sélo intereses
particulares. En esta cultura que
estamos gestando, vacia,
inmediatista y sin un proyecto
comun, «es previsible que, ante el
agotamiento de algunos recursos, se
vaya creando un escenario favorable



para nuevas guerras, disfrazadas
detras de nobles
reivindicaciones»[12].

El descarte mundial

18. Partes de la humanidad parecen
sacrificables en beneficio de una
seleccion que favorece a un sector
humano digno de vivir sin limites. En
el fondo «no se considera ya a las
personas como un valor primario
que hay que respetar y amparar,
especialmente si son pobres o
discapacitadas, si “todavia no son
utiles” —como los no nacidos—, o si
“ya no sirven” —como los ancianos
—. Nos hemos hecho insensibles a
cualquier forma de despilfarro,
comenzando por el de los alimentos,
que es uno de los mas
vergonzosos»[13].

19. La falta de hijos, que provoca un
envejecimiento de las poblaciones,
junto con el abandono de los
ancianos a una dolorosa soledad, es



un modo sutil de expresar que todo
termina con nosotros, que solo
cuentan nuestros intereses
individuales. Asi, «objeto de descarte
no es solo el alimento o los bienes
superfluos, sino con frecuencia los
mismos seres humanos»[14]. Vimos
lo que sucedi6 con las personas
mayores en algunos lugares del
mundo a causa del coronavirus. No
tenian que morir asi. Pero en
realidad algo semejante ya habia
ocurrido a causa de olas de calor y en
otras circunstancias: cruelmente
descartados. No advertimos que
aislar a los ancianos y abandonarlos
a cargo de otros sin un adecuado y
cercano acomparnamiento de la
familia, mutila y empobrece a la
misma familia. Ademas, termina
privando a los jovenes de ese
necesario contacto con sus raices y
con una sabiduria que la juventud
por si sola no puede alcanzar.



20. Este descarte se expresa de
multiples maneras, como en la
obsesion por reducir los costos
laborales, que no advierte las graves
consecuencias que esto ocasiona,
porque el desempleo que se produce
tiene como efecto directo expandir
las fronteras de la pobreza[15]. E1
descarte, ademas, asume formas
miserables que creiamos superadas,
como el racismo, que se esconde y
reaparece una y otra vez. Las
expresiones de racismo vuelven a
avergonzarnos demostrando asi que
los supuestos avances de la sociedad
no son tan reales ni estan asegurados
para siempre.

21. Hay reglas econdmicas que
resultaron eficaces para el
crecimiento, pero no asi para el
desarrollo humano integral[16].
Aumento la riqueza, pero con
inequidad, y asilo que ocurre es que
«nacen nuevas pobrezas»[17].
Cuando dicen que el mundo



moderno redujo la pobreza, lo hacen
midiéndola con criterios de otras
épocas no comparables con la
realidad actual. Porque en otros
tiempos, por ejemplo, no tener
acceso a la energia eléctrica no era
considerado un signo de pobreza ni
generaba angustia. La pobreza
siempre se analiza y se entiende en
el contexto de las posibilidades reales
de un momento historico concreto.

Derechos humanos no suficientemente
universales

22. Muchas veces se percibe que, de
hecho, los derechos humanos no son
iguales para todos. El respeto de
estos derechos «es condicion previa
para el mismo desarrollo social y
economico de un pais. Cuando se
respeta la dignidad del hombre, y sus
derechos son reconocidos y
tutelados, florece también la
creatividad y el ingenio, y la
personalidad humana puede



desplegar sus multiples iniciativas en
favor del bien comun»[18]. Pero
«observando con atencion nuestras
sociedades contemporaneas,
encontramos numerosas
contradicciones que nos llevan a
preguntarnos si verdaderamente la
igual dignidad de todos los seres
humanos, proclamada
solemnemente hace 70 afnos, es
reconocida, respetada, protegida y
promovida en todas las
circunstancias. En el mundo de hoy
persisten numerosas formas de
injusticia, nutridas por visiones
antropoldgicas reductivas y por un
modelo economico basado en las
ganancias, que no duda en explotar,
descartar e incluso matar al hombre.
Mientras una parte de la humanidad
vive en opulencia, otra parte ve su
propia dignidad desconocida,
despreciada o pisoteada y sus
derechos fundamentales ignorados o
violados»[19]. ¢Qué dice esto acerca



de la igualdad de derechos fundada
en la misma dignidad humana?

23. De modo semejante, la
organizacion de las sociedades en
todo el mundo todavia estéa lejos de
reflejar con claridad que las mujeres
tienen exactamente la misma
dignidad e idénticos derechos que los
varones. Se afirma algo con las
palabras, pero las decisiones y la
realidad gritan otro mensaje. Es un
hecho que «doblemente pobres son
las mujeres que sufren situaciones de
exclusion, maltrato y violencia,
porque frecuentemente se
encuentran con menores
posibilidades de defender sus
derechos»[20].

24. Reconozcamos igualmente que,
«a pesar de que la comunidad
internacional ha adoptado diversos
acuerdos para poner fin a la
esclavitud en todas sus formas, y ha
dispuesto varias estrategias para



combatir este fenomeno, todavia hay
millones de personas —nifios,
hombres y mujeres de todas las
edades— privados de su libertad y
obligados a vivir en condiciones
similares a la esclavitud. [...] Hoy
como ayer, en la raiz de la esclavitud
se encuentra una concepcion de la
persona humana que admite que
pueda ser tratada como un objeto.
[...] La persona humana, creada a
imagen y semejanza de Dios, queda
privada de la libertad,
mercantilizada, reducida a ser
propiedad de otro, con la fuerza, el
engafio o la constriccion fisica o
psicologica; es tratada como un
medio y no como un fin». Las redes
criminales «utilizan habilmente las
modernas tecnologias informaticas
para embaucar a jovenes y nifios en
todas las partes del mundo»[21]. La
aberracion no tiene limites cuando se
somete a mujeres, luego forzadas a
abortar. Un acto abominable que
llega incluso al secuestro con el fin



de vender sus organos. Esto
convierte a la trata de personasy a
otras formas actuales de esclavitud
en un problema mundial que
necesita ser tomado en serio por la
humanidad en su conjunto, porque
«como las organizaciones criminales
utilizan redes globales para lograr
sus objetivos, la accidon para derrotar
a este fendmeno requiere un
esfuerzo conjunto y también global
por parte de los diferentes agentes
que conforman la sociedad»[22].

Conflicto y miedo

25. Guerras, atentados,
persecuciones por motivos raciales o
religiosos, y tantas afrentas contra la
dignidad humana se juzgan de
diversas maneras segun convengan o
no a determinados intereses,
fundamentalmente economicos. Lo
que es verdad cuando conviene a un
poderoso deja de serlo cuando ya no
le beneficia. Estas situaciones de



violencia van «multiplicandose
dolorosamente en muchas regiones
del mundo, hasta asumir las formas
de la que podria llamar una “tercera
guerra mundial en etapas”»[23].

26. Esto no llama la atencion si
advertimos la ausencia de horizontes
que nos congreguen, porque en toda
guerra lo que aparece en ruinas es
«el mismo proyecto de fraternidad,
inscrito en la vocacion de la familia
humana», por lo que «cualquier
situacion de amenaza alimenta la
desconfianza y el repliegue»[24]. Asi,
nuestro mundo avanza en una
dicotomia sin sentido con la
pretension de «garantizar la
estabilidad y la paz en base a una
falsa seguridad sustentada por una
mentalidad de miedo y
desconfianza»[25].

27. Paradojicamente, hay miedos
ancestrales que no han sido
superados por el desarrollo



tecnoldgico; es mas, han sabido
esconderse y potenciarse detras de
nuevas tecnologias. Aun hoy, detras
de la muralla de la antigua ciudad
estd el abismao, el territorio de lo
desconocido, el desierto. Lo que
proceda de alli no es confiable
porque no es conocido, no es
familiar, no pertenece a la aldea. Es
el territorio de lo “barbaro”, del cual
hay que defenderse a costa de lo que
sea. Por consiguiente, se crean
nuevas barreras para la
autopreservacion, de manera que
deja de existir el mundo y
unicamente existe “mi” mundo, hasta
el punto de que muchos dejan de ser
considerados seres humanos con una
dignidad inalienable y pasan a ser
sdlo “ellos”. Reaparece «la tentacion
de hacer una cultura de muros, de
levantar muros, muros en el corazon,
muros en la tierra para evitar este
encuentro con otras culturas, con
otras personas. Y cualquiera que
levante un muro, quien construya un



muro, terminara siendo un esclavo
dentro de los muros que ha
construido, sin horizontes. Porque le
falta esta alteridad»[26].

28. La soledad, los miedos y la
inseguridad de tantas personas que
se sienten abandonadas por el
sistema, hacen que se vaya creando
un terreno fértil para las mafias.
Porque ellas se afirman
presentandose como “protectoras” de
los olvidados, muchas veces a través
de diversas ayudas, mientras
persiguen sus intereses criminales.
Hay una pedagogia tipicamente
mafiosa que, con una falsa mistica
comunitaria, crea lazos de
dependencia y de subordinacion de
los que es muy dificil liberarse.

Globalizacion y progreso sin un
rumbo comun

29. Con el Gran Iman Ahmad Al-
Tayyeb no ignoramos los avances
positivos que se dieron en la ciencia,



la tecnologia, la medicina, la
industria y el bienestar, sobre todo
en los paises desarrollados. No
obstante, «subrayamos que, junto a
tales progresos histdricos, grandes y
valiosos, se constata un deterioro de
la ética, que condiciona la accion
internacional, y un debilitamiento de
los valores espirituales y del sentido
de responsabilidad. Todo eso
contribuye a que se difunda una
sensacion general de frustracion, de
soledad y de desesperacion. [...]
Nacen focos de tension y se
acumulan armas y municiones, en
una situacion mundial dominada por
la incertidumbre, la desilusion y el
miedo al futuro y controlada por
intereses econdmicos miopes».
También sefialamos «las fuertes
crisis politicas, la injusticia y la falta
de una distribucion equitativa de los
recursos naturales. [...] Con respecto
a las crisis que llevan a la muerte a
millones de nifios, reducidos ya a
esqueletos humanos —a causa de la



pobreza y del hambre—, reina un
silencio internacional
inaceptable»[27]. Ante este
panorama, si bien nos cautivan
muchos avances, no advertimos un
rumbo realmente humano.

30. En el mundo actual los
sentimientos de pertenencia a una
misma humanidad se debilitan, y el
suefio de construir juntos la justicia y
la paz parece una utopia de otras
épocas. Vemos coOmo impera una
indiferencia comoda, fria y
globalizada, hija de una profunda
desilusion que se esconde detras del
engafio de una ilusion: creer que
podemos ser todopoderosos y olvidar
que estamos todos en la misma
barca. Este desengafio que deja atras
los grandes valores fraternos lleva «a
una especie de cinismo. Esta es la
tentacion que nosotros tenemos
delante, si vamos por este camino de
la desilusion o de la decepcion. [...] E1
aislamiento y la cerrazon en uno



mismo o en los propios intereses
jamas son el camino para devolver
esperanza y obrar una renovacion,
sino que es la cercania, la cultura del
encuentro. El aislamiento, no;
cercania, si. Cultura del
enfrentamiento, no; cultura del
encuentro, si»[28].

31. En este mundo que corre sin un
rumbo comun, se respira una
atmosfera donde «la distancia entre
la obsesion por el propio bienestar y
la felicidad compartida de la
humanidad se amplia hasta tal punto
que da la impresion de que se esta
produciendo un verdadero cisma
entre el individuo y la comunidad
humana. [...] Porque una cosa es
sentirse obligados a vivir juntos, y
otra muy diferente es apreciar la
riqueza y la belleza de las semillas de
la vida en comun que hay que buscar
y cultivar juntos»[29]. Avanza la
tecnologia sin pausa, pero «jqué
bonito seria si al crecimiento de las



innovaciones cientificas y
tecnologicas correspondiera también
una equidad y una inclusion social
cada vez mayores! jQué bonito seria
que a medida que descubrimos
nuevos planetas lejanos, volviéramos
a descubrir las necesidades del
hermano o de la hermana en Orbita
alrededor de mi!»[30].

Las pandemias y otros flagelos de la
historia

32. Es verdad que una tragedia global
como la pandemia de Covid-19
desperto durante un tiempo la
consciencia de ser una comunidad
mundial que navega en una misma
barca, donde el mal de uno perjudica
a todos. Recordamos que nadie se
salva solo, que unicamente es posible
salvarse juntos. Por eso dije que «la
tempestad desenmascara nuestra
vulnerabilidad y deja al descubierto
esas falsas y superfluas seguridades
con las que habiamos construido



nuestras agendas, nuestros
proyectos, rutinas y prioridades. [...]
Con la tempestad, se cayo el
magquillaje de esos estereotipos con
los que disfrazdbamos nuestros egos
siempre pretenciosos de querer
aparentar; y dejo al descubierto, una
vez mas, esa bendita pertenencia
comun de la que no podemos ni
queremos evadirnos; esa pertenencia
de hermanos»[31].

33. El mundo avanzaba de manera
implacable hacia una economia que,
utilizando los avances tecnoldgicos,
procuraba reducir los “costos
humanos”, y algunos pretendian
hacernos creer que bastaba la
libertad de mercado para que todo
estuviera asegurado. Pero el golpe
duro e inesperado de esta pandemia
fuera de control obligé por la fuerza
a volver a pensar en los seres
humanos, en todos, mas que en el
beneficio de algunos. Hoy podemos
reconocer que «nos hemos



alimentado con suefios de esplendor
y grandeza y hemos terminado
comiendo distraccion, encierroy
soledad; nos hemos empachado de
conexiones y hemos perdido el sabor
de la fraternidad. Hemos buscado el
resultado rapido y seguro y nos
vemos abrumados por la
impaciencia y la ansiedad. Presos de
la virtualidad hemos perdido el gusto
y el sabor de la realidad»[32]. E1
dolor, la incertidumbre, el temor y la
conciencia de los propios limites que
desperto la pandemia, hacen resonar
el llamado a repensar nuestros
estilos de vida, nuestras relaciones, la
organizacion de nuestras sociedades
y sobre todo el sentido de nuestra
existencia.

34. Si todo esta conectado, es dificil
pensar que este desastre mundial no
tenga relacion con nuestro modo de
enfrentar la realidad, pretendiendo
ser sefiores absolutos de la propia
vida y de todo lo que existe. No



quiero decir que se trata de una
suerte de castigo divino. Tampoco
bastaria afirmar que el dafio causado
a la naturaleza termina cobrandose
nuestros atropellos. Es la realidad
misma que gime y se rebela. Viene a
la mente el célebre verso del poeta
Virgilio que evoca las lagrimas de las
cosas o de la historia[33].

35. Pero olvidamos rapidamente las
lecciones de la historia, «maestra de
vida»[34]. Pasada la crisis sanitaria,
la peor reaccion seria la de caer aun
mas en una fiebre consumista y en
nuevas formas de autopreservacion
egoista. Ojala que al final ya no estén
“los otros”, sino s6lo un “nosotros”.
Ojala no se trate de otro episodio
severo de la historia del que no
hayamos sido capaces de aprender.
Ojala no nos olvidemos de los
ancianos que murieron por falta de
respiradores, en parte como
resultado de sistemas de salud
desmantelados afio tras afo. Ojala



que tanto dolor no sea inutil, que
demos un salto hacia una forma
nueva de vida y descubramos
definitivamente que nos necesitamos
y nos debemos los unos a los otros,
para que la humanidad renazca con
todos los rostros, todas las manos y
todas las voces, mas alla de las
fronteras que hemos creado.

36. Sino logramos recuperar la
pasion compartida por una
comunidad de pertenencia y de
solidaridad, a la cual destinar
tiempo, esfuerzo y bienes, la ilusion
global que nos engafia se caera
ruinosamente y dejara a muchos a
merced de la ndusea y el vacio.
Ademas, no se deberia ignorar
ingenuamente que «la obsesion por
un estilo de vida consumista, sobre
todo cuando s6lo unos pocos puedan
sostenerlo, s6lo podra provocar
violencia y destruccion
reciproca»[35]. El “salvese quien
pueda” se traducira rapidamente en



el “todos contra todos”, y eso sera
peor que una pandemia.

Sin dignidad humana en las fronteras

37. Tanto desde algunos regimenes
politicos populistas como desde
planteamientos economicos liberales,
se sostiene que hay que evitar a toda
costa la llegada de personas
migrantes. Al mismo tiempo se
argumenta que conviene limitar la
ayuda a los paises pobres, de modo
que toquen fondo y decidan tomar
medidas de austeridad. No se
advierte que, detras de estas
afirmaciones abstractas dificiles de
sostener, hay muchas vidas que se
desgarran. Muchos escapan de la
guerra, de persecuciones, de
catastrofes naturales. Otros, con todo
derecho, «buscan oportunidades
para ellos y para sus familias.
Suefian con un futuro mejor y desean
crear las condiciones para que se
haga realidad»[36].



38. Lamentablemente, otros son
«atraidos por la cultura occidental, a
veces con expectativas poco realistas
que los exponen a grandes
desilusiones. Traficantes sin
escrupulos, a menudo vinculados a
los carteles de la droga y de las
armas, explotan la situacion de
debilidad de los inmigrantes, que a lo
largo de su viaje con demasiada
frecuencia experimentan la
violencia, la trata de personas, el
abuso psicoldgico y fisico, y
sufrimientos indescriptibles»[37].
Los que emigran «tienen que
separarse de su propio contexto de
origen y con frecuencia viven un
desarraigo cultural y religioso. La
fractura también concierne a las
comunidades de origen, que pierden
a los elementos mas vigorosos y
emprendedores, y a las familias, en
particular cuando emigra uno de los
padres o ambos, dejando a los hijos
en el pais de origen»[38]. Por
consiguiente, también «hay que



reafirmar el derecho a no emigrar, es
decir, a tener las condiciones para
permanecer en la propia tierra»[39].

39. Para colmo «en algunos paises de
llegada, los fendmenos migratorios
suscitan alarma y miedo, a menudo
fomentados y explotados con fines
politicos. Se difunde asi una
mentalidad xen6foba, de gente
cerrada y replegada sobre si misman.
[40]. Los migrantes no son
considerados suficientemente dignos
para participar en la vida social
como cualquier otro, y se olvida que
tienen la misma dignidad intrinseca
de cualquier persona. Por lo tanto,
deben ser «protagonistas de su
propio rescate»[41]. Nunca se dira
que no son humanos pero, en la
practica, con las decisiones y el modo
de tratarlos, se expresa que se los
considera menos valiosos, menos
importantes, menos humanos. Es
inaceptable que los cristianos
compartan esta mentalidad y estas



actitudes, haciendo prevalecer a
veces ciertas preferencias politicas
por encima de hondas convicciones
de la propia fe: la inalienable
dignidad de cada persona humana
mas alla de su origen, color o
religion, y la ley suprema del amor
fraterno.

40. «Las migraciones constituiran un
elemento determinante del futuro
del mundo»[42]. Pero hoy estan
afectadas por una «pérdida de ese
“sentido de la responsabilidad
fraterna”, sobre el que se basa toda
sociedad civil»[43]. Europa, por
ejemplo, corre serios riesgos de ir
por esa senda. Sin embargo,
«inspirdndose en su gran patrimonio
cultural y religioso, tiene los
instrumentos necesarios para
defender la centralidad de la persona
humana y encontrar un justo
equilibrio entre el deber moral de
tutelar los derechos de sus
ciudadanos, por una parte, y, por



otra, el de garantizar la asistenciay
la acogida de los emigrantes»[44].

41. Comprendo que ante las personas
migrantes algunos tengan dudas y
sientan temores. Lo entiendo como
parte del instinto natural de
autodefensa. Pero también es verdad
que una persona y un pueblo sdlo
son fecundos si saben integrar
creativamente en su interior la
apertura a los otros. Invito a ir mas
alla de esas reacciones primarias,
porque «el problema es cuando esas
dudas y esos miedos condicionan
nuestra forma de pensar y de actuar
hasta el punto de convertirnos en
seres intolerantes, cerrados y quizas,
sin darnos cuenta, incluso racistas. El
miedo nos priva asi del deseo y de la
capacidad de encuentro con el
otro»[45].

La ilusion de la comunicacion

42. Paraddjicamente, mientras se
desarrollan actitudes cerradas e



intolerantes que nos clausuran ante
los otros, se acortan o desaparecen
las distancias hasta el punto de que
deja de existir el derecho a la
intimidad. Todo se convierte en una
especie de espectaculo que puede ser
espiado, vigilado, y la vida se expone
a un control constante. En la
comunicacion digital se quiere
mostrar todo y cada individuo se
convierte en objeto de miradas que
hurgan, desnudan y divulgan,
frecuentemente de manera andnima.
El respeto al otro se hace pedazosy,
de esa manera, al mismo tiempo que
lo desplazo, lo ignoro y 1o mantengo
lejos, sin pudor alguno puedo invadir
su vida hasta el extremo.

43. Por otra parte, los movimientos
digitales de odio y destruccion no
constituyen —como algunos
pretenden hacer creer— una forma
adecuada de cuidado grupal, sino
meras asociaciones contra un
enemigo. En cambio, «los medios de



comunicacion digitales pueden
exponer al riesgo de dependencia, de
aislamiento y de progresiva pérdida
de contacto con la realidad concreta,
obstaculizando el desarrollo de
relaciones interpersonales
auténticas»[46]. Hacen falta gestos
fisicos, expresiones del rostro,
silencios, lenguaje corporal, y hasta
el perfume, el temblor de las manos,
el rubor, la transpiracion, porque
todo eso habla y forma parte de la
comunicacion humana. Las
relaciones digitales, que eximen del
laborioso cultivo de una amistad, de
una reciprocidad estable, e incluso
de un consenso que madura con el
tiempo, tienen apariencia de
sociabilidad. No construyen
verdaderamente un “nosotros” sino
que suelen disimular y amplificar el
mismo individualismo que se
expresa en la xenofobia y en el
desprecio de los débiles. La conexion
digital no basta para tender puentes,



no alcanza para unir a la
humanidad.

Agresividad sin pudor

44. Al mismo tiempo que las
personas preservan su aislamiento
consumista y comodo, eligen una
vinculacion constante y febril. Esto
favorece la ebullicion de formas
insolitas de agresividad, de insultos,
maltratos, descalificaciones, latigazos
verbales hasta destrozar la figura del
otro, en un desenfreno que no podria
existir en el contacto cuerpo a cuerpo
sin que terminaramos
destruyéndonos entre todos. La
agresividad social encuentra en los
dispositivos moviles y ordenadores
un espacio de ampliacion sin igual.

45. Ello ha permitido que las
ideologias pierdan todo pudor. Lo
que hasta hace pocos afios no podia
ser dicho por alguien sin el riesgo de
perder el respeto de todo el mundo,
hoy puede ser expresado con toda



crudeza aun por algunas autoridades
politicas y permanecer impune. No
cabe ignorar que «en el mundo
digital estan en juego ingentes
intereses econdmicos, capaces de
realizar formas de control tan sutiles
como invasivas, creando
mecanismos de manipulacion de las
conciencias y del proceso
democratico. El funcionamiento de
muchas plataformas a menudo acaba
por favorecer el encuentro entre
personas que piensan del mismo
modo, obstaculizando la
confrontacion entre las diferencias.
Estos circuitos cerrados facilitan la
difusion de informaciones y noticias
falsas, fomentando prejuicios y
odios»[47].

46. Conviene reconocer que los
fanatismos que llevan a destruir a
otros son protagonizados también
por personas religiosas, sin excluir a
los cristianos, que «pueden formar
parte de redes de violencia verbal a



traveés de internet y de los diversos
foros o espacios de intercambio
digital. Aun en medios catolicos se
pueden perder los limites, se suelen
naturalizar la difamacion y la
calumnia, y parece quedar fuera toda
ética y respeto por la fama
ajena»[48]. ¢Qué se aporta asi a la
fraternidad que el Padre comun nos
propone?

Informacion sin sabiduria

47. La verdadera sabiduria supone el
encuentro con la realidad. Pero hoy
todo se puede producir, disimular,
alterar. Esto hace que el encuentro
directo con los limites de la realidad
se vuelva intolerable. Como
consecuencia, se opera un
mecanismo de “seleccion” y se crea el
habito de separar inmediatamente lo
que me gusta de lo que no me gusta,
lo atractivo de lo feo. Con la misma
l6gica se eligen las personas con las
que uno decide compartir el mundo.



Asi las personas o situaciones que
herian nuestra sensibilidad o nos
provocaban desagrado hoy
sencillamente son eliminadas en las
redes virtuales, construyendo un
circulo virtual que nos aisla del
entorno en el que vivimos.

48. El sentarse a escuchar a otro,
caracteristico de un encuentro
humano, es un paradigma de actitud
receptiva, de quien supera el
narcisismo y recibe al otro, le presta
atencion, lo acoge en el propio
circulo. Pero «el mundo de hoy es en
su mayoria un mundo sordo. [...] A
veces la velocidad del mundo
moderno, lo frenético nos impide
escuchar bien lo que dice otra
persona. Y cuando esta a la mitad de
su didlogo, ya lo interrumpimos y le
queremos contestar cuando todavia
no terminé de decir. No hay que
perder la capacidad de escucha». San
Francisco de Asis «escucho la voz de
Dios, escuchd la voz del pobre,



escuchd la voz del enfermo, escucho
la voz de la naturaleza. Y todo eso lo
transforma en un estilo de vida.
Deseo que la semilla de san Francisco
crezca en tantos corazones»[49].

49. Al desaparecer el silencio y la
escucha, convirtiendo todo en tecleos
y mensajes rapidos y ansiosos, se
pone en riesgo esta estructura basica
de una sabia comunicacion humana.
Se crea un nuevo estilo de vida
donde uno construye lo que quiere
tener delante, excluyendo todo
aquello que no se pueda controlar o
conocer superficial e
instantdneamente. Esta dinamica,
por su légica intrinseca, impide la
reflexion serena que podria
llevarnos a una sabiduria comun.

50. Podemos buscar juntos la verdad
en el didlogo, en la conversacion
reposada o en la discusion
apasionada. Es un camino
perseverante, hecho también de



silencios y de sufrimientos, capaz de
recoger con paciencia la larga
experiencia de las personas y de los
pueblos. El cimulo abrumador de
informacion que nos inunda no
significa mas sabiduria. La sabiduria
no se fabrica con busquedas ansiosas
por internet, ni es una sumatoria de
informacion cuya veracidad no esta
asegurada. De ese modo no se
madura en el encuentro con la
verdad. Las conversaciones
finalmente sélo giran en torno a los
ultimos datos, son meramente
horizontales y acumulativas. Pero no
se presta una detenida atencion y no
se penetra en el corazon de la vida,
no se reconoce lo que es esencial
para darle un sentido a la existencia.
Asi, la libertad es una ilusion que nos
venden y que se confunde con la
libertad de navegar frente a una
pantalla. El problema es que un
camino de fraternidad, local y
universal, solo puede ser recorrido



por espiritus libres y dispuestos a
encuentros reales.

Sometimientos y autodesprecios

51. Algunos paises exitosos desde el
punto de vista econémico son
presentados como modelos
culturales para los paises poco
desarrollados, en lugar de procurar
que cada uno crezca con su estilo
propio, para que desarrolle sus
capacidades de innovar desde los
valores de su cultura. Esta nostalgia
superficial y triste, que lleva a copiar
y comprar en lugar de crear, da
espacio a una autoestima nacional
muy baja. En los sectores
acomodados de muchos paises
pobres, y a veces en quienes han
logrado salir de la pobreza, se
advierte la incapacidad de aceptar
caracteristicas y procesos propios,
cayendo en un menosprecio de la
propia identidad cultural como si
fuera la unica causa de los males.



52. Destrozar la autoestima de
alguien es una manera facil de
dominarlo. Detras de estas
tendencias que buscan
homogeneizar el mundo, afloran
intereses de poder que se benefician
del bajo aprecio de si, al tiempo que,
a través de los medios y de las redes
se intenta crear una nueva cultura al
servicio de los mas poderosos. Esto es
aprovechado por el ventajismo de la
especulacion financiera y la
expoliacion, donde los pobres son los
que siempre pierden. Por otra parte,
ignorar la cultura de un pueblo hace
que muchos lideres politicos no
logren implementar un proyecto
eficiente que pueda ser libremente
asumido y sostenido en el tiempo.

53. Se olvida que «no existe peor
alienacion que experimentar que no
se tienen raices, que no se pertenece
a nadie. Una tierra sera fecunda, un
pueblo dara fruto, y podra engendrar
el dia de mafana solo en la medida



que genere relaciones de pertenencia
entre sus miembros, que cree lazos
de integracion entre las generaciones
y las distintas comunidades que la
conforman; y también en la medida
que rompa los circulos que aturden
los sentidos alejandonos cada vez
mas los unos de los otros»[50].

Esperanza

54. A pesar de estas sombras densas
que no conviene ignorar, en las
proximas paginas quiero hacerme
eco de tantos caminos de esperanza.
Porque Dios sigue derramando en la
humanidad semillas de bien. La
reciente pandemia nos permitio
rescatar y valorizar a tantos
compafieros y compaiieras de viaje
que, en el miedo, reaccionaron
donando la propia vida. Fuimos
capaces de reconocer como nuestras
vidas estan tejidas y sostenidas por
personas comunes que, sin lugar a
dudas, escribieron los



acontecimientos decisivos de nuestra
historia compartida: médicos,
enfermeros y enfermeras,
farmacéuticos, empleados de los
supermercados, personal de
limpieza, cuidadores, transportistas,
hombres y mujeres que trabajan
para proporcionar servicios
esenciales y seguridad, voluntarios,
sacerdotes, religiosas...
comprendieron que nadie se salva
solo[51].

55. Invito a la esperanza, que «nos
habla de una realidad que esta
enraizada en lo profundo del ser
humano, independientemente de las
circunstancias concretas y los
condicionamientos historicos en que
vive. Nos habla de una sed, de una
aspiracion, de un anhelo de plenitud,
de vida lograda, de un querer tocar
lo grande, lo que llena el corazon y
eleva el espiritu hacia cosas grandes,
como la verdad, la bondad y la
belleza, la justicia y el amor. [...] La



esperanza es audaz, sabe mirar mas
alla de la comodidad personal, de las
pequenas seguridades y
compensaciones que estrechan el
horizonte, para abrirse a grandes
ideales que hacen la vida mas bella 'y
digna»[52]. Caminemos en
esperanza.

Capitulo segundo
Un extraino en el camino

56. Todo lo que mencioné en el
capitulo anterior es mas que una
aséptica descripcion de la realidad,
ya que «los gozos y las esperanzas,
las tristezas y las angustias de los
hombres de nuestro tiempo, sobre
todo de los pobres y de cuantos
sufren, son a la vez gozosy
esperanzas, tristezas y angustias de
los discipulos de Cristo. Nada hay
verdaderamente humano que no
encuentre eco en su corazon»[53]. En
el intento de buscar una luz en
medio de lo que estamos viviendo, y


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn52

antes de plantear algunas lineas de
accion, propongo dedicar un capitulo
a una parabola dicha por Jesucristo
hace dos mil afios. Porque, si bien
esta carta esta dirigida a todas las
personas de buena voluntad, mas
alla de sus convicciones religiosas, la
parabola se expresa de tal manera
que cualquiera de nosotros puede
dejarse interpelar por ella.

«Un maestro de la Ley se levanto y le
pregunto a Jesus para ponerlo a
prueba: “Maestro, ;qué debo hacer
para heredar la vida eterna?”. Jesus le
pregunto a su vez: “Qué esta escrito
en la Ley?, ;qué lees en ella?”. El le
respondio: “Amardas al Sefior, tu Dios,
con todo tu corazon, con toda tu
alma, con todas tus fuerzasy con toda
tu mente, y al projimo como a ti
mismo”. Entonces Jesus le dijo: “Has
respondido bien; pero ahora
practicalo y viviras”. El maestro de la
Ley, queriendo justificarse, le volvio a
preguntar: “;Quién es mi projimo?”.



Jesus tomo la palabra y dijo: “Un
hombre bajaba de Jerusalén a Jerico y
cayo en manos de unos ladrones,
quienes, después de despojarlo de todo
y herirlo, se fueron, dejandolo por
muerto. Por casualidad, un sacerdote
bajaba por el mismo camino, lo vio,
dio un rodeo y paso de largo. Igual
hizo un levita, que llego al mismo
lugar, dio un rodeo y paso de largo.
En cambio, un samaritano, que iba de
viaje, llego a donde estaba el hombre
herido y, al verlo, se conmovio
profundamente, se acercoy le vendo
sus heridas, curandolas con aceite y
vino. Después lo cargo sobre su
propia cabalgadura, lo llevo a un
albergue y se quedo cuiddndolo. A la
marnana siguiente le dio al duerio del
albergue dos monedas de plata y le
dijo: ‘Cuidalo, y, si gastas de mas, te lo
pagaré a miregreso’. ;Cual de estos
tres te parece que se comporto como
projimo del hombre que cayo en
manos de los ladrones?” El maestro
de la Ley respondio: “El que lo trato



con misericordia”. Entonces Jesus le
dijo: “Tienes que ir y hacer lo
mismo» (Lc 10,25-37).

El trasfondo

57. Esta parabola recoge un
trasfondo de siglos. Poco después de
la narracion de la creacion del
mundo y del ser humano, la Biblia
plantea el desafio de las relaciones
entre nosotros. Cain destruye a su
hermano Abel, y resuena la pregunta
de Dios: «¢Donde esta tu hermano
Abel?» (Gn 4,9). La respuesta es la
misma que frecuentemente damos
nosotros: «¢Acaso yo soy guardian de
mi hermano?» (ibid.). Al preguntar,
Dios cuestiona todo tipo de
determinismo o fatalismo que
pretenda justificar la indiferencia
como unica respuesta posible. Nos
habilita, por el contrario, a crear una
cultura diferente que nos oriente a
superar las enemistades y a
cuidarnos unos a otros.



58. El libro de Job acude al hecho de
tener un mismo Creador como base
para sostener algunos derechos
comunes: «;Acaso el que me formo
en el vientre no lo formo también a
él y nos modeld del mismo modo en
la matriz?» (31,15). Muchos siglos
después, san Ireneo lo expresara con
la imagen de la melodia: «El amante
de la verdad no debe dejarse
enganar por el intervalo particular
de cada tono, ni suponer un creador
para uno y otro para otro [...], sino
uno solo»[54].

59. En las tradiciones judias, el
imperativo de amar y cuidar al otro
parecia restringirse a las relaciones
entre los miembros de una misma
nacion. El antiguo precepto «<amaras
a tu projimo como a ti mismo» (Lv
19,18) se entendia ordinariamente
como referido a los connacionales.
Sin embargo, especialmente en el
judaismo que se desarroll6 fuera de
la tierra de Israel, los confines se



fueron ampliando. Aparecio la
invitacion a no hacer a los otros lo
que no quieres que te hagan (cf. Th
4,15). El sabio Hillel (sigloI a. C.)
decia al respecto: «Esto es la Ley y los
Profetas. Todo lo demas es
comentario»[55]. El deseo de imitar
las actitudes divinas llevo a superar
aquella tendencia a limitarse a los
mas cercanos: «La misericordia de
cada persona se extiende a su
projimo, pero la misericordia del
Sefior alcanza a todos los

vivientes» (Si 18,13).

60. En el Nuevo Testamento, el
precepto de Hillel se expreso de
modo positivo: «Traten en todo a los
demas como ustedes quieran ser
tratados, porque en esto consisten la
Ley y los Profetas» (Mt 7,12). Este
llamado es universal, tiende a
abarcar a todos, soélo por su
condicion humana, porque el
Altisimo, el Padre celestial «<hace salir
el sol sobre malos y buenos» (Mt



5,45). Como consecuencia se reclama:
«Sean misericordiosos asi como el
Padre de ustedes es

misericordioso» (Lc 6,36).

61. Hay una motivacion para ampliar
el corazén de manera que no excluya
al extranjero, que puede encontrarse
ya en los textos mas antiguos de la
Biblia. Se debe al constante recuerdo
del pueblo judio de haber vivido
como forastero en Egipto:

«No maltratards ni oprimirds al
migrante que reside en tu territorio,
porque ustedes fueron migrantes en el
pais de Egipto»(Ex 22,20).

«No oprimas al migrante: ustedes
saben lo que es ser migrante, porque
fueron migrantes en el pais de
Egipto»(Ex 23,9).

«Si un migrante viene a residir entre
ustedes, en su tierra, no lo opriman. El
migrante residente serd para ustedes
como el compatriota; lo amaras como



a ti mismo, porque ustedes fueron
migrantes en el pais de Egipto»(Lv
19,33-34).

«Si cosechas tu vifia, no vuelvas a por
mads uvas. Serdan para el migrante, el
huérfano y la viuda. Recuerda que
fuiste esclavo en el pais de Egipto»(Dt
24,21-22).

En el Nuevo Testamento resuena con
fuerza el llamado al amor fraterno:

«Toda la Ley alcanza su plenitud en
un solo precepto: Amards a tu
projimo como a ti mismo»(Ga 5,14).

«Quien ama a su hermano permanece
en la luz y no tropieza. Pero quien
aborrece a su hermano estdy camina
en las tinieblas» (1 Jn 2,10-11).

«Nosotros sabemos que hemos pasado
de la muerte a la vida, porque
amamos a los hermanos. Quien no
ama permanece en la muerte» (1 Jn
3,14).



«Quien no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no
ve»(1 Jn 4,20).

62. Aun esta propuesta de amor
podia entenderse mal. Por algo,
frente a la tentacion de las primeras
comunidades cristianas de crear
grupos cerrados y aislados, san Pablo
exhortaba a sus discipulos a tener
caridad entre ellos «y con todos» (1
Ts 3,12), y en la comunidad de Juan
se pedia que los hermanos fueran
bien recibidos, «incluso los que estan
de paso» (3 Jn 5). Este contexto ayuda
a comprender el valor de la parabola
del buen samaritano: al amor no le
importa si el hermano herido es de
aqui o es de alla. Porque es el «amor
que rompe las cadenas que nos
aislan y separan, tendiendo puentes;
amor que nos permite construir una
gran familia donde todos podamos
sentirnos en casa. [...] Amor que sabe
de compasion y de dignidad»[56].



El abandonado

63. Jesus cuenta que habia un
hombre herido, tirado en el camino,
que habia sido asaltado. Pasaron
varios a su lado pero huyeron, no se
detuvieron. Eran personas con
funciones importantes en la
sociedad, que no tenian en el corazon
el amor por el bien comun. No
fueron capaces de perder unos
minutos para atender al herido o al
menos para buscar ayuda. Uno se
detuvo, le regal6 cercania, lo curo
COn sus propias manos, puso también
dinero de su bolsillo y se ocupo de él.
Sobre todo, le dio algo que en este
mundo ansioso retaceamos tanto: le
dio su tiempo. Seguramente €l tenia
sus planes para aprovechar aquel dia
segun sus necesidades, compromisos
0 deseos. Pero fue capaz de dejar
todo a un lado ante el herido, y sin
conocerlo lo considero digno de
dedicarle su tiempo.



64. ¢;Con quién te identificas? Esta
pregunta es cruda, directa y
determinante. ;A cual de ellos te
pareces? Nos hace falta reconocer la
tentacion que nos circunda de
desentendernos de los demas;
especialmente de los mas débiles.
Digamoslo, hemos crecido en muchos
aspectos, aunque somos analfabetos
en acompaifiar, cuidar y sostener a
los mas fragiles y débiles de nuestras
sociedades desarrolladas. Nos
acostumbramos a mirar para el
costado, a pasar de lado, a ignorar las
situaciones hasta que estas nos
golpean directamente.

65. Asaltan a una persona en la calle,
y muchos escapan como si no
hubieran visto nada.
Frecuentemente hay personas que
atropellan a alguien con su
automovil y huyen. Solo les importa
evitar problemas, no les interesa si
un ser humano se muere por su
culpa. Pero estos son signos de un



estilo de vida generalizado, que se
manifiesta de diversas maneras,
quizas mas sutiles. Ademas, como
todos estamos muy concentrados en
nuestras propias necesidades, ver a
alguien sufriendo nos molesta, nos
perturba, porque no queremos
perder nuestro tiempo por culpa de
los problemas ajenos. Estos son
sintomas de una sociedad enferma,
porque busca construirse de espaldas
al dolor.

66. Mejor no caer en esa miseria.
Miremos el modelo del buen
samaritano. Es un texto que nos
invita a que resurja nuestra vocacion
de ciudadanos del propio pais y del
mundo entero, constructores de un
nuevo vinculo social. Es un llamado
siempre nuevo, aunque esta escrito
como ley fundamental de nuestro
ser: que la sociedad se encamine a la
prosecucion del bien comun vy, a
partir de esta finalidad, reconstruya
una y otra vez su orden politico y



social, su tejido de relaciones, su
proyecto humano. Con sus gestos, el
buen samaritano reflejo que «la
existencia de cada uno de nosotros
estd ligada a la de los demas: la vida
no es tiempo que pasa, sino tiempo
de encuentro»[57].

67. Esta parabola es un icono
iluminador, capaz de poner de
manifiesto la opcidon de fondo que
necesitamos tomar para reconstruir
este mundo que nos duele. Ante
tanto dolor, ante tanta herida, la
unica salida es ser como el buen
samaritano. Toda otra opcion
termina o bien al lado de los
salteadores o bien al lado de los que
pasan de largo, sin compadecerse del
dolor del hombre herido en el
camino. La pardbola nos muestra con
qué iniciativas se puede rehacer una
comunidad a partir de hombres y
mujeres que hacen propia la
fragilidad de los demas, que no dejan
que se erija una sociedad de



exclusion, sino que se hacen
projimos y levantan y rehabilitan al
caido, para que el bien sea comun. Al
mismo tiempo, la parabola nos
advierte sobre ciertas actitudes de
personas que solo se miran a si
mismas y no se hacen cargo de las
exigencias ineludibles de la realidad
humana.

68. El relato, digadmoslo claramente,
no desliza una ensefianza de ideales
abstractos, ni se circunscribe a la
funcionalidad de una moraleja ético-
social. Nos revela una caracteristica
esencial del ser humano, tantas veces
olvidada: hemos sido hechos para la
plenitud que solo se alcanza en el
amor. No es una opcion posible vivir
indiferentes ante el dolor, no
podemos dejar que nadie quede “a
un costado de la vida”. Esto nos debe
indignar, hasta hacernos bajar de
nuestra serenidad para alterarnos
por el sufrimiento humano. Eso es
dignidad.



Una historia que se repite

69. La narracion es sencilla y lineal,
pero tiene toda la dindmica de esa
lucha interna que se da en la
elaboracion de nuestra identidad, en
toda existencia lanzada al camino
para realizar la fraternidad humana.
Puestos en camino nos chocamos,
indefectiblemente, con el hombre
herido. Hoy, y cada vez mas, hay
heridos. La inclusion o la exclusion
de la persona que sufre al costado
del camino define todos los proyectos
economicos, politicos, sociales y
religiosos. Enfrentamos cada dia la
opcion de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo. Y si extendemos la mirada a la
totalidad de nuestra historia y a lo
ancho y largo del mundo, todos
somos 0 hemos sido como estos
personajes: todos tenemos algo de
herido, algo de salteador, algo de los
que pasan de largo y algo del buen
samaritano.



70. Es notable como las diferencias
de los personajes del relato quedan
totalmente transformadas al
confrontarse con la dolorosa
manifestacion del caido, del
humillado. Ya no hay distincion entre
habitante de Judea y habitante de
Samaria, no hay sacerdote ni
comerciante; simplemente hay dos
tipos de personas: las que se hacen
cargo del dolor y las que pasan de
largo; las que se inclinan
reconociendo al caido y las que
distraen su mirada y aceleran el
paso. En efecto, nuestras multiples
mascaras, nuestras etiquetas y
nuestros disfraces se caen: es la hora
de la verdad. ¢Nos inclinaremos para
tocar y curar las heridas de los otros?
¢Nos inclinaremos para cargarnos al
hombro unos a otros? Este es el
desafio presente, al que no hemos de
tenerle miedo. En los momentos de
crisis la opcion se vuelve acuciante:
podriamos decir que, en este
momento, todo el que no es salteador



o todo el que no pasa de largo, o bien
esta herido o estd poniendo sobre sus
hombros a algun herido.

71. La historia del buen samaritano
se repite: se torna cada vez mas
visible que la desidia social y politica
hace de muchos lugares de nuestro
mundo un camino desolado, donde
las disputas internas e
internacionales y los saqueos de
oportunidades dejan a tantos
marginados, tirados a un costado del
camino. En su parabola, Jesus no
plantea vias alternativas, como ¢qué
hubiera sido de aquel malherido o
del que lo ayudo, sila ira o la sed de
venganza hubieran ganado espacio
en sus corazones? El confia en lo
mejor del espiritu humano y con la
parabola lo alienta a que se adhiera
al amor, reintegre al dolido y
construya una sociedad digna de tal
nombre.

Los personajes



72. La parabola comienza con los
salteadores. El punto de partida que
elige Jesus es un asalto ya
consumado. No hace que nos
detengamos a lamentar el hecho, no
dirige nuestra mirada hacia los
salteadores. Los conocemos. Hemos
visto avanzar en el mundo las densas
sombras del abandono, de la
violencia utilizada con mezquinos
intereses de poder, acumulacion y
division. La pregunta podria ser:
¢Dejaremos tirado al que esta
lastimado para correr cada uno a
guarecerse de la violencia o a
perseguir a los ladrones? ¢Sera el
herido la justificacion de nuestras
divisiones irreconciliables, de
nuestras indiferencias crueles, de
nuestros enfrentamientos internos?

73. Luego la parabola nos hace poner
la mirada claramente en los que
pasan de largo. Esta peligrosa
indiferencia de no detenerse,
inocente o no, producto del desprecio



o de una triste distraccion, hace de
los personajes del sacerdote y del
levita un no menos triste reflejo de
esa distancia cercenadora que se
pone frente a la realidad. Hay
muchas maneras de pasar de largo
que se complementan: una es
ensimismarse, desentenderse de los
demas, ser indiferentes. Otra seria
solo mirar hacia afuera. Respecto a
esta ultima manera de pasar de
largo, en algunos paises, o en ciertos
sectores de estos, hay un desprecio
de los pobres y de su cultura, y un
vivir con la mirada puesta hacia
fuera, como si un proyecto de pais
importado intentara forzar su lugar.
Asi se puede justificar la indiferencia
de algunos, porque aquellos que
podrian tocarles el corazon con sus
reclamos simplemente no existen.
Estan fuera de su horizonte de
intereses.

74. En los que pasan de largo hay un
detalle que no podemos ignorar; eran



personas religiosas. Es mas, se
dedicaban a dar culto a Dios: un
sacerdote y un levita. Esto es un
fuerte llamado de atencidn, indica
que el hecho de creer en Dios y de
adorarlo no garantiza vivir como a
Dios le agrada. Una persona de fe
puede no ser fiel a todo lo que esa
misma fe le reclama, y sin embargo
puede sentirse cerca de Dios 'y
creerse con mas dignidad que los
demas. Pero hay maneras de vivir la
fe que facilitan la apertura del
corazon a los hermanos, y esa sera la
garantia de una auténtica apertura a
Dios. San Juan Crisostomo llego a
expresar con mucha claridad este
desafio que se plantea a los
cristianos: «¢Desean honrar el
cuerpo de Cristo? No lo desprecien
cuando lo contemplen desnudo [...],
ni lo honren aqui, en el templo, con
lienzos de seda, si al salir lo
abandonan en su frio y
desnudez»[58]. La paradoja es que a
veces, quienes dicen no creer,



pueden vivir la voluntad de Dios
mejor que los creyentes.

75. Los “salteadores del camino”
suelen tener como aliados secretos a
los que “pasan por el camino
mirando a otro lado”. Se cierra el
circulo entre los que usan y engafian
a la sociedad para esquilmarla, y los
que creen mantener la pureza en su
funcion critica, pero al mismo tiempo
viven de ese sistema y de sus
recursos. Hay una triste hipocresia
cuando la impunidad del delito, del
uso de las instituciones para el
provecho personal o corporativo y
otros males que no logramos
desterrar, se unen a una permanente
descalificacion de todo, a la
constante siembra de sospecha que
hace cundir la desconfianza y la
perplejidad. El engafio del “todo esta
mal” es respondido con un “nadie
puede arreglarlo”, “¢qué puedo hacer
yo?”. De esta manera, se nutre el
desencanto y la desesperanza, y eso



no alienta un espiritu de solidaridad
y de generosidad. Hundir a un
pueblo en el desaliento es el cierre de
un circulo perverso perfecto: asi obra
la dictadura invisible de los
verdaderos intereses ocultos, que se
aduefiaron de los recursos y de la
capacidad de opinar y pensar.

76. Miremos finalmente al hombre
herido. A veces nos sentimos como
él, malheridos y tirados al costado
del camino. Nos sentimos también
desamparados por nuestras
instituciones desarmadas y
desprovistas, o dirigidas al servicio
de los intereses de unos pocos, de
afuera y de adentro. Porque «en la
sociedad globalizada, existe un estilo
elegante de mirar para otro lado que
se practica recurrentemente: bajo el
ropaje de lo politicamente correcto o
las modas ideoldgicas, se mira al que
sufre sin tocarlo, se lo televisa en
directo, incluso se adopta un



discurso en apariencia tolerante y
repleto de eufemismos»[59].

Recomenzar

77. Cada dia se nos ofrece una nueva
oportunidad, una etapa nueva. No
tenemos que esperar todo de los que
nos gobiernan, seria infantil.
Gozamos de un espacio de
corresponsabilidad capaz de iniciar y
generar nuevos procesos y
transformaciones. Seamos parte
activa en la rehabilitacion y el
auxilio de las sociedades heridas.
Hoy estamos ante la gran
oportunidad de manifestar nuestra
esencia fraterna, de ser otros buenos
samaritanos que carguen sobre si el
dolor de los fracasos, en vez de
acentuar odios y resentimientos.
Como el viajero ocasional de nuestra
historia, sdlo falta el deseo gratuito,
puro y simple de querer ser pueblo,
de ser constantes e incansables en la
labor de incluir, de integrar, de



levantar al caido; aunque muchas
veces Nos veamos inmersos y
condenados a repetir la 16gica de los
violentos, de los que solo se
ambicionan a si mismos, difusores de
la confusion y la mentira. Que otros
sigan pensando en la politica o en la
economia para sus juegos de poder.
Alimentemos lo bueno y
pongamonos al servicio del bien.

78. Es posible comenzar de abajo y
de a uno, pugnar por lo mas concreto
y local, hasta el ultimo rincon de la
patria y del mundo, con el mismo
cuidado que el viajero de Samaria
tuvo por cada llaga del herido.
Busquemos a otros y hagamonos
cargo de la realidad que nos
corresponde sin miedo al dolor o a la
impotencia, porque alli esta todo lo
bueno que Dios ha sembrado en el
corazon del ser humano. Las
dificultades que parecen enormes
son la oportunidad para crecer, y no
la excusa para la tristeza inerte que



favorece el sometimiento. Pero no lo
hagamos solos, individualmente. El
samaritano busco a un hospedero
que pudiera cuidar de aquel hombre,
como nosotros estamos invitados a
convocar y encontrarnos en un
“nosotros” que sea mas fuerte que la
suma de pequerias individualidades;
recordemos que «el todo es mas que
la parte, y también es mas que la
mera suma de ellas».[60]
Renunciemos a la mezquindad y al
resentimiento de los internismos
estériles, de los enfrentamientos sin
fin. Dejemos de ocultar el dolor de
las pérdidas y hagdmonos cargo de
nuestros crimenes, desidias y
mentiras. La reconciliacion
reparadora nos resucitard, y nos
hara perder el miedo a nosotros
mismos y a los demas.

79. El samaritano del camino se fue
sin esperar reconocimientos ni
gratitudes. La entrega al servicio era
la gran satisfaccion frente a su Dios y



a su vida, y por eso, un deber. Todos
tenemos responsabilidad sobre el
herido que es el pueblo mismo y
todos los pueblos de la tierra.
Cuidemos la fragilidad de cada
hombre, de cada mujer, de cada nifio
y de cada anciano, con esa actitud
solidaria y atenta, la actitud de
proximidad del buen samaritano.

El projimo sin fronteras

80. Jesus propuso esta pardbola para
responder a una pregunta: ;Quién es
mi projimo? La palabra “préjimo” en
la sociedad de la época de Jesus solia
indicar al que es mas cercano,
proximo. Se entendia que la ayuda
debia dirigirse en primer lugar al
que pertenece al propio grupo, a la
propia raza. Un samaritano, para
algunos judios de aquella época, era
considerado un ser despreciable,
impuro, y por lo tanto no se lo incluia
dentro de los seres cercanos a
quienes se debia ayudar. El judio



Jesus transforma completamente este
planteamiento: no nos invita a
preguntarnos quiénes son los que
estan cerca de nosotros, sino a
volvernos nosotros cercanos,
projimos.

81. La propuesta es la de hacerse
presentes ante el que necesita ayuda,
sin importar si es parte del propio
circulo de pertenencia. En este caso,
el samaritano fue quien se hizo
projimo del judio herido. Para
volverse cercano y presente, atraveso
todas las barreras culturales e
histéricas. La conclusion de Jesus es
un pedido: «Tienes que ir y hacer lo
mismo» (Lc 10,37). Es decir, nos
interpela a dejar de lado toda
diferencia y, ante el sufrimiento,
volvernos cercanos a cualquiera.
Entonces, ya no digo que tengo
“préjimos” a quienes debo ayudar,
sino que me siento llamado a
volverme yo un projimo de los otros.



82. El problema es que Jesus destaca,
a propdasito, que el hombre herido
era un judio —habitante de Judea—
mientras quien se detuvo y lo auxilio
era un samaritano —habitante de
Samaria—. Este detalle tiene una
importancia excepcional para
reflexionar sobre un amor que se
abre a todos. Los samaritanos
habitaban una region que habia sido
contagiada por ritos paganos, y para
los judios esto los volvia impuros,
detestables, peligrosos. De hecho, un
antiguo texto judio que menciona a
naciones odiadas, se refiere a
Samaria afirmando ademas que «ni
siquiera es una nacién» (Si 50,25), y
agrega que es «el pueblo necio que
reside en Siquén» (v. 26).

83. Esto explica por qué una mujer
samaritana, cuando Jesus le pidio de
beber, respondi6 enfaticamente:
«¢Como tu, siendo judio, me pides de
beber a mi, que soy una mujer
samaritana?» (Jn 4,9). Quienes



buscaban acusaciones que pudieran
desacreditar a Jesus, lo mas ofensivo
que encontraron fue decirle
«endemoniado» y «samaritano» (Jn
8,48). Por lo tanto, este encuentro
misericordioso entre un samaritano
y un judio es una potente
interpelacion, que desmiente toda
manipulacion ideoldgica, para que
ampliemos nuestro circulo, para que
demos a nuestra capacidad de amar
una dimension universal capaz de
traspasar todos los prejuicios, todas
las barreras histéricas o culturales,
todos los intereses mezquinos.

La interpelacion del forastero

84. Finalmente, recuerdo que en otra
parte del Evangelio Jesus dice: «Fui
forastero y me recibieron» (Mt
25,35). Jesus podia decir esas
palabras porque tenia un corazén
abierto que hacia suyos los dramas
de los demas. San Pablo exhortaba:
«Alégrense con los que estan alegres



y lloren con los que lloran» (Rm
12,15). Cuando el corazdon asume esa
actitud, es capaz de identificarse con
el otro sin importarle donde ha
nacido o de donde viene. Al entrar en
esta dindmica, en definitiva
experimenta que los demads son «su
propia carne» (Is 58,7).

85. Para los cristianos, las palabras
de Jesus tienen también otra
dimension trascendente; implican
reconocer al mismo Cristo en cada
hermano abandonado o excluido (cf.
Mt 25,40.45). En realidad, la fe colma
de motivaciones inauditas el
reconocimiento del otro, porque
quien cree puede llegar a reconocer
que Dios ama a cada ser humano con
un amor infinito y que «con ello le
confiere una dignidad infinita»[61].
A esto se agrega que creemos que
Cristo derramo su sangre por todos y
cada uno, por lo cual nadie queda
fuera de su amor universal. Y si
vamos a la fuente ultima, que es la



vida intima de Dios, nos
encontramos con una comunidad de
tres Personas, origen y modelo
perfecto de toda vida en comun. La
teologia continua enriqueciéndose
gracias a la reflexion sobre esta gran
verdad.

86. A veces me asombra que, con
semejantes motivaciones, a la Iglesia
le haya llevado tanto tiempo
condenar contundentemente la
esclavitud y diversas formas de
violencia. Hoy, con el desarrollo de la
espiritualidad y de la teologia, no
tenemos excusas. Sin embargo,
todavia hay quienes parecen sentirse
alentados o al menos autorizados por
su fe para sostener diversas formas
de nacionalismos cerrados y
violentos, actitudes xenofobas,
desprecios e incluso maltratos hacia
los que son diferentes. La fe, con el
humanismo que encierra, debe
mantener vivo un sentido critico
frente a estas tendencias, y ayudar a



reaccionar rapidamente cuando
comienzan a insinuarse. Para ello es
importante que la catequesis y la
predicacion incluyan de modo mas
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimension fraterna de
la espiritualidad, la conviccién sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos.

Capitulo tercero
Pensar y gestar un mundo abierto

87. Un ser humano esta hecho de tal
manera que no se realiza, no se
desarrolla ni puede encontrar su
plenitud «si no es en la entrega
sincera de si mismo a los demas»[62].
Ni siquiera llega a reconocer a fondo
su propia verdad si no es en el
encuentro con los otros: «S6lo me
comunico realmente conmigo mismo
en la medida en que me comunico
con el otro»[63]. Esto explica por qué
nadie puede experimentar el valor



de vivir sin rostros concretos a
quienes amar. Aqui hay un secreto
de la verdadera existencia humana,
porque «la vida subsiste donde hay
vinculo, comunion, fraternidad; y es
una vida mas fuerte que la muerte
cuando se construye sobre relaciones
verdaderas y lazos de fidelidad. Por
el contrario, no hay vida cuando
pretendemos pertenecer solo a
nosotros mismos y vivir como islas:
en estas actitudes prevalece la
muerte»[64].

Mas alla

88. Desde la intimidad de cada
corazon, el amor crea vinculos y
amplia la existencia cuando saca a la
persona de si misma hacia el
otro[65]. Hechos para el amor, hay
en cada uno de nosotros «una ley de
éxtasis: salir de si mismo para hallar
en otro un crecimiento de su
ser»[66]. Por ello «en cualquier caso



el hombre tiene que llevar a cabo
esta empresa: salir de si mismo»[67].

89. Pero no puedo reducir mi vida a
la relacion con un pequeiio grupo, ni
siquiera a mi propia familia, porque
es imposible entenderme sin un
tejido mdas amplio de relaciones: no
solo el actual sino también el que me
precede y me fue configurando a lo
largo de mi vida. Mi relacion con una
persona que aprecio no puede
ignorar que esa persona no vive solo
por su relacion conmigo, ni yo vivo
solo por mi referencia a ella. Nuestra
relacion, si es sana y verdadera, nos
abre a los otros que nos amplian y
enriquecen. El mas noble sentido
social hoy facilmente queda anulado
detras de intimismos egoistas con
apariencia de relaciones intensas. En
cambio, el amor que es auténtico,
que ayuda a crecer, y las formas mas
nobles de la amistad, residen en
corazones que se dejan completar. La
pareja y el amigo son para abrir el



corazon en circulos, para volvernos
capaces de salir de nosotros mismos
hasta acoger a todos. Los grupos
cerrados y las parejas
autorreferenciales, que se
constituyen en un “nosotros” contra
todo el mundo, suelen ser formas
idealizadas de egoismo y de mera
autopreservacion.

90. Por algo muchas pequeiias
poblaciones que sobrevivian en
zonas desérticas desarrollaron una
generosa capacidad de acogida ante
los peregrinos que pasaban, y
acufiaron el sagrado deber de la
hospitalidad. Lo vivieron también las
comunidades monasticas
medievales, como se advierte en la
Regla de san Benito. Aunque pudiera
desestructurar el orden y el silencio
de los monasterios, Benito reclamaba
que a los pobres y peregrinos se los
tratara «con el maximo cuidado y
solicitud»[68]. La hospitalidad es un
modo concreto de no privarse de este



desafio y de este don que es el
encuentro con la humanidad mas
alla del propio grupo. Aquellas
personas percibian que todos los
valores que podian cultivar debian
estar acompafiados por esta
capacidad de trascenderse en una
apertura a los otros.

Elvalor unico del amor

91. Las personas pueden desarrollar
algunas actitudes que presentan
como valores morales: fortaleza,
sobriedad, laboriosidad y otras
virtudes. Pero para orientar
adecuadamente los actos de las
distintas virtudes morales, es
necesario considerar también en qué
medida estos realizan un dinamismo
de apertura y union hacia otras
personas. Ese dinamismo es la
caridad que Dios infunde. De otro
modo, quizas tendremos sélo
apariencia de virtudes, que seran
incapaces de construir la vida en



comun. Por ello decia santo Tomas
de Aquino —citando a san Agustin—
que la templanza de una persona
avara ni siquiera es virtuosa[69]. San
Buenaventura, con otras palabras,
explicaba que las otras virtudes, sin
la caridad, estrictamente no cumplen
los mandamientos «como Dios los
entiende»[70].

92. La altura espiritual de una vida
humana esta marcada por el amor,
que es «el criterio para la decision
definitiva sobre la valoracion
positiva o negativa de una vida
humana»[71]. Sin embargo, hay
creyentes que piensan que su
grandeza esta en la imposicion de sus
ideologias al resto, o en la defensa
violenta de la verdad, o en grandes
demostraciones de fortaleza. Todos
los creyentes necesitamos reconocer
esto: lo primero es el amor, lo que
nunca debe estar en riesgo es el
amor, el mayor peligro es no amar
(cf. 1 Co 13,1-13).



93. En un intento de precisar en qué
consiste la experiencia de amar que
Dios hace posible con su gracia, santo
Tomads de Aquino la explicaba como
un movimiento que centra la
atencion en el otro «considerandolo
como uno consigo»[72]. La atencion
afectiva que se presta al otro,
provoca una orientacion a buscar su
bien gratuitamente. Todo esto parte
de un aprecio, de una valoracion,
que en definitiva es lo que esta
detras de la palabra “caridad”: el ser
amado es “caro” para mi, es decir,
«es estimado como de alto valor»[73].
Y «del amor por el cual a uno le es
grata la otra persona depende que le
dé algo gratis»[74].

94. El amor implica entonces algo
mas que una serie de acciones
benéficas. Las acciones brotan de
una union que inclina mas y mas
hacia el otro considerandolo valioso,
digno, grato y bello, mas alla de las
apariencias fisicas o morales. El



amor al otro por ser quien es, nos
mueve a buscar lo mejor para su
vida. Solo en el cultivo de esta forma
de relacionarnos haremos posibles la
amistad social que no excluye a
nadie y la fraternidad abierta a
todos.

La creciente apertura del amor

95. El amor nos pone finalmente en
tension hacia la comunion universal.
Nadie madura ni alcanza su plenitud
aislandose. Por su propia dindmica,
el amor reclama una creciente
apertura, mayor capacidad de acoger
a otros, en una aventura nunca
acabada que integra todas las
periferias hacia un pleno sentido de
pertenencia mutua. Jesus nos decia:
«Todos ustedes son hermanos» (Mt
23,8).

96. Esta necesidad de ir mas alla de
los propios limites vale también para
las distintas regiones y paises. De
hecho, «el numero cada vez mayor



de interdependencias y de
comunicaciones que se entrecruzan
en nuestro planeta hace mas
palpable la conciencia de que todas
las naciones de la tierra [...]
comparten un destino comun. En los
dinamismos de la historia, a pesar de
la diversidad de etnias, sociedades y
culturas, vemos sembrada la
vocacion de formar una comunidad
compuesta de hermanos que se
acogen reciprocamente y se
preocupan los unos de los otros»[75].

Sociedades abiertas que integran a
todos

97. Hay periferias que estan cerca de
nosotros, en el centro de una ciudad,
0 en la propia familia. También hay
un aspecto de la apertura universal
del amor que no es geografico sino
existencial. Es la capacidad cotidiana
de ampliar mi circulo, de llegar a
aquellos que espontdneamente no
siento parte de mi mundo de



intereses, aunque estén cerca de mi.
Por otra parte, cada hermanay
hermano que sufre, abandonado o
ignorado por mi sociedad es un
forastero existencial, aunque haya
nacido en el mismo pais. Puede ser
un ciudadano con todos los papeles,
pero lo hacen sentir como un
extranjero en su propia tierra. El
racismo es un virus que muta
facilmente y en lugar de desaparecer
se disimula, pero esta siempre al
acecho.

98. Quiero recordar a esos “exiliados
ocultos” que son tratados como
cuerpos extrafios en la sociedad[76].
Muchas personas con discapacidad
«sienten que existen sin pertenecery
sin participar». Hay todavia mucho
«que les impide tener una
ciudadania plena». El objetivo no es
sélo cuidarlos, sino «que participen
activamente en la comunidad civil y
eclesial. Es un camino exigente y
también fatigoso, que contribuira



cada vez mas a la formacion de
conciencias capaces de reconocer a
cada individuo como una persona
unica e irrepetible». Igualmente
pienso en «los ancianos, que,
también por su discapacidad, a veces
se sienten como una carga». Sin
embargo, todos pueden dar «una
contribucion singular al bien comun
a través de su biografia original». Me
permito insistir: «Tengan el valor de
dar voz a quienes son discriminados
por su discapacidad, porque
desgraciadamente en algunas
naciones, todavia hoy, se duda en
reconocerlos como personas de igual
dignidad»[77].

Comprensiones inadecuadas de un
amor universal

99. El amor que se extiende mas alla
de las fronteras tiene en su base lo
que llamamos “amistad social” en
cada ciudad o en cada pais. Cuando
es genuina, esta amistad social



dentro de una sociedad es una
condicion de posibilidad de una
verdadera apertura universal. No se
trata del falso universalismo de
quien necesita viajar constantemente
porque no soporta ni ama a su
propio pueblo. Quien mira a su
pueblo con desprecio, establece en su
propia sociedad categorias de
primera o de segunda clase, de
personas con mas o menos dignidad
y derechos. De esta manera niega
que haya lugar para todos.

100. Tampoco estoy proponiendo un
universalismo autoritario y
abstracto, digitado o planificado por
algunos y presentado como un
supuesto suefio en orden a
homogeneizar, dominar y expoliar.
Hay un modelo de globalizacion que
«conscientemente apunta a la
uniformidad unidimensional y busca
eliminar todas las diferencias y
tradiciones en una busqueda
superficial de la unidad. [...] Siuna



globalizacion pretende igualar a
todos, como si fuera una esfera, esa
globalizacion destruye la riqueza y la
particularidad de cada persona y de
cada pueblo»[78]. Ese falso suefio
universalista termina quitando al
mundo su variado colorido, su
belleza y en definitiva su
humanidad. Porque «el futuro no es
monocromatico, sino que es posible
si nos animamos a mirarlo en la
variedad y en la diversidad de lo que
cada uno puede aportar. Cuanto
necesita aprender nuestra familia
humana a vivir juntos en armonia y
paz sin necesidad de que tengamos
que ser todos igualitos»[79].

Trascender un mundo de socios

101. Retomemos ahora aquella
parabola del buen samaritano que
todavia tiene mucho para
proponernos. Habia un hombre
herido en el camino. Los personajes
que pasaban a su lado no se



concentraban en este llamado
interior a volverse cercanos, sino en
su funcidn, en el lugar social que
ellos ocupaban, en una profesion
relevante en la sociedad. Se sentian
importantes para la sociedad del
momento y su urgencia era el rol que
les tocaba cumplir. El hombre herido
y abandonado en el camino era una
molestia para ese proyecto, una
interrupcion, y a su vez era alguien
que no cumplia funcion alguna. Era
un nadie, no pertenecia a una
agrupacion que se considerara
destacable, no tenia funcién alguna
en la construccion de la historia.
Mientras tanto, el samaritano
generoso se resistia a estas
clasificaciones cerradas, aunque él
mismo quedaba fuera de cualquiera
de estas categorias y era
sencillamente un extrafio sin un
lugar propio en la sociedad. Asi, libre
de todo rotulo y estructura, fue capaz
de interrumpir su viaje, de cambiar
su proyecto, de estar disponible para



abrirse a la sorpresa del hombre
herido que lo necesitaba.

102. ¢Qué reaccion podria provocar
hoy esa narracion, en un mundo
donde aparecen constantemente, y
crecen, grupos sociales que se
aferran a una identidad que los
separa del resto? ;Como puede
conmover a quienes tienden a
organizarse de tal manera que se
impida toda presencia extrafia que
pueda perturbar esa identidad y esa
organizacion autoprotectora y
autorreferencial? En ese esquema
queda excluida la posibilidad de
volverse projimo, y solo es posible
ser projimo de quien permita
asegurar los beneficios personales.
Asi la palabra “projimo” pierde todo
significado, y unicamente cobra
sentido la palabra “socio”, el
asociado por determinados
intereses[80].

Libertad, igualdad y fraternidad



103. La fraternidad no es solo
resultado de condiciones de respeto a
las libertades individuales, ni
siquiera de cierta equidad
administrada. Si bien son
condiciones de posibilidad no bastan
para que ella surja como resultado
necesario. La fraternidad tiene algo
positivo que ofrecer a la libertad y a
la igualdad. ¢Qué ocurre sin la
fraternidad cultivada
conscientemente, sin una voluntad
politica de fraternidad, traducida en
una educacion para la fraternidad,
para el didlogo, para el
descubrimiento de la reciprocidad y
el enriquecimiento mutuo como
valores? Lo que sucede es que la
libertad enflaquece, resultando asi
mas una condicion de soledad, de
pura autonomia para pertenecer a
alguien o a algo, o solo para poseery
disfrutar. Esto no agota en absoluto
la riqueza de la libertad que esta
orientada sobre todo al amor.



104. Tampoco la igualdad se logra
definiendo en abstracto que “todos
los seres humanos son iguales”, sino
que es el resultado del cultivo
consciente y pedagogico de la
fraternidad. Los que unicamente son
capaces de ser socios crean mundos
cerrados. ¢Qué sentido puede tener
en este esquema esa persona que no
pertenece al circulo de los socios y
llega sofiando con una vida mejor
para siy para su familia?

105. El individualismo no nos hace
mas libres, mas iguales, mas
hermanos. La mera suma de los
intereses individuales no es capaz de
generar un mundo mejor para toda
la humanidad. Ni siquiera puede
preservarnos de tantos males que
cada vez se vuelven mas globales.
Pero el individualismo radical es el
virus mas dificil de vencer. Engafia.
Nos hace creer que todo consiste en
dar rienda suelta a las propias
ambiciones, como si acumulando



ambiciones y seguridades
individuales pudiéramos construir el
bien comun.

Amor universal que promueve a las
personas

106. Hay un reconocimiento basico,
esencial para caminar hacia la
amistad social y la fraternidad
universal: percibir cudnto vale un
ser humano, cuanto vale una
persona, siempre y en cualquier
circunstancia. Si cada uno vale tanto,
hay que decir con claridad y firmeza
que «el solo hecho de haber nacido
en un lugar con menores recursos o
menor desarrollo no justifica que
algunas personas vivan con menor
dignidad»[81]. Este es un principio
elemental de la vida social que suele
ser ignorado de distintas maneras
por quienes sienten que no aporta a
su cosmovision o no sirve a sus fines.

107. Todo ser humano tiene derecho
a vivir con dignidad y a desarrollarse



integralmente, y ese derecho basico
no puede ser negado por ningun
pais. Lo tiene aunque sea poco
eficiente, aunque haya nacido o
crecido con limitaciones. Porque eso
no menoscaba su inmensa dignidad
como persona humana, que no se
fundamenta en las circunstancias
sino en el valor de su ser. Cuando
este principio elemental no queda a
salvo, no hay futuro ni para la
fraternidad ni para la sobrevivencia
de la humanidad.

108. Hay sociedades que acogen
parcialmente este principio. Aceptan
que haya posibilidades para todos,
pero sostienen que a partir de alli
todo depende de cada uno. Desde esa
perspectiva parcial no tendria
sentido «invertir para que los lentos,
débiles o menos dotados puedan
abrirse camino en la vida»[82].
Invertir a favor de los fragiles puede
no ser rentable, puede implicar
menor eficiencia. Exige un Estado



presente y activo, e instituciones de
la sociedad civil que vayan mas alla
de la libertad de los mecanismos
eficientistas de determinados
sistemas economicos, politicos o
ideoldgicos, porque realmente se
orientan en primer lugar a las
personas y al bien comun.

109. Algunos nacen en familias de
buena posicién econdmica, reciben
buena educacion, crecen bien
alimentados, o poseen naturalmente
capacidades destacadas. Ellos
seguramente no necesitaran un
Estado activo y solo reclamaran
libertad. Pero evidentemente no cabe
la misma regla para una persona con
discapacidad, para alguien que nacio
en un hogar extremadamente pobre,
para alguien que crecio con una
educacion de baja calidad y con
escasas posibilidades de curar
adecuadamente sus enfermedades. Si
la sociedad se rige primariamente
por los criterios de la libertad de



mercado y de la eficiencia, no hay
lugar para ellos, y la fraternidad sera
una expresion romantica mas.

110. E1 hecho es que «una libertad
economica solo declamada, pero
donde las condiciones reales impiden
que muchos puedan acceder
realmente a ella [...] se convierte en
un discurso contradictorio»[83].
Palabras como libertad, democracia
o fraternidad se vacian de sentido.
Porque el hecho es que «mientras
nuestro sistema econdémico y social
produzca una sola victima y haya
una sola persona descartada, no
habra una fiesta de fraternidad
universal»[84].Una sociedad humana
y fraterna es capaz de preocuparse
para garantizar de modo eficiente y
estable que todos sean acompariados
en el recorrido de sus vidas, no sdlo
para asegurar sus necesidades
basicas, sino para que puedan dar lo
mejor de si, aunque su rendimiento
no sea el mejor, aunque vayan lento,



aunque su eficiencia sea poco
destacada.

111. La persona humana, con sus
derechos inalienables, esta
naturalmente abierta a los vinculos.
En su propia raiz reside el llamado a
trascenderse a si misma en el
encuentro con otros. Por eso «es
necesario prestar atencion para no
caer en algunos errores que pueden
nacer de una mala comprension de
los derechos humanos y de un
paradojico mal uso de los mismos.
Existe hoy, en efecto, la tendencia
hacia una reivindicacion siempre
mas amplia de los derechos
individuales —estoy tentado de decir
individualistas—, que esconde una
concepcion de persona humana
desligada de todo contexto social y
antropoldgico, casi como una
“moénada” (monads), cada vez mas
insensible. [...] Si el derecho de cada
uno no esta armonicamente
ordenado al bien mas grande,



termina por concebirse sin
limitaciones y, consecuentemente, se
transforma en fuente de conflictos y
de violencias»[85].

Promover el bien moral

112. No podemos dejar de decir que
el deseo y la busqueda del bien de los
demas y de toda la humanidad
implican también procurar una
maduracion de las personas y de las
sociedades en los distintos valores
morales que lleven a un desarrollo
humano integral. En el Nuevo
Testamento se menciona un fruto del
Espiritu Santo (cf. Ga 5,22),
expresado con la palabra griega
agazosune. Indica el apego a lo
bueno, la busqueda de lo bueno. Mas
todavia, es procurar lo excelente, lo
mejor para los demas: su
maduracion, su crecimiento en una
vida sana, el cultivo de los valores y
no solo el bienestar material. Hay
una expresion latina semejante:



bene-volentia, que significa la actitud
de querer el bien del otro. Es un
fuerte deseo del bien, una
inclinacion hacia todo lo que sea
bueno y excelente, que nos mueve a
llenar la vida de los demas de cosas
bellas, sublimes, edificantes.

113. En esta linea, vuelvo a destacar
con dolor que «ya hemos tenido
mucho tiempo de degradacion moral,
burlandonos de la ética, de la
bondad, de la fe, de la honestidad, y
llegd la hora de advertir que esa
alegre superficialidad nos ha servido
de poco. Esa destruccion de todo
fundamento de la vida social termina
enfrentdndonos unos con otros para
preservar los propios intereses»[86].
Volvamos a promover el bien, para
nosotros mismos y para toda la
humanidad, y asi caminaremos
juntos hacia un crecimiento genuino
e integral. Cada sociedad necesita
asegurar que los valores se
transmitan, porque si esto no sucede



se difunde el egoismo, la violencia, la
corrupcion en sus diversas formas, la
indiferencia y, en definitiva, una vida
cerrada a toda trascendencia y

clausurada en intereses individuales.

Elvalor de la solidaridad

114. Quiero destacar la solidaridad,
que «como virtud moral y actitud
social, fruto de la conversion
personal, exige el compromiso de
todos aquellos que tienen
responsabilidades educativas y
formativas. En primer lugar me
dirijo a las familias, llamadas a una
mision educativa primaria e
imprescindible. Ellas constituyen el
primer lugar en el que se viven y se
transmiten los valores del amor y de
la fraternidad, de la convivencia y
del compartir, de la atencion y del
cuidado del otro. Ellas son también el
ambito privilegiado para la
transmision de la fe desde aquellos
primeros simples gestos de devocion



que las madres ensefian a los hijos.
Los educadores y los formadores
que, en la escuela o en los diferentes
centros de asociacion infantil y
juvenil, tienen la ardua tarea de
educar a los nifios y jovenes, estan
llamados a tomar conciencia de que
su responsabilidad tiene que ver con
las dimensiones morales, espirituales
y sociales de la persona. Los valores
de la libertad, del respeto reciprocoy
de la solidaridad se transmiten desde
la mads tierna infancia. [...] Quienes
se dedican al mundo de la cultura y
de los medios de comunicacion social
tienen también una responsabilidad
en el campo de la educacion y la
formacion, especialmente en la
sociedad contempordanea, en la que el
acceso a los instrumentos de
formacion y de comunicacion esta
cada vez mas extendido»[87].

115. En estos momentos donde todo
parece diluirse y perder consistencia,
nos hace bien apelar a la solidez[88]



que surge de sabernos responsables
de la fragilidad de los demas
buscando un destino comun. La
solidaridad se expresa
concretamente en el servicio, que
puede asumir formas muy diversas
de hacerse cargo de los demas. El
servicio es «en gran parte, cuidar la
fragilidad. Servir significa cuidar a
los fragiles de nuestras familias, de
nuestra sociedad, de nuestro
pueblo». En esta tarea cada uno es
capaz de «dejar de lado sus
busquedas, afanes, deseos de
omnipotencia ante la mirada
concreta de los mas fragiles. [...] El
servicio siempre mira el rostro del
hermano, toca su carne, siente su
projimidad y hasta en algunos casos
la “padece” y busca la promocion del
hermano. Por eso nunca el servicio
es ideoldgico, ya que no se sirve a
ideas, sino que se sirve a
personas»[89].



116. Los ultimos en general
«practican esa solidaridad tan
especial que existe entre los que
sufren, entre los pobres, y que
nuestra civilizacion parece haber
olvidado, o al menos tiene muchas
ganas de olvidar. Solidaridad es una
palabra que no cae bien siempre, yo
diria que algunas veces la hemos
transformado en una mala palabra,
no se puede decir; pero es una
palabra que expresa mucho mas que
algunos actos de generosidad
esporadicos. Es pensar y actuar en
términos de comunidad, de prioridad
de la vida de todos sobre la
apropiacion de los bienes por parte
de algunos. También es luchar contra
las causas estructurales de la
pobreza, la desigualdad, la falta de
trabajo, de tierra y de vivienda, la
negacion de los derechos sociales y
laborales. Es enfrentar los
destructores efectos del Imperio del
dinero. [...] La solidaridad, entendida
en su sentido mas hondo, es un modo



de hacer historia y eso es lo que
hacen los movimientos
populares»[90].

117. Cuando hablamos de cuidar la
casa comun que es el planeta,
acudimos a ese minimo de
conciencia universal y de
preocupacion por el cuidado mutuo
que todavia puede quedar en las
personas. Porque si alguien tiene
agua de sobra, y sin embargo la cuida
pensando en la humanidad, es
porque ha logrado una altura moral
que le permite trascenderse a si
mismo y a su grupo de pertenencia.
iEso es maravillosamente humano!
Esta misma actitud es la que se
requiere para reconocer los derechos
de todo ser humano, aunque haya
nacido mas alla de las propias
fronteras.

Reproponer la funcion social de la
propiedad



118. El mundo existe para todos,
porque todos los seres humanos
nacemos en esta tierra con la misma
dignidad. Las diferencias de color,
religion, capacidades, lugar de
nacimiento, lugar de residencia y
tantas otras no pueden anteponerse
o utilizarse para justificar los
privilegios de unos sobre los
derechos de todos. Por consiguiente,
como comunidad estamos
conminados a garantizar que cada
persona viva con dignidad y tenga
oportunidades adecuadas a su
desarrollo integral.

119. En los primeros siglos de la fe
cristiana, varios sabios desarrollaron
un sentido universal en su reflexion
sobre el destino comun de los bienes
creados[91]. Esto llevaba a pensar
que si alguien no tiene lo suficiente
para vivir con dignidad se debe a que
otro se lo estd quedando. Lo resume
san Juan Crisdstomo al decir que «no
compartir con los pobres los propios



bienes es robarles y quitarles la vida.
No son nuestros los bienes que
tenemos, sino suyos»[92]; o también
en palabras de san Gregorio Magno:
«Cuando damos a los pobres las cosas
indispensables no les damos nuestras
cosas, sino que les devolvemos lo que
es suyo»[93].

120. Vuelvo a hacer miasy a
proponer a todos unas palabras de
san Juan Pablo II cuya contundencia
quizas no ha sido advertida: «Dios ha
dado la tierra a todo el género
humano para que ella sustente a
todos sus habitantes, sin excluir a
nadie ni privilegiar a ninguno»[94].
En esta linea recuerdo que «la
tradicion cristiana nunca reconocio
como absoluto o intocable el derecho
a la propiedad privada y subrayd la
funcion social de cualquier forma de
propiedad privada».[95] El principio
del uso comun de los bienes creados
para todos es el «primer principio de
todo el ordenamiento ético-


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn92

social»[96], es un derecho natural,
originario y prioritario[97]. Todos los
demas derechos sobre los bienes
necesarios para la realizacion
integral de las personas, incluidos el
de la propiedad privada y cualquier
otro, «<no deben estorbar, antes al
contrario, facilitar su realizacion»,
como afirmaba san Pablo VI[98]. E1
derecho a la propiedad privada sdlo
puede ser considerado como un
derecho natural secundario y
derivado del principio del destino
universal de los bienes creados, y
esto tiene consecuencias muy
concretas que deben reflejarse en el
funcionamiento de la sociedad. Pero
sucede con frecuencia que los
derechos secundarios se sobreponen
a los prioritarios y originarios,
dejandolos sin relevancia practica.

Derechos sin fronteras

121. Entonces nadie puede quedar
excluido, no importa donde haya



nacido, y menos a causa de los
privilegios que otros poseen porque
nacieron en lugares con mayores
posibilidades. Los limites y las
fronteras de los Estados no pueden
impedir que esto se cumpla. Asi
como es inaceptable que alguien
tenga menos derechos por ser mujer,
es igualmente inaceptable que el
lugar de nacimiento o de residencia
ya de por si determine menores
posibilidades de vida digna y de
desarrollo.

122. El desarrollo no debe orientarse
a la acumulacion creciente de unos
pocos, sino que tiene que asegurar
«los derechos humanos, personales y
sociales, econdmicos y politicos,
incluidos los derechos de las
Naciones y de los pueblos»[99]. El
derecho de algunos a la libertad de
empresa o de mercado no puede
estar por encima de los derechos de
los pueblos, ni de la dignidad de los
pobres, ni tampoco del respeto al



medio ambiente, puesto que «quien
se apropia algo es solo para
administrarlo en bien de todos»[100]-

123. Es verdad que la actividad de los
empresarios «es una noble vocacion
orientada a producir riquezay a
mejorar el mundo para todos»[101].
Dios nos promueve, espera que
desarrollemos las capacidades que
nos dio y llend el universo de
potencialidades. En sus designios
cada hombre esta llamado a
promover su propio progreso[102], y
esto incluye fomentar las
capacidades economicas y
tecnologicas para hacer crecer los
bienes y aumentar la riqueza. Pero
en todo caso estas capacidades de los
empresarios, que son un don de Dios,
tendrian que orientarse claramente
al desarrollo de las demas personas y
a la superacion de la miseria,
especialmente a través de la creacion
de fuentes de trabajo diversificadas.
Siempre, junto al derecho de



propiedad privada, esta el mas
importante y anterior principio de la
subordinacion de toda propiedad
privada al destino universal de los
bienes de la tierra y, por tanto, el
derecho de todos a su uso[103].

Derechos de los pueblos

124. La conviccion del destino comun
de los bienes de la tierra hoy
requiere que se aplique también a
los paises, a sus territorios y a sus
posibilidades. Silo miramos no sélo
desde la legitimidad de la propiedad
privada y de los derechos de los
ciudadanos de una determinada
nacion, sino también desde el primer
principio del destino comun de los
bienes, entonces podemos decir que
cada pais es asimismo del extranjero,
en cuanto los bienes de un territorio
no deben ser negados a una persona
necesitada que provenga de otro
lugar. Porque, como ensefiaron los
Obispos de los Estados Unidos, hay



derechos fundamentales que
«preceden a cualquier sociedad
porque manan de la dignidad
otorgada a cada persona en cuanto
creada por Dios»[104].

125. Esto supone ademas otra
manera de entender las relaciones y
el intercambio entre paises. Si toda
persona tiene una dignidad
inalienable, si todo ser humano es mi
hermano o mi hermana, y si en
realidad el mundo es de todos, no
importa si alguien ha nacido aqui o si
vive fuera de los limites del propio
pais. También mi nacion es
corresponsable de su desarrollo,
aunque pueda cumplir esta
responsabilidad de diversas
maneras: acogiéndolo de manera
generosa cuando lo necesite
imperiosamente, promoviéndolo en
su propia tierra, no usufructuando ni
vaciando de recursos naturales a
paises enteros propiciando sistemas
corruptos que impiden el desarrollo



digno de los pueblos. Esto que vale
para las naciones se aplica a las
distintas regiones de cada pais, entre
las que suele haber graves
inequidades. Pero la incapacidad de
reconocer la igual dignidad humana
a veces lleva a que las regiones mas
desarrolladas de algunos paises
suefien con liberarse del “lastre” de
las regiones mas pobres para
aumentar todavia mas su nivel de
consumo.

126. Hablamos de una nueva red en
las relaciones internacionales,
porque no hay modo de resolver los
graves problemas del mundo
pensando solo en formas de ayuda
mutua entre individuos o pequerios
grupos. Recordemos que «la
inequidad no afecta solo a
individuos, sino a paises enteros, y
obliga a pensar en una ética de las
relaciones internacionales»[105]. Y la
justicia exige reconocer y respetar no
solo los derechos individuales, sino



también los derechos sociales y los
derechos de los pueblos[106]. Lo que
estamos diciendo implica asegurar
«el derecho fundamental de los
pueblos a la subsistencia y al
progreso»[107], que a veces se ve
fuertemente dificultado por la
presion que origina la deuda
externa. El pago de la deuda en
muchas ocasiones no solo no
favorece el desarrollo, sino que lo
limita y lo condiciona fuertemente. Si
bien se mantiene el principio de que
toda deuda legitimamente adquirida
debe ser saldada, el modo de cumplir
este deber que muchos paises pobres
tienen con los paises ricos no debe
llegar a comprometer su subsistencia
y su crecimiento.

127. Sin dudas, se trata de otra logica.
Sino se intenta entrar en esa logica,
mis palabras sonaran a fantasia.
Pero si se acepta el gran principio de
los derechos que brotan del solo
hecho de poseer la inalienable



dignidad humana, es posible aceptar
el desafio de sofiar y pensar en otra
humanidad. Es posible anhelar un
planeta que asegure tierra, techoy
trabajo para todos. Este es el
verdadero camino de la paz, y no la
estrategia carente de sentido y corta
de miras de sembrar temor y
desconfianza ante amenazas
externas. Porque la paz real y
duradera solo es posible «desde una
ética global de solidaridad y
cooperacion al servicio de un futuro
plasmado por la interdependencia y
la corresponsabilidad entre toda la
familia humana»[108].

Capitulo cuarto

Un corazon abierto al mundo
entero

128. La afirmacion de que todos los
seres humanos somos hermanos y
hermanas, si no es sélo una
abstraccion, sino que toma carne y se
vuelve concreta, nos plantea una



serie de retos que nos descolocan,
nos obligan a asumir nuevas
perspectivas y a desarrollar nuevas
reacciones.

El limite de las fronteras

129. Cuando el préjimo es una
persona migrante se agregan
desafios complejos[109]. Es verdad
que lo ideal seria evitar las
migraciones innecesarias y para ello
el camino es crear en los paises de
origen la posibilidad efectiva de vivir
y de crecer con dignidad, de manera
que se puedan encontrar alli mismo
las condiciones para el propio
desarrollo integral. Pero mientras no
haya serios avances en esta linea, nos
corresponde respetar el derecho de
todo ser humano de encontrar un
lugar donde pueda no solamente
satisfacer sus necesidades basicasy
las de su familia, sino también
realizarse integralmente como
persona. Nuestros esfuerzos ante las



personas migrantes que llegan
pueden resumirse en cuatro verbos:
acoger, proteger, promover e
integrar. Porque «no se trata de dejar
caer desde arriba programas de
asistencia social sino de recorrer
juntos un camino a través de estas
cuatro acciones, para construir
ciudades y paises que, al tiempo que
conservan sus respectivas
identidades culturales y religiosas,
estén abiertos a las diferencias y
sepan como valorarlas en nombre de
la fraternidad humana»[110].

130. Esto implica algunas respuestas
indispensables, sobre todo frente a
los que escapan de graves crisis
humanitarias. Por ejemplo:
incrementar y simplificar la
concesion de visados, adoptar
programas de patrocinio privado y
comunitario, abrir corredores
humanitarios para los refugiados
mas vulnerables, ofrecer un
alojamiento adecuado y decoroso,



garantizar la seguridad personal y el
acceso a los servicios basicos,
asegurar una adecuada asistencia
consular, el derecho a tener siempre
consigo los documentos personales
de identidad, un acceso equitativo a
la justicia, la posibilidad de abrir
cuentas bancarias y la garantia de lo
basico para la subsistencia vital,
darles libertad de movimiento y la
posibilidad de trabajar, proteger a los
menores de edad y asegurarles el
acceso regular a la educacion, prever
programas de custodia temporal o de
acogida, garantizar la libertad
religiosa, promover su insercion
social, favorecer la reagrupacion
familiar y preparar a las
comunidades locales para los
procesos integrativos[111].

131. Para quienes ya hace tiempo
que han llegado y participan del
tejido social, es importante aplicar el
concepto de “ciudadania”, que «se
basa en la igualdad de derechos y



deberes bajo cuya proteccion todos
disfrutan de la justicia. Por esta
razon, es necesario comprometernos
para establecer en nuestra sociedad
el concepto de plena ciudadania 'y
renunciar al uso discriminatorio de
la palabra minorias, que trae consigo
las semillas de sentirse aislado e
inferior; prepara el terreno para la
hostilidad y la discordia y quita los
logros y los derechos religiosos y
civiles de algunos ciudadanos al
discriminarlos»[112].

132. Mas alla de las diversas acciones
indispensables, los Estados no
pueden desarrollar por su cuenta
soluciones adecuadas «ya que las
consecuencias de las opciones de
cada uno repercuten
inevitablemente sobre toda la
Comunidad internacional». Por lo
tanto «las respuestas solo vendran
como fruto de un trabajo
comun»[113], gestando una
legislacion (governance) global para



las migraciones. De cualquier
manera se necesita «establecer
planes a medio y largo plazo que no
se queden en la simple respuesta a
una emergencia. Deben servir, por
una parte, para ayudar realmente a
la integracion de los emigrantes en
los paises de acogida y, al mismo
tiempo, favorecer el desarrollo de los
paises de proveniencia, con politicas
solidarias, que no sometan las
ayudas a estrategias y practicas
ideologicas ajenas o contrarias a las
culturas de los pueblos a las que van
dirigidas»[114].

Las ofrendas reciprocas

133. La llegada de personas
diferentes, que proceden de un
contexto vital y cultural distinto, se
convierte en un don, porque «las
historias de los migrantes también
son historias de encuentro entre
personas y entre culturas: para las
comunidades y las sociedades a las



que llegan son una oportunidad de
enriquecimiento y de desarrollo
humano integral de todos»[115]. Por
esto «pido especialmente a los
jovenes que no caigan en las redes de
quienes quieren enfrentarlos a otros
jovenes que llegan a sus paises,
haciéndolos ver como seres
peligrosos y como si no tuvieran la
misma inalienable dignidad de todo
ser humano»[116].

134. Por otra parte, cuando se acoge
de corazon a la persona diferente, se
le permite seguir siendo ella misma,
al tiempo que se le da la posibilidad
de un nuevo desarrollo. Las culturas
diversas, que han gestado su riqueza
a lo largo de siglos, deben ser
preservadas para no empobrecer
este mundo. Esto sin dejar de
estimularlas para que pueda brotar
algo nuevo de si mismas en el
encuentro con otras realidades. No se
puede ignorar el riesgo de terminar
victimas de una esclerosis cultural.



Para ello «tenemos necesidad de
comunicarnos, de descubrir las
riquezas de cada uno, de valorar lo
que nos une y ver las diferencias
como oportunidades de crecimiento
en el respeto de todos. Se necesita un
dialogo paciente y confiado, para que
las personas, las familias y las
comunidades puedan transmitir los
valores de su propia cultura y acoger
lo que hay de bueno en la
experiencia de los demas»[117].

135. Retomo ejemplos que mencioné
tiempo atras: la cultura de los latinos
es «un fermento de valores y
posibilidades que puede hacer
mucho bien a los Estados Unidos. [...]
Una fuerte inmigracion siempre
termina marcando y transformando
la cultura de un lugar. En la
Argentina, la fuerte inmigracion
italiana ha marcado la cultura de la
sociedad, y en el estilo cultural de
Buenos Aires se nota mucho la
presencia de alrededor de 200.000



judios. Los inmigrantes, si se los
ayuda a integrarse, son una
bendicion, una riqueza y un nuevo
don que invita a una sociedad a
crecer»[118].

136. Ampliando la mirada, con el
Gran Iman Ahmad Al-Tayyeb
recordamos que «la relacién entre
Occidente y Oriente es una necesidad
mutua indiscutible, que no puede ser
sustituida ni descuidada, de modo
que ambos puedan enriquecerse
mutuamente a traves del
intercambio y el didlogo de las
culturas. El Occidente podria
encontrar en la civilizacion del
Oriente los remedios para algunas de
sus enfermedades espirituales y
religiosas causadas por la
dominacion del materialismo. Y el
Oriente podria encontrar en la
civilizacion del Occidente muchos
elementos que pueden ayudarlo a
salvarse de la debilidad, la division,
el conflicto y el declive cientifico,



técnico y cultural. Es importante
prestar atencion a las diferencias
religiosas, culturales e historicas que
son un componente esencial en la
formacion de la personalidad, la
cultura y la civilizacidn oriental; y es
importante consolidar los derechos
humanos generales y comunes, para
ayudar a garantizar una vida digna
para todos los hombres en Oriente y
en Occidente, evitando el uso de
politicas de doble medida»[119].

El fecundo intercambio

137. La ayuda mutua entre paises en
realidad termina beneficiando a
todos. Un pais que progresa desde su
original sustrato cultural es un tesoro
para toda la humanidad.
Necesitamos desarrollar esta
consciencia de que hoy o nos
salvamos todos o no se salva nadie.
La pobreza, la decadencia, los
sufrimientos de un lugar de la tierra
son un silencioso caldo de cultivo de



problemas que finalmente afectaran
a todo el planeta. Si nos preocupa la
desaparicion de algunas especies,
deberia obsesionarnos que en
cualquier lugar haya personasy
pueblos que no desarrollen su
potencial y su belleza propia a causa
de la pobreza o de otros limites
estructurales. Porque eso termina
empobreciéndonos a todos.

138. Si esto fue siempre cierto, hoy lo
es mas que nunca debido a la
realidad de un mundo tan conectado
por la globalizacion. Necesitamos
que un ordenamiento mundial
juridico, politico y econémico
«incremente y oriente la
colaboracion internacional hacia el
desarrollo solidario de todos los
pueblos»[120]. Esto finalmente
beneficiara a todo el planeta, porque
«la ayuda al desarrollo de los paises
pobres» implica «creacion de riqueza
para todos»[121]. Desde el punto de
vista del desarrollo integral, esto



supone que se conceda «también una
voz eficaz en las decisiones comunes
a las naciones mas pobres»[122] y
que se procure «incentivar el acceso
al mercado internacional de los
paises marcados por la pobreza y el
subdesarrollo»[123].

Gratuidad que acoge

139. No obstante, no quisiera limitar
este planteamiento a alguna forma
de utilitarismo. Existe la gratuidad.
Es la capacidad de hacer algunas
cosas porque si, porque son buenas
en sl mismas, sin esperar ningun
resultado exitoso, sin esperar
inmediatamente algo a cambio. Esto
permite acoger al extranjero, aunque
de momento no traiga un beneficio
tangible. Pero hay paises que
pretenden recibir solo a los
cientificos o a los inversores.

140. Quien no vive la gratuidad
fraterna, convierte su existencia en
un comercio ansioso, esta siempre



midiendo lo que da y lo que recibe a
cambio. Dios, en cambio, da gratis,
hasta el punto de que ayuda aun a
los que no son fieles, y «hace salir el
sol sobre malos y buenos» (Mt 5,45).
Por algo Jesus recomienda: «Cuando
tu des limosna, que tu mano
izquierda no sepa lo que hace tu
derecha, para que tu limosna quede
en secreto» (Mt 6,3-4). Hemos
recibido la vida gratis, no hemos
pagado por ella. Entonces todos
podemos dar sin esperar algo, hacer
el bien sin exigirle tanto a esa
persona que uno ayuda. Es lo que
Jesus decia a sus discipulos: «Lo que
han recibido gratis, entréguenlo
también gratis» (Mt 10,8).

141. La verdadera calidad de los
distintos paises del mundo se mide
por esta capacidad de pensar no solo
como pais, sino también como
familia humana, y esto se prueba
especialmente en las épocas criticas.
Los nacionalismos cerrados expresan



en definitiva esta incapacidad de
gratuidad, el error de creer que
pueden desarrollarse al margen de la
ruina de los demas y que cerrandose
al resto estaran mas protegidos. El
inmigrante es visto como un
usurpador que no ofrece nada. Asi,
se llega a pensar ingenuamente que
los pobres son peligrosos o inutiles y
que los poderosos son generosos
benefactores. Solo una cultura social
y politica que incorpore la acogida
gratuita podra tener futuro.

Local y universal

142. Cabe recordar que «entre la
globalizacion y la localizacion
también se produce una tension.
Hace falta prestar atencion a lo
global para no caer en una
mezquindad cotidiana. Al mismo
tiempo, no conviene perder de vista
lo local, que nos hace caminar con
los pies sobre la tierra. Las dos cosas
unidas impiden caer en alguno de



estos dos extremos: uno, que los
ciudadanos vivan en un
universalismo abstracto y
globalizante [...]; otro, que se
conviertan en un museo folkldrico de
ermitanos localistas, condenados a
repetir siempre lo mismo, incapaces
de dejarse interpelar por el diferente
y de valorar la belleza que Dios
derrama fuera de sus limites»[124].
Hay que mirar lo global, que nos
rescata de la mezquindad casera.
Cuando la casa ya no es hogar, sino
que es encierro, calabozo, lo global
nos va rescatando porque es como la
causa final que nos atrae hacia la
plenitud. Simultdneamente, hay que
asumir con cordialidad lo local,
porque tiene algo que lo global no
posee: ser levadura, enriquecer,
poner en marcha mecanismos de
subsidiaridad. Por lo tanto, la
fraternidad universal y la amistad
social dentro de cada sociedad son
dos polos inseparables y
coesenciales. Separarlos lleva a una



deformacién y a una polarizacion
dafiina.

El sabor local

143. La solucidn no es una apertura
que renuncia al propio tesoro. Asi
como no hay didlogo con el otro sin
identidad personal, del mismo modo
no hay apertura entre pueblos sino
desde el amor a la tierra, al pueblo, a
los propios rasgos culturales. No me
encuentro con el otro si no poseo un
sustrato donde estoy firme y
arraigado, porque desde alli puedo
acoger el don del otro y ofrecerle
algo verdadero. Solo es posible
acoger al diferente y percibir su
aporte original si estoy afianzado en
mi pueblo con su cultura. Cada uno
ama y cuida con especial
responsabilidad su tierra y se
preocupa por su pais, asi como cada
uno debe amar y cuidar su casa para
que no se venga abajo, porque no lo
haran los vecinos. También el bien



del universo requiere que cada uno
proteja y ame su propia tierra. De lo
contrario, las consecuencias del
desastre de un pais terminaran
afectando a todo el planeta. Esto se
fundamenta en el sentido positivo
que tiene el derecho de propiedad:
cuido y cultivo algo que poseo, de
manera que pueda ser un aporte al
bien de todos.

144. Ademas, este es un presupuesto
de los intercambios sanos y
enriquecedores. El trasfondo de la
experiencia de la vida en un lugary
en una cultura determinada es lo que
capacita a alguien para percibir
aspectos de la realidad que quienes
no tienen esa experiencia no son
capaces de percibir tan facilmente.
Lo universal no debe ser el imperio
homogéneo, uniforme y
estandarizado de una unica forma
cultural dominante, que finalmente
perdera los colores del poliedro y
terminara en el hastio. Es la



tentacion que se expresa en el
antiguo relato de la torre de Babel: la
construccion de una torre que
llegara hasta el cielo no expresaba la
unidad entre distintos pueblos
capaces de comunicarse desde su
diversidad. Por el contrario, fue una
tentativa engafiosa, que surgia del
orgullo y de la ambicién humana, de
crear una unidad diferente de
aquella deseada por Dios en su plan
providencial para las naciones (cf. Gn
11,1-9).

145. Hay una falsa apertura a lo
universal, que procede de la
superficialidad vacia de quien no es
capaz de penetrar hasta el fondo en
su patria, o de quien sobrelleva un
resentimiento no resuelto hacia su
pueblo. En todo caso, «siempre hay
que ampliar la mirada para
reconocer un bien mayor que nos
beneficiara a todos. Pero hay que
hacerlo sin evadirse, sin desarraigos.
Es necesario hundir las raices en la



tierra fértil y en la historia del propio
lugar, que es un don de Dios. Se
trabaja en lo pequerio, en lo cercano,
pero con una perspectiva mas
amplia. [...] No es ni la esfera global
que anula ni la parcialidad aislada
que esteriliza»[125], es el poliedro,
donde al mismo tiempo que cada uno
es respetado en su valor, «el todo es
mas que la parte, y también es mas
que la mera suma de ellas»[126].

El horizonte universal

146. Hay narcisismos localistas que
no son un sano amor al propio
pueblo y a su cultura. Esconden un
espiritu cerrado que, por cierta
inseguridad y temor al otro, prefiere
crear murallas defensivas para
preservarse a si mismo. Pero no es
posible ser sanamente local sin una
sincera y amable apertura a lo
universal, sin dejarse interpelar por
lo que sucede en otras partes, sin
dejarse enriquecer por otras culturas



o sin solidarizarse con los dramas de
los demads pueblos. Ese localismo se
clausura obsesivamente en unas
pocas ideas, costumbres y
seguridades, incapaz de admiracion
frente a la multitud de posibilidades
y de belleza que ofrece el mundo
entero, y carente de una solidaridad
auténtica y generosa. Asi, la vida
local ya no es auténticamente
receptiva, ya no se deja completar
por el otro; por lo tanto, se limita en
sus posibilidades de desarrollo, se
vuelve estatica y se enferma. Porque
en realidad toda cultura sana es
abierta y acogedora por naturaleza,
de tal modo que «una cultura sin
valores universales no es una
verdadera cultura»[127].

147. Reconozcamos que una persona,
mientras menos amplitud tenga en
su mente y en su corazon, menos
podra interpretar la realidad cercana
donde esta inmersa. Sin la relacidon y
el contraste con quien es diferente, es



dificil percibirse clara y
completamente a si mismo y a la
propia tierra, ya que las demas
culturas no son enemigos de los que
hay que preservarse, sino que son
reflejos distintos de la riqueza
inagotable de la vida humana.
Mirandose a si mismo con el punto
de referencia del otro, de lo diverso,
cada uno puede reconocer mejor las
peculiaridades de su persona y de su
cultura: sus riquezas, sus
posibilidades y sus limites. La
experiencia que se realiza en un
lugar debe ser desarrollada “en
contraste” y “en sintonia” con las
experiencias de otros que viven en
contextos culturales diferentes[128].

148. En realidad, una sana apertura
nunca atenta contra la identidad.
Porque al enriquecerse con
elementos de otros lugares, una
cultura viva no realiza una copia o
una mera repeticion, sino que
integra las novedades “a su modo”.



Esto provoca el nacimiento de una
nueva sintesis que finalmente
beneficia a todos, ya que la cultura
donde se originan estos aportes
termina siendo retroalimentada. Por
ello exhorté a los pueblos originarios
a cuidar sus propias raices y sus
culturas ancestrales, pero quise
aclarar que no era «mi intencion
proponer un indigenismo
completamente cerrado, ahistorico,
estatico, que se niegue a toda forma
de mestizaje», ya que «la propia
identidad cultural se arraiga y se
enriquece en el dialogo con los
diferentes y la auténtica
preservacion no es un aislamiento
empobrecedor»[129]. El mundo crece
y se llena de nueva belleza gracias a
sucesivas sintesis que se producen
entre culturas abiertas, fuera de toda
imposicion cultural.

149. Para estimular una sana
relacion entre el amor a la patria y la
insercion cordial en la humanidad



entera, es bueno recordar que la
sociedad mundial no es el resultado
de la suma de los distintos paises,
sino que es la misma comunion que
existe entre ellos, es la inclusiéon
mutua que es anterior al surgimiento
de todo grupo particular. En ese
entrelazamiento de la comunion
universal se integra cada grupo
humano y alli encuentra su belleza.
Entonces, cada persona que nace en
un contexto determinado se sabe
perteneciente a una familia mas
grande sin la que no es posible
comprenderse en plenitud.

150. Este enfoque, en definitiva,
reclama la aceptacion gozosa de que
ningun pueblo, cultura o persona
puede obtener todo de si. Los otros
son constitutivamente necesarios
para la construccion de una vida
plena. La conciencia del limite o de la
parcialidad, lejos de ser una
amenaza, se vuelve la clave desde la
que sofiar y elaborar un proyecto



comun. Porque «el hombre es el ser
fronterizo que no tiene ninguna
frontera»[130].

Desde la propia region

151. Gracias al intercambio regional,
desde el cual los paises mas débiles
se abren al mundo entero, es posible
que la universalidad no diluya las
particularidades. Una adecuaday
auténtica apertura al mundo supone
la capacidad de abrirse al vecino, en
una familia de naciones. La
integracion cultural, econémica y
politica con los pueblos cercanos
deberia estar acompafiada por un
proceso educativo que promueva el
valor del amor al vecino, primer
ejercicio indispensable para lograr
una sana integracion universal.

152. En algunos barrios populares,
todavia se vive el espiritu del
“vecindario”, donde cada uno siente
espontaneamente el deber de
acompaiiar y ayudar al vecino. En



estos lugares que conservan esos
valores comunitarios, se viven las
relaciones de cercania con notas de
gratuidad, solidaridad y
reciprocidad, a partir del sentido de
un “nosotros” barrial[131]. Ojala
pudiera vivirse esto también entre
paises cercanos, que sean capaces de
construir una vecindad cordial entre
sus pueblos. Pero las visiones
individualistas se traducen en las
relaciones entre paises. El riesgo de
vivir cuidandonos unos de otros,
viendo a los demds como
competidores o enemigos peligrosos,
se traslada a la relacién con los
pueblos de la region. Quizas fuimos
educados en ese miedo y en esa
desconfianza.

153. Hay paises poderosos y grandes
empresas que sacan rédito de este
aislamiento y prefieren negociar con
cada pais por separado. Por el
contrario, para los paises pequefios o
pobres se abre la posibilidad de



alcanzar acuerdos regionales con sus
vecinos que les permitan negociar en
bloque y evitar convertirse en
segmentos marginales y
dependientes de los grandes poderes.
Hoy ningun Estado nacional aislado
esta en condiciones de asegurar el
bien comun de su propia poblacion.

Capitulo quinto
La mejor politica

154. Para hacer posible el desarrollo
de una comunidad mundial, capaz de
realizar la fraternidad a partir de
pueblos y naciones que vivan la
amistad social, hace falta la mejor
politica puesta al servicio del
verdadero bien comun. En cambio,
desgraciadamente, la politica hoy con
frecuencia suele asumir formas que
dificultan la marcha hacia un mundo
distinto.

Populismos y liberalismos



155. El desprecio de los débiles puede
esconderse en formas populistas, que
los utilizan demagodgicamente para
sus fines, o en formas liberales al
servicio de los intereses econoémicos
de los poderosos. En ambos casos se
advierte la dificultad para pensar un
mundo abierto que tenga lugar para
todos, que incorpore a los mas
débiles y que respete las diversas
culturas.

Popular o populista

156. En los ultimos afios la expresion
“populismo” o “populista” ha
invadido los medios de
comunicacion y el lenguaje en
general. Asi pierde el valor que
podria contener y se convierte en
una de las polaridades de la sociedad
dividida. Esto lleg6 al punto de
pretender clasificar a todas las
personas, agrupaciones, sociedades y
gobiernos a partir de una division
binaria: “populista” o “no populista”.



Ya no es posible que alguien opine
sobre cualquier tema sin que
intenten clasificarlo en uno de esos
dos polos, a veces para
desacreditarlo injustamente o para
enaltecerlo en exceso.

157. La pretension de instalar el
populismo como clave de lectura de
la realidad social, tiene otra
debilidad: que ignora la legitimidad
de la nocidon de pueblo. El intento por
hacer desaparecer del lenguaje esta
categoria podria llevar a eliminar la
misma palabra “democracia” —es
decir: el “gobierno del pueblo”—. No
obstante, si no se quiere afirmar que
la sociedad es mas que la mera suma
de los individuos, se necesita la
palabra “pueblo”. La realidad es que
hay fendmenos sociales que articulan
a las mayorias, que existen
megatendencias y busquedas
comunitarias. También que se puede
pensar en objetivos comunes, mas
alla de las diferencias, para



conformar un proyecto comun.
Finalmente, que es muy dificil
proyectar algo grande a largo plazo si
no se logra que eso se convierta en
un suerio colectivo. Todo esto se
encuentra expresado en el sustantivo
“pueblo” y en el adjetivo “popular”.
Sino se incluyen —junto con una
solida critica a la demagogia— se
estaria renunciando a un aspecto
fundamental de la realidad social.

158. Porque existe un malentendido:
«Pueblo no es una categoria logica, ni
una categoria mistica, silo
entendemos en el sentido de que
todo lo que hace el pueblo es bueno,
0 en el sentido de que el pueblo sea
una categoria angelical. Es una
categoria mitica [...] Cuando explicas
lo que es un pueblo utilizas
categorias logicas porque tienes que
explicarlo: cierto, hacen falta. Pero
asi no explicas el sentido de
pertenencia a un pueblo. La palabra
pueblo tiene algo mas que no se



puede explicar de manera logica. Ser
parte de un pueblo es formar parte
de una identidad comun, hecha de
lazos sociales y culturales. Y esto no
es algo automatico, sino todo lo
contrario: es un proceso lento,
dificil... hacia un proyecto
comun»[132].

159. Hay lideres populares capaces
de interpretar el sentir de un pueblo,
su dinamica cultural y las grandes
tendencias de una sociedad. E1
servicio que prestan, aglutinando y
conduciendo, puede ser la base para
un proyecto duradero de
transformacion y crecimiento, que
implica también la capacidad de
ceder lugar a otros en pos del bien
comun. Pero deriva en insano
populismo cuando se convierte en la
habilidad de alguien para cautivar en
orden a instrumentalizar
politicamente la cultura del pueblo,
con cualquier signo ideoldgico, al
servicio de su proyecto personal y de



su perpetuacion en el poder. Otras
veces busca sumar popularidad
exacerbando las inclinaciones mas
bajas y egoistas de algunos sectores
de la poblacion. Esto se agrava
cuando se convierte, con formas
groseras o sutiles, en un
avasallamiento de las instituciones y
de la legalidad.

160. Los grupos populistas cerrados
desfiguran la palabra “pueblo”,
puesto que en realidad no hablan de
un verdadero pueblo. En efecto, la
categoria de “pueblo” es abierta. Un
pueblo vivo, dindmico y con futuro
es el que esta abierto
permanentemente a nuevas sintesis
incorporando al diferente. No lo hace
negandose a si mismo, pero si con la
disposicion a ser movilizado,
cuestionado, ampliado, enriquecido
por otros, y de ese modo puede
evolucionar.



161. Otra expresion de la
degradacion de un liderazgo popular
es el inmediatismo. Se responde a
exigencias populares en orden a
garantizarse votos o aprobacion,
pero sin avanzar en una tarea ardua
y constante que genere a las
personas los recursos para su propio
desarrollo, para que puedan sostener
su vida con su esfuerzo y su
creatividad. En esta linea dije
claramente que «estoy lejos de
proponer un populismo
irresponsable»[133]. Por una parte,
la superacion de la inequidad supone
el desarrollo econémico,
aprovechando las posibilidades de
cada region y asegurando asi una
equidad sustentable[134]. Por otra
parte, «los planes asistenciales, que
atienden ciertas urgencias, solo
deberian pensarse como respuestas
pasajeras»[135].

162. El gran tema es el trabajo. Lo
verdaderamente popular —porque



promueve el bien del pueblo— es
asegurar a todos la posibilidad de
hacer brotar las semillas que Dios ha
puesto en cada uno, sus capacidades,
su iniciativa, sus fuerzas. Esa es la
mejor ayuda para un pobre, el mejor
camino hacia una existencia digna.
Por ello insisto en que «ayudar a los
pobres con dinero debe ser siempre
una solucion provisoria para
resolver urgencias. El gran objetivo
deberia ser siempre permitirles una
vida digna a través del trabajo»[136].
Por mas que cambien los
mecanismos de produccion, la
politica no puede renunciar al
objetivo de lograr que la
organizacion de una sociedad
asegure a cada persona alguna
manera de aportar sus capacidadesy
su esfuerzo. Porque «no existe peor
pobreza que aquella que priva del
trabajo y de la dignidad del
trabajo»[137]. En una sociedad
realmente desarrollada el trabajo es
una dimension irrenunciable de la



vida social, ya que no sélo es un
modo de ganarse el pan, sino
también un cauce para el
crecimiento personal, para
establecer relaciones sanas, para
expresarse a si mismo, para
compartir dones, para sentirse
corresponsable en el
perfeccionamiento del mundo, y en
definitiva para vivir como pueblo.

Valores y limites de las visiones
liberales

163. La categoria de pueblo, que
incorpora una valoracion positiva de
los lazos comunitarios y culturales,
suele ser rechazada por las visiones
liberales individualistas, donde la
sociedad es considerada una mera
suma de intereses que coexisten.
Hablan de respeto a las libertades,
pero sin la raiz de una narrativa
comun. En ciertos contextos, es
frecuente acusar de populistas a
todos los que defiendan los derechos



de los mas débiles de la sociedad.
Para estas visiones, la categoria de
pueblo es una mitificacion de algo
que en realidad no existe. Sin
embargo, aqui se crea una
polarizacién innecesaria, ya que ni la
idea de pueblo ni la de projimo son
categorias puramente miticas o
romanticas que excluyan o
desprecien la organizacion social, la
ciencia y las instituciones de la
sociedad civil[138].

164. La caridad reune ambas
dimensiones —la mitica y la
institucional— puesto que implica
una marcha eficaz de
transformacion de la historia que
exige incorporarlo principalmente
todo: las instituciones, el derecho, la
técnica, la experiencia, los aportes
profesionales, el analisis cientifico,
los procedimientos administrativos.
Porque «no hay de hecho vida
privada sino es protegida por un
orden publico, un hogar calido no



tiene intimidad si no es bajo la tutela
de la legalidad, de un estado de
tranquilidad fundado en la ley y en
la fuerza y con la condicion de un
minimo de bienestar asegurado por
la division del trabajo, los
intercambios comerciales, la justicia
social y la ciudadania politica»[139].

165. La verdadera caridad es capaz
de incorporar todo esto en su
entrega, y si debe expresarse en el
encuentro persona a persona,
también es capaz de llegar a una
hermana o a un hermano lejano e
incluso ignorado, a través de los
diversos recursos que las
instituciones de una sociedad
organizada, libre y creativa son
capaces de generar. Si vamos al caso,
aun el buen samaritano necesito de
la existencia de una posada que le
permitiera resolver lo que €l solo en
ese momento no estaba en
condiciones de asegurar. El amor al
projimo es realista y no desperdicia



nada que sea necesario para una
transformacion de la historia que
beneficie a los ultimos. De otro
modo, a veces se tienen ideologias de
izquierda o pensamientos sociales,
junto con habitos individualistas y
procedimientos ineficaces que solo
llegan a unos pocos. Mientras tanto,
la multitud de los abandonados
queda a merced de la posible buena
voluntad de algunos. Esto hace ver
que es necesario fomentar no
unicamente una mistica de la
fraternidad sino al mismo tiempo
una organizacion mundial mas
eficiente para ayudar a resolver los
problemas acuciantes de los
abandonados que sufren y mueren
en los paises pobres. Esto a su vez
implica que no hay una sola salida
posible, una unica metodologia
aceptable, una receta econdmica que
pueda ser aplicada igualmente por
todos, y supone que aun la ciencia
mas rigurosa pueda proponer
caminos diferentes.



166. Todo esto podria estar colgado
de alfileres, si perdemos la capacidad
de advertir la necesidad de un
cambio en los corazones humanos,
en los habitos y en los estilos de vida.
Es lo que ocurre cuando la
propaganda politica, los medios y los
constructores de opinion publica
persisten en fomentar una cultura
individualista e ingenua ante los
intereses econdémicos desenfrenados
y la organizacion de las sociedades al
servicio de los que ya tienen
demasiado poder. Por eso, mi critica
al paradigma tecnocratico no
significa que solo intentando
controlar sus excesos podremos estar
asegurados, porque el mayor peligro
no reside en las cosas, en las
realidades materiales, en las
organizaciones, sino en el modo
como las personas las utilizan. El
asunto es la fragilidad humana, la
tendencia constante al egoismo
humano que forma parte de aquello
que la tradicion cristiana llama



“concupiscencia”: la inclinacion del
ser humano a encerrarse en la
inmanencia de su propio yo, de su
grupo, de sus intereses mezquinos.
Esa concupiscencia no es un defecto
de esta época. Existio desde que el
hombre es hombre y simplemente se
transforma, adquiere diversas
modalidades en cada siglo, y
finalmente utiliza los instrumentos
que el momento histérico pone a su
disposicion. Pero es posible
dominarla con la ayuda de Dios.

167. La tarea educativa, el desarrollo
de habitos solidarios, la capacidad de
pensar la vida humana mas
integralmente, la hondura espiritual,
hacen falta para dar calidad a las
relaciones humanas, de tal modo que
sea la misma sociedad la que
reaccione ante sus inequidades, sus
desviaciones, los abusos de los
poderes econdémicos, tecnoldgicos,
politicos o mediaticos. Hay visiones
liberales que ignoran este factor de la



fragilidad humana, e imaginan un
mundo que responde a un
determinado orden que por si solo
podria asegurar el futuro y la
solucion de todos los problemas.

168. El mercado solo no resuelve
todo, aunque otra vez nos quieran
hacer creer este dogma de fe
neoliberal. Se trata de un
pensamiento pobre, repetitivo, que
propone siempre las mismas recetas
frente a cualquier desafio que se
presente. El neoliberalismo se
reproduce a si mismo sin mas,
acudiendo al magico “derrame” o
“goteo” —sin nombrarlo— como
unico camino para resolver los
problemas sociales. No se advierte
que el supuesto derrame no resuelve
la inequidad, que es fuente de
nuevas formas de violencia que
amenazan el tejido social. Por una
parte, es imperiosa una politica
econdmica activa orientada a
«promover una economia que



favorezca la diversidad productiva y
la creatividad empresarial»[140],
para que sea posible acrecentar los
puestos de trabajo en lugar de
reducirlos. La especulacion
financiera con la ganancia facil como
fin fundamental sigue causando
estragos. Por otra parte, «sin formas
internas de solidaridad y de
confianza reciproca, el mercado no
puede cumplir plenamente su propia
funcion econoémica. Hoy,
precisamente esta confianza ha
fallado»[141]. El fin de la historia no
fue tal, y las recetas dogmaticas de la
teoria econdmica imperante
mostraron no ser infalibles. La
fragilidad de los sistemas mundiales
frente a las pandemias ha
evidenciado que no todo se resuelve
con la libertad de mercado y que,
ademas de rehabilitar una sana
politica que no esté sometida al
dictado de las finanzas, «tenemos
que volver a llevar la dignidad
humana al centro y que sobre ese



pilar se construyan las estructuras
sociales alternativas que
necesitamos»[142].

169. En ciertas visiones
economicistas cerradas y
monocromaticas, no parecen tener
lugar, por ejemplo, los movimientos
populares que aglutinan a
desocupados, trabajadores precarios
e informales y a tantos otros que no
entran facilmente en los cauces ya
establecidos. En realidad, estos
gestan variadas formas de economia
popular y de produccion
comunitaria. Hace falta pensar en la
participacion social, politica y
economica de tal manera «que
incluya a los movimientos populares
y anime las estructuras de gobierno
locales, nacionales e internacionales
con ese torrente de energia moral
que surge de la incorporacion de los
excluidos en la construccion del
destino comun» y a su vez es bueno
promover que «estos movimientos,



estas experiencias de solidaridad que
crecen desde abajo, desde el subsuelo
del planeta, confluyan, estén mas
coordinadas, se vayan
encontrando»[143]. Pero sin
traicionar su estilo caracteristico,
porque ellos «son sembradores de
cambio, promotores de un proceso
en el que confluyen millones de
acciones grandes y pequenas
encadenadas creativamente, como
en una poesiar[144]. En este sentido
son “poetas sociales”, que trabajan,
proponen, promueven y liberan a su
modo. Con ellos sera posible un
desarrollo humano integral, que
implica superar «esa idea de las
politicas sociales concebidas como
una politica hacia los pobres pero
nunca con los pobres, nunca de los
pobres y mucho menos inserta en un
proyecto que reunifique a los
pueblos»[145]. Aunque molesten,
aunque algunos “pensadores” no
sepan como clasificarlos, hay que
tener la valentia de reconocer que



sin ellos «la democracia se atrofia, se
convierte en un nominalismo, una
formalidad, pierde
representatividad, se va
desencarnando porque deja afuera al
pueblo en su lucha cotidiana por la
dignidad, en la construccion de su
destino»[146].

El poder internacional

170. Me permito repetir que «la crisis
financiera de 2007-2008 era la
ocasion para el desarrollo de una
nueva economia mas atenta a los
principios éticos y para una nueva
regulacion de la actividad financiera
especulativa y de la riqueza ficticia.
Pero no hubo una reaccion que
llevara a repensar los criterios
obsoletos que siguen rigiendo al
mundo»[147]. Es mas, parece que las
verdaderas estrategias que se
desarrollaron posteriormente en el
mundo se orientaron a mas
individualismo, a mas



desintegracion, a mas libertad para
los verdaderos poderosos que
siempre encuentran la manera de
salir indemnes.

171. Quisiera insistir en que «dar a
cada uno lo suyo, siguiendo la
definicion clasica de justicia,
significa que ningun individuo o
grupo humano se puede considerar
omnipotente, autorizado a pasar por
encima de la dignidad y de los
derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales. La distribucion factica del
poder —sea, sobre todo, politico,
economico, de defensa, tecnolégico—
entre una pluralidad de sujetos y la
creacion de un sistema juridico de
regulacion de las pretensiones e
intereses, concreta la limitacién del
poder. El panorama mundial hoy nos
presenta, sin embargo, muchos falsos
derechos, y —a la vez— grandes
sectores indefensos, victimas mas



bien de un mal ejercicio del
poder»[148].

172. El siglo XXI «es escenario de un
debilitamiento de poder de los
Estados nacionales, sobre todo
porque la dimension econémico-
financiera, de caracteristicas
transnacionales, tiende a
predominar sobre la politica. En este
contexto, se vuelve indispensable la
maduracion de instituciones
internacionales mas fuertes y
eficazmente organizadas, con
autoridades designadas
equitativamente por acuerdo entre
los gobiernos nacionales, y dotadas
de poder para sancionar»[149].
Cuando se habla de la posibilidad de
alguna forma de autoridad mundial
regulada por el derecho[150] no
necesariamente debe pensarse en
una autoridad personal. Sin
embargo, al menos deberia incluir la
gestacion de organizaciones
mundiales mas eficaces, dotadas de



autoridad para asegurar el bien
comun mundial, la erradicacion del
hambre y la miseria, y la defensa
cierta de los derechos humanos
elementales.

173. En esta linea, recuerdo que es
necesaria una reforma «tanto de la
Organizacion de las Naciones Unidas
como de la arquitectura econdémica y
financiera internacional, para que se
dé una concrecion real al concepto
de familia de naciones»[151]. Sin
duda esto supone limites juridicos
precisos que eviten que se trate de
una autoridad cooptada por unos
pocos paises, y que a su vez impidan
imposiciones culturales o el
menoscabo de las libertades basicas
de las naciones mas débiles a causa
de diferencias ideologicas. Porque
«]la Comunidad Internacional es una
comunidad juridica fundada en la
soberania de cada uno de los Estados
miembros, sin vinculos de
subordinacion que nieguen o limiten



su independencia»[152]. Pero «la
labor de las Naciones Unidas, a partir
de los postulados del Preambulo y de
los primeros articulos de su Carta
Constitucional, puede ser vista como
el desarrollo y la promocion de la
soberania del derecho, sabiendo que
la justicia es requisito indispensable
para obtener el ideal de la
fraternidad universal. [...] Hay que
asegurar el imperio incontestado del
derecho y el infatigable recurso a la
negociacion, a los buenos oficios y al
arbitraje, como propone la Carta de
las Naciones Unidas, verdadera
norma juridica fundamental»[153].
Es necesario evitar que esta
Organizacion sea deslegitimizada,
porque sus problemas o deficiencias
pueden ser afrontados y resueltos
conjuntamente.

174. Hacen falta valentia y
generosidad en orden a establecer
libremente determinados objetivos
comunes y asegurar el cumplimiento



en todo el mundo de algunas normas
basicas. Para que esto sea realmente
util, se debe sostener «la exigencia de
mantener los acuerdos suscritos —
pacta sunt servanda—»[154], de
manera que se evite «la tentacion de
apelar al derecho de la fuerza mas
que a la fuerza del derecho».[155]
Esto requiere fortalecer «los
instrumentos normativos para la
solucion pacifica de las controversias
de modo que se refuercen su alcance
y su obligatoriedad»[156]. Entre estos
instrumentos normativos, deben ser
favorecidos los acuerdos
multilaterales entre los Estados,
porque garantizan mejor que los
acuerdos bilaterales el cuidado de un
bien comun realmente universal y la
proteccion de los Estados mas
débiles.

175. Gracias a Dios tantas
agrupaciones y organizaciones de la
sociedad civil ayudan a paliar las
debilidades de la Comunidad



internacional, su falta de
coordinacion en situaciones
complejas, su falta de atencion frente
a derechos humanos fundamentales
y a situaciones muy criticas de
algunos grupos. Asi adquiere una
expresion concreta el principio de
subsidiariedad, que garantiza la
participacion y la accion de las
comunidades y organizaciones de
menor rango, las que complementan
la accion del Estado. Muchas veces
desarrollan esfuerzos admirables
pensando en el bien comun y
algunos de sus miembros llegan a
realizar gestos verdaderamente
heroicos que muestran de cuanta
belleza todavia es capaz nuestra
humanidad.

Una caridad social y politica

176. Para muchos la politica hoy es
una mala palabra, y no se puede
ignorar que detrds de este hecho
estan a menudo los errores, la



corrupcion, la ineficiencia de algunos
politicos. A esto se afiaden las
estrategias que buscan debilitarla,
reemplazarla por la economia o
dominarla con alguna ideologia.
Pero, ¢;puede funcionar el mundo sin
politica? ¢Puede haber un camino
eficaz hacia la fraternidad universal
y la paz social sin una buena
politica?[157]

La politica que se necesita

177. Me permito volver a insistir que
«la politica no debe someterse a la
economia y esta no debe someterse a
los dictdmenes y al paradigma
eficientista de la tecnocracia»[158].
Aunque haya que rechazar el mal
uso del poder, la corrupcion, la falta
de respeto a las leyes y la
ineficiencia, «no se puede justificar
una economia sin politica, que seria
incapaz de propiciar otra logica que
rija los diversos aspectos de la crisis
actual»[159]. Al contrario,



«necesitamos una politica que piense
con vision amplia, y que lleve
adelante un replanteo integral,
incorporando en un dialogo
interdisciplinario los diversos
aspectos de la crisis»[160]. Pienso en
«una sana politica, capaz de
reformar las instituciones,
coordinarlas y dotarlas de mejores
practicas, que permitan superar
presiones e inercias viciosas»[161].
No se puede pedir esto a la economia,
ni se puede aceptar que esta asuma
el poder real del Estado.

178. Ante tantas formas mezquinas e
inmediatistas de politica, recuerdo
que «la grandeza politica se muestra
cuando, en momentos dificiles, se
obra por grandes principios y
pensando en el bien comun a largo
plazo. Al poder politico le cuesta
mucho asumir este deber en un
proyecto de nacién»[162] y mas aun
en un proyecto comun para la
humanidad presente y futura. Pensar



en los que vendran no sirve a los
fines electorales, pero es lo que exige
una justicia auténtica, porque, como
ensefiaron los Obispos de Portugal, la
tierra «es un préstamo que cada
generacion recibe y debe transmitir a
la generacion siguiente»[163].

179. La sociedad mundial tiene serias
fallas estructurales que no se
resuelven con parches o soluciones
rapidas meramente ocasionales. Hay
cosas que deben ser cambiadas con
replanteos de fondo y
transformaciones importantes. Solo
una sana politica podria liderarlo,
convocando a los mas diversos
sectores y a los saberes mas variados.
De esa manera, una economia
integrada en un proyecto politico,
social, cultural y popular que busque
el bien comun puede «abrir camino a
oportunidades diferentes, que no
implican detener la creatividad
humana y su suerio de progreso, sino



orientar esa energia con cauces
nuevos»[164].

El amor politico

180. Reconocer a cada ser humano
como un hermano o una hermanay
buscar una amistad social que
integre a todos no son meras utopias.
Exigen la decision y la capacidad
para encontrar los caminos eficaces
que las hagan realmente posibles.
Cualquier emperfio en esta linea se
convierte en un ejercicio supremo de
la caridad. Porque un individuo
puede ayudar a una persona
necesitada, pero cuando se une a
otros para generar procesos sociales
de fraternidad y de justicia para
todos, entra en «el campo de la mas
amplia caridad, la caridad
politica»[165]. Se trata de avanzar
hacia un orden social y politico cuya
alma sea la caridad social[166]. Una
vez mas convoco a rehabilitar la
politica, que «es una altisima



vocacion, es una de las formas mas
preciosas de la caridad, porque busca
el bien comun»[167].

181. Todos los compromisos que
brotan de la Doctrina Social de la
Iglesia «provienen de la caridad que,
segun la ensefianza de Jesus, es la
sintesis de toda la Ley (cf. Mt
22,36-40)»[168]. Esto supone
reconocer que «el amor, lleno de
pequeiios gestos de cuidado mutuo,
es también civil y politico, y se
manifiesta en todas las acciones que
procuran construir un mundo
mejor»[169]. Por esa razdn, el amor
no solo se expresa en relaciones
intimas y cercanas, sino también en
«las macro-relaciones, como las
relaciones sociales, econémicas y
politicas»[170].

182. Esta caridad politica supone
haber desarrollado un sentido social
que supera toda mentalidad
individualista: «La caridad social nos



hace amar el bien comun y nos lleva
a buscar efectivamente el bien de
todas las personas, consideradas no
s6lo individualmente, sino también
en la dimension social que las
une»[171]. Cada uno es plenamente
persona cuando pertenece a un
pueblo, y al mismo tiempo no hay
verdadero pueblo sin respeto al
rostro de cada persona. Puebloy
persona son términos correlativos.
Sin embargo, hoy se pretende reducir
las personas a individuos, facilmente
dominables por poderes que miran a
intereses espurios. La buena politica
busca caminos de construccion de
comunidades en los distintos niveles
de la vida social, en orden a
reequilibrar y reorientar la
globalizacion para evitar sus efectos
disgregantes.

Amor efectivo

183. A partir del «<amor social»[172]
es posible avanzar hacia una



civilizacion del amor a la que todos
podamos sentirnos convocados. La
caridad, con su dinamismo universal,
puede construir un mundo
nuevo[173], porque no es un
sentimiento estéril, sino la mejor
manera de lograr caminos eficaces
de desarrollo para todos. El amor
social es una «fuerza capaz de
suscitar vias nuevas para afrontar los
problemas del mundo de hoy y para
renovar profundamente desde su
interior las estructuras,
organizaciones sociales y
ordenamientos juridicos»[174].

184. La caridad esta en el corazon de
toda vida social sana y abierta. Sin
embargo, hoy «se afirma facilmente
su irrelevancia para interpretar y
orientar las responsabilidades
morales»[175]. Es mucho mas que
sentimentalismo subjetivo, si es que
estd unida al compromiso con la
verdad, de manera que no sea «presa
facil de las emociones y las opiniones



contingentes de los sujetos»[176].
Precisamente su relacion con la
verdad facilita a la caridad su
universalismo y asi evita ser
«relegada a un &mbito de relaciones
reducido y privado»[177]. De otro
modo, sera «excluida de los
proyectos y procesos para construir
un desarrollo humano de alcance
universal, en el didlogo entre saberes
y operatividad»[178]. Sin la verdad,
la emotividad se vacia de contenidos
relacionales y sociales. Por eso la
apertura a la verdad protege a la
caridad de una falsa fe que se queda
sin «su horizonte humano y
universal»[179].

185. La caridad necesita la luz de la
verdad que constantemente
buscamos y «esta luz es
simultdneamente la de la razon y la
de la fe»[180], sin relativismos. Esto
supone también el desarrollo de las
clencias y su aporte insustituible
para encontrar los caminos concretos



y mas seguros para obtener los
resultados que se esperan. Porque
cuando esta en juego el bien de los
demas no bastan las buenas
intenciones, sino lograr
efectivamente lo que ellos y sus
naciones necesitan para realizarse.

La actividad del amor politico

186. Hay un llamado amor “elicito”,
que son los actos que proceden
directamente de la virtud de la
caridad, dirigidos a personasy a
pueblos. Hay ademas un amor
“imperado”: aquellos actos de la
caridad que impulsan a crear
instituciones mas sanas, regulaciones
mas justas, estructuras mas
solidarias[181]. De ahi que sea «un
acto de caridad igualmente
indispensable el esfuerzo dirigido a
organizar y estructurar la sociedad
de modo que el préjimo no tenga que
padecer la miseria»[182]. Es caridad
acompanar a una persona que sufre,



y también es caridad todo lo que se
realiza, aun sin tener contacto
directo con esa persona, para
modificar las condiciones sociales
que provocan su sufrimiento. Si
alguien ayuda a un anciano a cruzar
un rio, y eso es exquisita caridad, el
politico le construye un puente, y eso
también es caridad. Si alguien ayuda
a otro con comida, el politico le crea
una fuente de trabajo, y ejercita un
modo altisimo de la caridad que
ennoblece su accion politica.

Los desvelos del amor

187. Esta caridad, corazon del
espiritu de la politica, es siempre un
amor preferencial por los ultimos,
que esta detras de todas las acciones
que se realicen a su favor[183]. Sélo
con una mirada cuyo horizonte esté
transformado por la caridad, que le
lleva a percibir la dignidad del otro,
los pobres son descubiertos y
valorados en su inmensa dignidad,



respetados en su estilo propio y en su
cultura, y por lo tanto
verdaderamente integrados en la
sociedad. Esta mirada es el nucleo
del verdadero espiritu de la politica.
Desde alli los caminos que se abren
son diferentes a los de un
pragmatismo sin alma. Por ejemplo,
«no se puede abordar el escandalo de
la pobreza promoviendo estrategias
de contencidon que unicamente
tranquilicen y conviertan a los
pobres en seres domesticados e
inofensivos. Qué triste ver cuando
detras de supuestas obras altruistas,
se reduce al otro a la
pasividad»[184]. Lo que se necesita
es que haya diversos cauces de
expresion y de participacion social.
La educacion estd al servicio de ese
camino para que cada ser humano
pueda ser artifice de su destino. Aqui
muestra su valor el principio de
subsidiariedad, inseparable del
principio de solidaridad.



188. Esto provoca la urgencia de
resolver todo lo que atenta contra los
derechos humanos fundamentales.
Los politicos estan llamados a
«preocuparse de la fragilidad, de la
fragilidad de los pueblos y de las
personas. Cuidar la fragilidad quiere
decir fuerza y ternura, lucha y
fecundidad, en medio de un modelo
funcionalista y privatista que
conduce inexorablemente a la
“cultura del descarte”. [...] Significa
hacerse cargo del presente en su
situacion mas marginal y
angustiante, y ser capaz de dotarlo
de dignidad»[185]. Asi ciertamente se
genera una actividad intensa, porque
«hay que hacer lo que sea para
salvaguardar la condicion y dignidad
de la persona humana»[186]. El
politico es un hacedor, un
constructor con grandes objetivos,
con mirada amplia, realista y
pragmatica, aun mas alla de su
propio pais. Las mayores angustias
de un politico no deberian ser las



causadas por una caida en las
encuestas, sino por no resolver
efectivamente «el fenomeno de la
exclusion social y econdmica, con sus
tristes consecuencias de trata de
seres humanos, comercio de érganos
y tejidos humanos, explotacion
sexual de nifios y nifias, trabajo
esclavo, incluyendo la prostitucion,
trafico de drogas y de armas,
terrorismo y crimen internacional
organizado. Es tal la magnitud de
estas situaciones y el grado de vidas
inocentes que va cobrando, que
hemos de evitar toda tentacion de
caer en un nominalismo
declaracionista con efecto
tranquilizador en las conciencias.
Debemos cuidar que nuestras
instituciones sean realmente
efectivas en la lucha contra todos
estos flagelos»[187]. Esto se hace
aprovechando con inteligencia los
grandes recursos del desarrollo
tecnologico.



189. Todavia estamos lejos de una
globalizacion de los derechos
humanos mas basicos. Por eso la
politica mundial no puede dejar de
colocar entre sus objetivos
principales e imperiosos el de acabar
eficazmente con el hambre. Porque
«cuando la especulacion financiera
condiciona el precio de los alimentos
tratdndolos como a cualquier
mercancia, millones de personas
sufren y mueren de hambre. Por otra
parte, se desechan toneladas de
alimentos. Esto constituye un
verdadero escandalo. E1 hambre es
criminal, la alimentacion es un
derecho inalienable»[188]. Mientras
muchas veces nos enfrascamos en
discusiones semanticas o ideologicas,
permitimos que todavia hoy haya
hermanas y hermanos que mueran
de hambre o de sed, sin un techo o
sin acceso al cuidado de su salud.
Junto con estas necesidades
elementales insatisfechas, la trata de
personas es otra vergienza para la


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn188

humanidad que la politica
internacional no deberia seguir
tolerando, mas alla de los discursos y
las buenas intenciones. Son minimos
impostergables.

Amor que integra y retine

190. La caridad politica se expresa
también en la apertura a todos.
Principalmente aquel a quien le toca
gobernar, esta llamado a renuncias
que hagan posible el encuentro, y
busca la confluencia al menos en
algunos temas. Sabe escuchar el
punto de vista del otro facilitando
que todos tengan un espacio. Con
renuncias y paciencia un gobernante
puede ayudar a crear ese hermoso
poliedro donde todos encuentran un
lugar. En esto no funcionan las
negociaciones de tipo economico. Es
algo mas, es un intercambio de
ofrendas en favor del bien comun.
Parece una utopia ingenua, pero no



podemos renunciar a este altisimo
objetivo.

191. Mientras vemos que todo tipo de
intolerancias fundamentalistas dafia
las relaciones entre personas, grupos
y pueblos, vivamos y ensefiemos
nosotros el valor del respeto, el amor
capaz de asumir toda diferencia, la
prioridad de la dignidad de todo ser
humano sobre cualesquiera fuesen
sus ideas, sentimientos, practicas y
aun sus pecados. Mientras en la
sociedad actual proliferan los
fanatismos, las l6gicas cerradas y la
fragmentacion social y cultural, un
buen politico da el primer paso para
que resuenen las distintas voces. Es
cierto que las diferencias generan
conflictos, pero la uniformidad
genera asfixia y hace que nos
fagocitemos culturalmente. No nos
resignemos a vivir encerrados en un
fragmento de realidad.



192. En este contexto, quiero
recordar que, junto con el Gran Iman
Ahmad Al-Tayyeb, pedimos «a los
artifices de la politica internacional y
de la economia mundial,
comprometerse seriamente para
difundir la cultura de la tolerancia,
de la convivencia y de la paz;
intervenir lo antes posible para parar
el derramamiento de sangre
inocente»[189]. Y cuando una
determinada politica siembra el odio
0 el miedo hacia otras naciones en
nombre del bien del propio pais, es
necesario preocuparse, reaccionar a
tiempo y corregir inmediatamente el
rumbo.

Mas fecundidad que éxitos

193. Al mismo tiempo que desarrolla
esta actividad incansable, todo
politico también es un ser humano.
Esta llamado a vivir el amor en sus
relaciones interpersonales
cotidianas. Es una persona, y



necesita advertir que «el mundo
moderno, por su misma perfeccion
técnica tiende a racionalizar, cada
dia mas, la satisfaccion de los deseos
humanos, clasificados y repartidos
entre diversos servicios. Cada vez
menos se llama a un hombre por su
nombre propio, cada vez menos se
tratara como persona a este ser,
unico en el mundo, que tiene su
propio corazdn, sus sufrimientos, sus
problemas, sus alegrias y su propia
familia. Sélo se conoceran sus
enfermedades para curarlas, su falta
de dinero para proporcionarselo, su
necesidad de casa para alojarlo, su
deseo de esparcimiento y de
distracciones para organizarselas».
Pero «amar al mas insignificante de
los seres humanos como a un
hermano, como si no hubiera mas
que €l en el mundo, no es perder el
tiempo»[190].

194. También en la politica hay lugar
para amar con ternura. «¢Qué es la



ternura? Es el amor que se hace
cercano y concreto. Es un
movimiento que procede del corazon
y llega a los ojos, a los oidos, a las
manos. [...] La ternura es el camino
que han recorrido los hombres y las
mujeres mas valientes y
fuertes»[191]. En medio de la
actividad politica, «los mas
pequertios, los mas débiles, los mas
pobres deben enternecernos: tienen
“derecho” de llenarnos el alma y el
corazon. Si, ellos son nuestros
hermanos y como tales tenemos que
amarlos y tratarlos»[192].

195. Esto nos ayuda a reconocer que
no siempre se trata de lograr grandes
éxitos, que a veces no son posibles.
En la actividad politica hay que
recordar que «mas alla de toda
apariencia, cada uno es
inmensamente sagrado y merece
nuestro carifio y nuestra entrega. Por
ello, silogro ayudar a una sola
persona a vivir mejor, eso ya justifica



la entrega de mi vida. Es lindo ser
pueblo fiel de Dios. |Y alcanzamos
plenitud cuando rompemos las
paredes y el corazdn se nos llena de
rostros y de nombres!»[193]. Los
grandes objetivos sofiados en las
estrategias se logran parcialmente.
Mas alla de esto, quien ama y ha
dejado de entender la politica como
una mera busqueda de poder «tiene
la seguridad de que no se pierde
ninguno de sus trabajos realizados
con amor, no se pierde ninguna de
sus preocupaciones sinceras por los
demas, no se pierde ningun acto de
amor a Dios, no se pierde ningun
cansancio generoso, no se pierde
ninguna dolorosa paciencia. Todo
eso da vueltas por el mundo como
una fuerza de vida»[194].

196. Por otra parte, una gran nobleza
es ser capaz de desatar procesos
cuyos frutos seran recogidos por
otros, con la esperanza puesta en las
fuerzas secretas del bien que se



siembra. La buena politica une al
amor la esperanza, la confianza en
las reservas de bien que hay en el
corazon del pueblo, a pesar de todo.
Por eso «la auténtica vida politica,
fundada en el derecho y en un
dialogo leal entre los protagonistas,
se renueva con la conviccion de que
cada mujer, cada hombre y cada
generacion encierran en si mismos
una promesa que puede liberar
nuevas energias relacionales,
intelectuales, culturales y
espirituales»[195].

197. Vista de esta manera, la politica
es mas noble que la apariencia, que
el marketing, que distintas formas de
magquillaje mediatico. Todo eso lo
unico que logra sembrar es division,
enemistad y un escepticismo
desolador incapaz de apelar a un
proyecto comun. Pensando en el
futuro, algunos dias las preguntas
tienen que ser: “;Para qué? ;Hacia
donde estoy apuntando realmente?”.



Porque, después de unos afios,
reflexionando sobre el propio pasado
la pregunta no sera: “¢;Cuantos me
aprobaron, cuantos me votaron,
cuantos tuvieron una imagen
positiva de mi?”. Las preguntas,
quizas dolorosas, seran: “¢Cuanto
amor puse en mi trabajo, en qué hice
avanzar al pueblo, qué marca dejé en
la vida de la sociedad, qué lazos
reales construi, qué fuerzas positivas
desaté, cuanta paz social sembré, qué
provoqué en el lugar que se me
encomenda6?”.

Capitulo sexto
Dialogo y amistad social

198. Acercarse, expresarse,
escucharse, mirarse, conocerse,
tratar de comprenderse, buscar
puntos de contacto, todo eso se
resume en el verbo “dialogar”. Para
encontrarnos y ayudarnos
mutuamente necesitamos dialogar.
No hace falta decir para qué sirve el



dialogo. Me basta pensar qué seria el
mundo sin ese dialogo paciente de
tantas personas generosas que han
mantenido unidas a familias y a
comunidades. El didlogo persistente
y corajudo no es noticia como los
desencuentros y los conflictos, pero
ayuda discretamente al mundo a
vivir mejor, mucho mas de lo que
podamos darnos cuenta.

El dialogo social hacia una nueva
cultura

199. Algunos tratan de huir de la
realidad refugiandose en mundos
privados, y otros la enfrentan con
violencia destructiva, pero «entre la
indiferencia egoista y la protesta
violenta, siempre hay una opcion
posible: el dialogo. El didlogo entre
las generaciones, el dialogo en el
pueblo, porque todos somos pueblo,
la capacidad de dar y recibir,
permaneciendo abiertos a la verdad.
Un pais crece cuando sus diversas



riquezas culturales dialogan de
manera constructiva: la cultura
popular, la universitaria, la juvenil,
la artistica, la tecnoldgica, la cultura
economica, la cultura de la familia y
de los medios de
comunicacion»[196].

200. Se suele confundir el didlogo con
algo muy diferente: un febril
intercambio de opiniones en las
redes sociales, muchas veces
orientado por informacion medidtica
no siempre confiable. Son solo
monologos que proceden paralelos,
quizas imponiéndose a la atencion de
los demads por sus tonos altos o
agresivos. Pero los monologos no
comprometen a nadie, hasta el punto
de que sus contenidos
frecuentemente son oportunistas y
contradictorios.

201. La resonante difusion de hechos
y reclamos en los medios, en realidad
suele cerrar las posibilidades del



dialogo, porque permite que cada
uno mantenga intocables y sin
matices sus ideas, intereses y
opciones con la excusa de los errores
ajenos. Prima la costumbre de
descalificar rapidamente al
adversario, aplicandole epitetos
humillantes, en lugar de enfrentar
un didlogo abierto y respetuoso,
donde se busque alcanzar una
sintesis superadora. Lo peor es que
este lenguaje, habitual en el contexto
mediatico de una campana politica,
se ha generalizado de tal manera que
todos lo utilizan cotidianamente. El
debate frecuentemente es
manoseado por determinados
intereses que tienen mayor poder,
procurando deshonestamente
inclinar la opinion publica a su
favor. No me refiero solamente al
gobierno de turno, ya que este poder
manipulador puede ser economico,
politico, mediatico, religioso o de
cualquier género. A veces se lo
justifica o excusa cuando su



dinamica responde a los propios
intereses econdémicos o ideoldgicos,
pero tarde o temprano se vuelve en
contra de esos mismos intereses.

202. La falta de didlogo implica que
ninguno, en los distintos sectores,
estd preocupado por el bien comun,
sino por la adquisicion de los
beneficios que otorga el poder, o en
el mejor de los casos, por imponer su
forma de pensar. Asi las
conversaciones se convertiran en
meras negociaciones para que cada
uno pueda rasgufiar todo el podery
los mayores beneficios posibles, no
en una busqueda conjunta que
genere bien comun. Los héroes del
futuro seran los que sepan romper
esa logica enfermiza y decidan
sostener con respeto una palabra
cargada de verdad, mas alla de las
conveniencias personales. Dios
quiera que esos héroes se estén
gestando silenciosamente en el
corazon de nuestra sociedad.



Construir en comun

203. El auténtico didlogo social
supone la capacidad de respetar el
punto de vista del otro aceptando la
posibilidad de que encierre algunas
convicciones o intereses legitimos.
Desde su identidad, el otro tiene algo
para aportar, y es deseable que
profundice y exponga su propia
posicion para que el debate publico
sea mas completo todavia. Es cierto
que cuando una persona o un grupo
es coherente con lo que piensa,
adhiere firmemente a valores y
convicciones, y desarrolla un
pensamiento, eso de un modo o de
otro beneficiara a la sociedad. Pero
esto solo ocurre realmente en la
medida en que dicho desarrollo se
realice en didlogo y apertura a los
otros. Porque «en un verdadero
espiritu de didlogo se alimenta la
capacidad de comprender el sentido
de lo que el otro dice y hace, aunque
uno no pueda asumirlo como una



conviccion propia. Asi se vuelve
posible ser sinceros, no disimular lo
que creemos, sin dejar de conversar,
de buscar puntos de contacto, y sobre
todo de trabajar y luchar
juntos»[197]. La discusion publica, si
verdaderamente da espacio a todos'y
no manipula ni esconde informacion,
es un permanente estimulo que
permite alcanzar mas
adecuadamente la verdad, o al
menos expresarla mejor. Impide que
los diversos sectores se instalen
comodos y autosuficientes en su
modo de ver las cosas y en sus
intereses limitados. Pensemos que
«las diferencias son creativas, crean
tension y en la resolucion de una
tension esta el progreso de la
humanidad»[198].

204. Hoy existe la conviccion de que,
ademas de los desarrollos cientificos
especializados, es necesaria la
comunicacion entre disciplinas,
puesto que la realidad es una,



aunque pueda ser abordada desde
distintas perspectivas y con
diferentes metodologias. No se debe
soslayar el riesgo de que un avance
cientifico sea considerado el unico
abordaje posible para comprender
algun aspecto de la vida, de la
sociedad y del mundo. En cambio, un
investigador que avanza con
eficiencia en su analisis, e
igualmente esta dispuesto a
reconocer otras dimensiones de la
realidad que él investiga, gracias al
trabajo de otras ciencias y saberes, se
abre a conocer la realidad de manera
mas integra y plena.

205. En este mundo globalizado «los
medios de comunicacion pueden
ayudar a que nos sintamos mas
cercanos los unos de los otros, a que
percibamos un renovado sentido de
unidad de la familia humana que nos
impulse a la solidaridad y al
compromiso serio por una vida mas
digna para todos. [...] Pueden



ayudarnos en esta tarea,
especialmente hoy, cuando las redes
de la comunicacion humana han
alcanzado niveles de desarrollo
inauditos. En particular, internet
puede ofrecer mayores posibilidades
de encuentro y de solidaridad entre
todos; y esto es algo bueno, es un don
de Dios»[199]. Pero es necesario
verificar constantemente que las
actuales formas de comunicacion nos
orienten efectivamente al encuentro
generoso, a la busqueda sincera de la
verdad integra, al servicio, a la
cercania con los ultimos, a la tarea de
construir el bien comun. Al mismo
tiempo, como ensefiaron los Obispos
de Australia, «no podemos aceptar
un mundo digital disefiado para
explotar nuestra debilidad y sacar
afuera lo peor de la gente»[200].

El fundamento de los consensos

206. El relativismo no es la solucion.
Envuelto detras de una supuesta



tolerancia, termina facilitando que
los valores morales sean
interpretados por los poderosos
segun las conveniencias del
momento. Si en definitiva «no hay
verdades objetivas ni principios
solidos, fuera de la satisfaccion de los
propios proyectos y de las
necesidades inmediatas [...] no
podemos pensar que los proyectos
politicos o la fuerza de la ley seran
suficientes. [...] Cuando es la cultura
la que se corrompe y ya no se
reconoce alguna verdad objetiva o
unos principios universalmente
validos, las leyes so0lo se entenderan
como imposiciones arbitrarias y
como obstaculos a evitar»[201].

207. ¢Es posible prestar atencion a la
verdad, buscar la verdad que
responde a nuestra realidad mas
honda? ¢Qué es la ley sin la
conviccion alcanzada tras un largo
camino de reflexion y de sabiduria,
de que cada ser humano es sagrado e



inviolable? Para que una sociedad
tenga futuro es necesario que haya
asumido un sentido respeto hacia la
verdad de la dignidad humana, a la
que nos sometemos. Entonces no se
evitara matar a alguien sdlo para
evitar el escarnio social y el peso de
la ley, sino por conviccion. Es una
verdad irrenunciable que
reconocemos con la razony
aceptamos con la conciencia. Una
sociedad es noble y respetable
también por su cultivo de la
busqueda de la verdad y por su
apego a las verdades mas
fundamentales.

208. Hay que acostumbrarse a
desenmascarar las diversas maneras
de manoseo, desfiguracion y
ocultamiento de la verdad en los
ambitos publicos y privados. Lo que
llamamos “verdad” no es solo la
difusion de hechos que realiza el
periodismo. Es ante todo la busqueda
de los fundamentos mas sélidos que



estan detras de nuestras opciones y
también de nuestras leyes. Esto
supone aceptar que la inteligencia
humana puede ir mas alla de las
conveniencias del momento y captar
algunas verdades que no cambian,
que eran verdad antes de nosotros y
lo seran siempre. Indagando la
naturaleza humana, la razon
descubre valores que son
universales, porque derivan de ella.

209. De otro modo, ¢no podria
suceder quizas que los derechos
humanos fundamentales, hoy
considerados infranqueables, sean
negados por los poderosos de turno,
luego de haber logrado el “consenso”
de una poblacion adormecida y
amedrentada? Tampoco seria
suficiente un mero consenso entre
los distintos pueblos, igualmente
manipulable. Ya tenemos pruebas de
sobra de todo el bien que somos
capaces de realizar, pero, al mismo
tiempo, tenemos que reconocer la



capacidad de destruccion que hay en
nosotros. El individualismo
indiferente y despiadado en el que
hemos caido, ¢no es también
resultado de la pereza para buscar
los valores mas altos, que vayan mas
alla de las necesidades
circunstanciales? Al relativismo se
suma el riesgo de que el poderoso o
el mas habil termine imponiendo
una supuesta verdad. En cambio,
«ante las normas morales que
prohiben el mal intrinseco no hay
privilegios ni excepciones para
nadie. No hay ninguna diferencia
entre ser el duefio del mundo o el
ultimo de los miserables de la tierra:
ante las exigencias morales somos
todos absolutamente iguales»[202].

210. Lo que nos ocurre hoy, y nos
arrastra en una légica perversay
vacia, es que hay una asimilacion de
la ética y de la politica a la fisica. No
existen el bien y el mal en si, sino
solamente un cdlculo de ventajasy



desventajas. El desplazamiento de la
razon moral trae como consecuencia
que el derecho no puede referirse a
una concepcion fundamental de
justicia, sino que se convierte en el
espejo de las ideas dominantes.
Entramos aqui en una degradacion:
ir “nivelando hacia abajo” por medio
de un consenso superficial y
negociador. Asi, en definitiva, la
légica de la fuerza triunfa.

El consenso y la verdad

211. En una sociedad pluralista, el
dialogo es el camino mas adecuado
para llegar a reconocer aquello que
debe ser siempre afirmado y
respetado, y que estd mas alla del
consenso circunstancial. Hablamos
de un didlogo que necesita ser
enriquecido e iluminado por
razones, por argumentos racionales,
por variedad de perspectivas, por
aportes de diversos saberes y puntos
de vista, y que no excluye la



conviccion de que es posible llegar a
algunas verdades elementales que
deben y deberan ser siempre
sostenidas. Aceptar que hay algunos
valores permanentes, aunque no
siempre sea facil reconocerlos,
otorga solidez y estabilidad a una
ética social. Aun cuando los hayamos
reconocido y asumido gracias al
dialogo y al consenso, vemos que
esos valores basicos estdn mas alla
de todo consenso, los reconocemos
como valores trascendentes a
nuestros contextos y nunca
negociables. Podra crecer nuestra
comprension de su significado y
alcance —y en ese sentido el
consenso es algo dindmico—, pero en
si mismos son apreciados como
estables por su sentido intrinseco.

212. Si algo es siempre conveniente
para el buen funcionamiento de la
sociedad, ¢no es porque detras de eso
hay una verdad permanente, que la
inteligencia puede captar? En la



realidad misma del ser humano y de
la sociedad, en su naturaleza intima,
hay una serie de estructuras basicas
que sostienen su desarrollo y su
supervivencia. De alli se derivan
determinadas exigencias que pueden
ser descubiertas gracias al dialogo, si
bien no son estrictamente fabricadas
por el consenso. El hecho de que
clertas normas sean indispensables
para la misma vida social es un
indicio externo de que son algo
bueno en si mismo. Por consiguiente,
no es necesario contraponer la
conveniencia social, el consenso y la
realidad de una verdad objetiva.
Estas tres pueden unirse
armoniosamente cuando, a través del
dialogo, las personas se atreven a
llegar hasta el fondo de una cuestion.

213. Si hay que respetar en toda
situacion la dignidad ajena, es
porque nosotros no inventamos o
suponemos la dignidad de los demas,
sino porque hay efectivamente en



ellos un valor que supera las cosas
materiales y las circunstancias, y que
exige que se les trate de otra manera.
Que todo ser humano posee una
dignidad inalienable es una verdad
que responde a la naturaleza
humana mas alla de cualquier
cambio cultural. Por eso el ser
humano tiene la misma dignidad
inviolable en cualquier época de la
historia y nadie puede sentirse
autorizado por las circunstancias a
negar esta conviccion o a no obrar en
consecuencia. La inteligencia puede
entonces escrutar en la realidad de
las cosas, a través de la reflexién, de
la experiencia y del didlogo, para
reconocer en esa realidad que la
trasciende la base de ciertas
exigencias morales universales.

214. A los agnasticos, este
fundamento podra parecerles
suficiente para otorgar una firme y
estable validez universal a los
principios éticos basicos y no



negociables, que pueda impedir
nuevas catastrofes. Para los
creyentes, esa naturaleza humana,
fuente de principios éticos, ha sido
creada por Dios, quien, en definitiva,
otorga un fundamento sdlido a esos
principios[203]. Esto no establece un
fijismo ético ni da lugar a la
imposicion de algun sistema moral,
puesto que los principios morales
elementales y universalmente
validos pueden dar lugar a diversas
normativas practicas. Por eso deja
siempre un lugar para el didlogo.

Una nueva cultura

215. «La vida es el arte del
encuentro, aunque haya tanto
desencuentro por la vida»[204].
Reiteradas veces he invitado a
desarrollar una cultura del
encuentro, que vaya mas alla de las
dialécticas que enfrentan. Es un
estilo de vida tendiente a conformar
ese poliedro que tiene muchas



facetas, muchisimos lados, pero
todos formando una unidad cargada
de matices, ya que «el todo es
superior a la parte»[205]. El poliedro
representa una sociedad donde las
diferencias conviven
complementandose, enriqueciéndose
e iluminandose reciprocamente,
aunque esto implique discusiones y
prevenciones. Porque de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible, nadie es prescindible.
Esto implica incluir a las periferias.
Quien esta en ellas tiene otro punto
de vista, ve aspectos de la realidad
que no se reconocen desde los
centros de poder donde se toman las
decisiones mas definitorias.

El encuentro hecho cultura

216. La palabra “cultura” indica algo
que ha penetrado en el pueblo, en
sus convicciones mas entrafiables y
en su estilo de vida. Si hablamos de
una “cultura” en el pueblo, eso es



mas que una idea o una abstraccion.
Incluye las ganas, el entusiasmo y
finalmente una forma de vivir que
caracteriza a ese conjunto humano.
Entonces, hablar de “cultura del
encuentro” significa que como
pueblo nos apasiona intentar
encontrarnos, buscar puntos de
contacto, tender puentes, proyectar
algo que incluya a todos. Esto se ha
convertido en deseo y en estilo de
vida. El sujeto de esta cultura es el
pueblo, no un sector de la sociedad
que busca pacificar al resto con
recursos profesionales y mediaticos.

217. La paz social es trabajosa,
artesanal. Seria mas facil contener
las libertades y las diferencias con un
poco de astucia y de recursos. Pero
esa paz seria superficial y fragil, no
el fruto de una cultura del encuentro
que la sostenga. Integrar a los
diferentes es mucho mas dificil y
lento, aunque es la garantia de una
paz real y solida. Esto no se consigue



agrupando solo a los puros, porque
«aun las personas que puedan ser
cuestionadas por sus errores, tienen
algo que aportar que no debe
perderse»[206]. Tampoco consiste en
una paz que surge acallando las
reivindicaciones sociales o evitando
que hagan lio, ya que no es «un
consenso de escritorio o una efimera
paz para una minoria feliz»[207]. Lo
que vale es generar procesos de
encuentro, procesos que construyan
un pueblo que sabe recoger las
diferencias. jArmemos a nuestros
hijos con las armas del dialogo!
iEnsefiémosles la buena batalla del
encuentro!

El gusto de reconocer al otro

218. Esto implica el habito de
reconocer al otro el derecho de ser él
mismo y de ser diferente. A partir de
ese reconocimiento hecho cultura se
vuelve posible la gestacion de un
pacto social. Sin ese reconocimiento



surgen maneras sutiles de buscar
que el otro pierda todo significado,
que se vuelva irrelevante, que no se
le reconozca algun valor en la
sociedad. Detras del rechazo de
determinadas formas visibles de
violencia, suele esconderse otra
violencia mas solapada: la de
quienes desprecian al diferente,
sobre todo cuando sus reclamos
perjudican de algun modo los
propios intereses.

219. Cuando un sector de la sociedad
pretende disfrutar de todo lo que
ofrece el mundo, como si los pobres
no existieran, eso en algun momento
tiene sus consecuencias. Ignorar la
existencia y los derechos de los otros,
tarde o temprano provoca alguna
forma de violencia, muchas veces
inesperada. Los suerios de la libertad,
la igualdad y la fraternidad pueden
quedar en el nivel de las meras
formalidades, porque no son
efectivamente para todos. Por lo



tanto, no se trata solamente de
buscar un encuentro entre los que
detentan diversas formas de poder
economico, politico o académico. Un
encuentro social real pone en
verdadero didlogo las grandes
formas culturales que representan a
la mayoria de la poblacion. Con
frecuencia las buenas propuestas no
son asumidas por los sectores mas
empobrecidos porque se presentan
con un ropaje cultural que no es el de
ellos y con el que no pueden sentirse
identificados. Por consiguiente, un
pacto social realista e inclusivo debe
ser también un “pacto cultural”, que
respete y asuma las diversas
cosmovisiones, culturas o estilos de
vida que coexisten en la sociedad.

220. Por ejemplo, los pueblos
originarios no estan en contra del
progreso, si bien tienen una idea de
progreso diferente, muchas veces
mas humanista que la de la cultura
moderna de los desarrollados. No es



una cultura orientada al beneficio de
los que tienen poder, de los que
necesitan crear una especie de
paraiso eterno en la tierra. La
intolerancia y el desprecio ante las
culturas populares indigenas es una
verdadera forma de violencia, propia
de los “eticistas” sin bondad que
viven juzgando a los demas. Pero
ningun cambio auténtico, profundo y
estable es posible sino se realiza a
partir de las diversas culturas,
principalmente de los pobres. Un
pacto cultural supone renunciar a
entender la identidad de un lugar de
manera monolitica, y exige respetar
la diversidad ofreciéndole caminos
de promocion y de integracion social.

221. Este pacto también implica
aceptar la posibilidad de ceder algo
por el bien comun. Ninguno podra
tener toda la verdad ni satisfacer la
totalidad de sus deseos, porque esa
pretension llevaria a querer destruir
al otro negandole sus derechos. La



busqueda de una falsa tolerancia
tiene que ceder paso al realismo
dialogante, de quien cree que debe
ser fiel a sus principios, pero
reconociendo que el otro también
tiene el derecho de tratar de ser fiel a
los suyos. Es el auténtico
reconocimiento del otro, que solo el
amor hace posible, y que significa
colocarse en el lugar del otro para
descubrir qué hay de auténtico, o al
menos de comprensible, en medio de
sus motivaciones e intereses.

Recuperar la amabilidad

222. El individualismo consumista
provoca mucho atropello. Los demas
se convierten en meros obstaculos
para la propia tranquilidad
placentera. Entonces se los termina
tratando como molestias y la
agresividad crece. Esto se acentua y
llega a niveles exasperantes en
épocas de crisis, en situaciones
catastroficas, en momentos dificiles



donde sale a plena luz el espiritu del
“salvese quien pueda”. Sin embargo,
todavia es posible optar por el cultivo
de la amabilidad. Hay personas que
lo hacen y se convierten en estrellas
en medio de la oscuridad.

223. San Pablo mencionaba un fruto
del Espiritu Santo con la palabra
griega jrestotes (Ga 5,22), que
expresa un estado de &nimo que no
es aspero, rudo, duro, sino afable,
suave, que sostiene y conforta. La
persona que tiene esta cualidad
ayuda a los demas a que su
existencia sea mas soportable, sobre
todo cuando cargan con el peso de
sus problemas, urgencias y
angustias. Es una manera de tratar a
otros que se manifiesta de diversas
formas: como amabilidad en el trato,
como un cuidado para no herir con
las palabras o gestos, como un
intento de aliviar el peso de los
demas. Implica «decir palabras de
aliento, que reconfortan, que



fortalecen, que consuelan, que
estimulan», en lugar de «palabras
que humillan, que entristecen, que
irritan, que desprecian»[208].

224. La amabilidad es una liberacion
de la crueldad que a veces penetra
las relaciones humanas, de la
ansiedad que no nos deja pensar en
los demas, de la urgencia distraida
que ignora que los otros también
tienen derecho a ser felices. Hoy no
suele haber ni tiempo ni energias
disponibles para detenerse a tratar
bien a los demas, a decir “permiso”,
“perdon”, “gracias”. Pero de vez en
cuando aparece el milagro de una
persona amable, que deja a un lado
sus ansiedades y urgencias para
prestar atencion, para regalar una
sonrisa, para decir una palabra que
estimule, para posibilitar un espacio
de escucha en medio de tanta
indiferencia. Este esfuerzo, vivido
cada dia, es capaz de crear esa
convivencia sana que vence las



incomprensiones y previene los
conflictos. El cultivo de la amabilidad
no es un detalle menor ni una actitud
superficial o burguesa. Puesto que
supone valoracion y respeto, cuando
se hace cultura en una sociedad
transfigura profundamente el estilo
de vida, las relaciones sociales, el
modo de debatir y de confrontar
ideas. Facilita la busqueda de
consensos y abre caminos donde la
exasperacion destruye todos los
puentes.

Capitulo séptimo
Caminos de reencuentro

225. En muchos lugares del mundo
hacen falta caminos de paz que
lleven a cicatrizar las heridas, se
necesitan artesanos de paz
dispuestos a generar procesos de
sanacion y de reencuentro con
ingenio y audacia.

Recomenzar desde la verdad



226. Reencuentro no significa volver
a un momento anterior a los
conflictos. Con el tiempo todos
hemos cambiado. El dolor y los
enfrentamientos nos han
transformado. Ademas, ya no hay
lugar para diplomacias vacias, para
disimulos, para dobles discursos,
para ocultamientos, para buenos
modales que esconden la realidad.
Los que han estado duramente
enfrentados conversan desde la
verdad, clara y desnuda. Les hace
falta aprender a cultivar una
memoria penitencial, capaz de
asumir el pasado para liberar el
futuro de las propias
insatisfacciones, confusiones o
proyecciones. Solo desde la verdad
historica de los hechos podran hacer
el esfuerzo perseverante y largo de
comprenderse mutuamente y de
intentar una nueva sintesis para el
bien de todos. La realidad es que «el
proceso de paz es un compromiso
constante en el tiempo. Es un trabajo



paciente que busca la verdad y la
justicia, que honra la memoria de las
victimas y que se abre, paso a paso, a
una esperanza comun, mas fuerte
que la venganza»[209]. Como dijeron
los Obispos del Congo con respecto a
un conflicto que se repite, «los
acuerdos de paz en los papeles nunca
seran suficientes. Serd necesario ir
mas lejos, integrando la exigencia de
verdad sobre los origenes de esta
crisis recurrente. El pueblo tiene el
derecho de saber qué paso»[210].

227. En efecto, «la verdad es una
compafiera inseparable de la justicia
y de la misericordia. Las tres juntas
son esenciales para construir la paz
y, por otra parte, cada una de ellas
impide que las otras sean alteradas.
[...] La verdad no debe, de hecho,
conducir a la venganza, sino mas
bien a la reconciliacion y al perdon.
Verdad es contar a las familias
desgarradas por el dolor lo que ha
ocurrido con sus parientes



desaparecidos. Verdad es confesar
qué paso con los menores de edad
reclutados por los actores violentos.
Verdad es reconocer el dolor de las
mujeres victimas de violencia y de
abusos. [...] Cada violencia cometida
contra un ser humano es una herida
en la carne de la humanidad; cada
muerte violenta nos disminuye como
personas. [...] La violencia engendra
violencia, el odio engendra mas odio,
y la muerte mas muerte. Tenemos
que romper esa cadena que se
presenta como ineludible»[211].

La arquitecturay la artesania de la
paz

228. El camino hacia la paz no
implica homogeneizar la sociedad,
pero sinos permite trabajar juntos.
Puede unir a muchos en pos de
busquedas comunes donde todos
ganan. Frente a un determinado
objetivo comun, se podran aportar
diferentes propuestas técnicas,



distintas experiencias, y trabajar por
el bien comun. Es necesario tratar de
identificar bien los problemas que
atraviesa una sociedad para aceptar
que existen diferentes maneras de
mirar las dificultades y de
resolverlas. El camino hacia una
mejor convivencia implica siempre
reconocer la posibilidad de que el
otro aporte una perspectiva legitima,
al menos en parte, algo que pueda
ser rescatado, aun cuando se haya
equivocado o haya actuado mal.
Porque «nunca se debe encasillar al
otro por lo que pudo decir o hacer,
sino que debe ser considerado por la
promesa que lleva dentro de él»[212],
promesa que deja siempre un
resquicio de esperanza.

229. Como ensefiaron los Obispos de
Sudafrica, la verdadera
reconciliacién se alcanza de manera
proactiva, «formando una nueva
sociedad basada en el servicio a los
demads, mas que en el deseo de



dominar; una sociedad basada en
compartir con otros lo que uno
posee, mas que en la lucha egoista de
cada uno por la mayor riqueza
posible; una sociedad en la que el
valor de estar juntos como seres
humanos es definitivamente mas
importante que cualquier grupo
menor, sea este la familia, la nacion,
la raza o la cultura»[213]. Los
Obispos de Corea del Sur sefialaron
que una verdadera paz «solo puede
lograrse cuando luchamos por la
justicia a través del didlogo,
persiguiendo la reconciliacion y el
desarrollo mutuo»[214].

230. El esfuerzo duro por superar lo
que nos divide sin perder la
identidad de cada uno, supone que
en todos permanezca vivo un basico
sentimiento de pertenencia. Porque
«nuestra sociedad gana cuando cada
persona, cada grupo social, se siente
verdaderamente de casa. En una
familia, los padres, los abuelos, los



hijos son de casa; ninguno esta
excluido. Si uno tiene una dificultad,
incluso grave, aunque se la haya
buscado él, los demas acuden en su
ayuda, lo apoyan; su dolor es de
todos. [...] En las familias todos
contribuyen al proyecto comun,
todos trabajan por el bien comun,
pero sin anular al individuo; al
contrario, lo sostienen, lo
promueven. Se pelean, pero hay algo
que no se mueve: ese lazo familiar.
Las peleas de familia son
reconciliaciones después. Las
alegrias y las penas de cada uno son
asumidas por todos. jEso si es ser
familia! Si pudiéramos lograr ver al
oponente politico o al vecino de casa
con los mismos ojos que a los hijos,
esposas, esposos, padres o madres,
qué bueno seria. ;Amamos nuestra
sociedad o sigue siendo algo lejano,
algo anonimo, que no nos involucra,
no nos mete, no nos
compromete?»[215].



231. Muchas veces es muy necesario
negociar y asi desarrollar cauces
concretos para la paz. Pero los
procesos efectivos de una paz
duradera son ante todo
transformaciones artesanales
obradas por los pueblos, donde cada
ser humano puede ser un fermento
eficaz con su estilo de vida cotidiana.
Las grandes transformaciones no son
fabricadas en escritorios o
despachos. Entonces «cada uno juega
un papel fundamental en un unico
proyecto creador, para escribir una
nueva pagina de la historia, una
pagina llena de esperanza, llena de
paz, llena de reconciliacion»[216].
Hay una “arquitectura” de la paz,
donde intervienen las diversas
instituciones de la sociedad, cada
una desde su competencia, pero hay
también una “artesania” de la paz
que nos involucra a todos. A partir
de diversos procesos de paz que se
desarrollaron en distintos lugares del
mundo «hemos aprendido que estos



caminos de pacificacion, de primacia
de la razon sobre la venganza, de
delicada armonia entre la politica y
el derecho, no pueden obviar los
procesos de la gente. No se alcanzan
con el disefio de marcos normativos
y arreglos institucionales entre
grupos politicos o econémicos de
buena voluntad. [...] Ademas,
siempre es rico incorporar en
nuestros procesos de paz la
experiencia de sectores que, en
muchas ocasiones, han sido
invisibilizados, para que sean
precisamente las comunidades
quienes coloreen los procesos de
memoria colectiva»[217].

232. No hay punto final en la
construccion de la paz social de un
pais, sino que es «una tarea que no
da tregua y que exige el compromiso
de todos. Trabajo que nos pide no
decaeren el esfuerzo por construirla
unidad de la nacion y, a pesar de los
obstaculos, diferencias y distintos



enfoques sobre la manera de lograr
la convivencia pacifica, persistir en
la lucha para favorecer la cultura del
encuentro, que exige colocar en el
centro de toda accion politica, social
y econdmica, a la persona humana,
su altisima dignidad, y el respeto por
el bien comun. Que este esfuerzo nos
haga huirde toda tentacion de
venganza y busqueda de intereses
solo particulares y a corto
plazo»[218]. Las manifestaciones
publicas violentas, de un lado o de
otro, no ayudan a encontrar caminos
de salida. Sobre todo porque, como
bien han sefialado los Obispos de
Colombia, cuando se alientan
«movilizaciones ciudadanas no
siempre aparecen claros sus origenes
y objetivos, hay ciertas formas de
manipulacion politica y se han
percibido apropiaciones a favor de
intereses particulares»[219].

Sobre todo con los ultimos



233. La procura de la amistad social
no implica solamente el
acercamiento entre grupos sociales
distanciados a partir de algun
periodo conflictivo de la historia,
sino también la busqueda de un
reencuentro con los sectores mas
empobrecidos y vulnerables. La paz
«no solo es ausencia de guerra sino el
compromiso incansable —
especialmente de aquellos que
ocupamos un cargo de mas amplia
responsabilidad— de reconocer,
garantizar y reconstruir
concretamente la dignidad tantas
veces olvidada o ignorada de
hermanos nuestros, para que puedan
sentirse los principales protagonistas
del destino de su nacion»[220].

234. Frecuentemente se ha ofendido
a los ultimos de la sociedad con
generalizaciones injustas. Si a veces
los mas pobres y los descartados
reaccionan con actitudes que
parecen antisociales, es importante



entender que muchas veces esas
reacciones tienen que ver con una
historia de menosprecio y de falta de
inclusion social. Como ensefiaron los
Obispos latinoamericanos, «solo la
cercania que nos hace amigos nos
permite apreciar profundamente los
valores de los pobres de hoy, sus
legitimos anhelos y su modo propio
de vivir la fe. La opcion por los
pobres debe conducirnos a la
amistad con los pobres»[221].

235. Quienes pretenden pacificar a
una sociedad no deben olvidar que la
inequidad y la falta de un desarrollo
humano integral no permiten
generar paz. En efecto, «sin igualdad
de oportunidades, las diversas
formas de agresion y de guerra
encontraran un caldo de cultivo que
tarde o temprano provocara su
explosion. Cuando la sociedad —
local, nacional o mundial—
abandona en la periferia una parte
de si misma, no habra programas



politicos ni recursos policiales o de
inteligencia que puedan asegurar
indefinidamente la
tranquilidad»[222]. Si hay que volver
a empezar, siempre sera desde los
ultimos.

Elvalory el sentido del perdon

236. Algunos prefieren no hablar de
reconciliacion porque entienden que
el conflicto, la violencia y las
rupturas son parte del
funcionamiento normal de una
sociedad. De hecho, en cualquier
grupo humano hay luchas de poder
mas o0 menos sutiles entre distintos
sectores. Otros sostienen que dar
lugar al perdon es ceder el propio
espacio para que otros dominen la
situacion. Por eso, consideran que es
mejor mantener un juego de poder
que permita sostener un equilibrio
de fuerzas entre los distintos grupos.
Otros creen que la reconciliacion es
cosa de débiles, que no son capaces



de un dialogo hasta el fondo, y por
eso optan por escapar de los
problemas disimulando las
injusticias. Incapaces de enfrentar
los problemas, eligen una paz
aparente.

El conflicto inevitable

237. El perdon y la reconciliacion son
temas fuertemente acentuados en el
cristianismo y, de diversas formas, en
otras religiones. El riesgo esta en no
comprender adecuadamente las
convicciones creyentes y
presentarlas de tal modo que
terminen alimentando el fatalismo,
la inercia o la injusticia, o por otro
lado la intolerancia y la violencia.

238. Jesucristo nunca invito a
fomentar la violencia o la
intolerancia. £l mismo condenaba
abiertamente el uso de la fuerza para
imponerse a los demas: «Ustedes
saben que los jefes de las naciones
las someten y los poderosos las



dominan. Entre ustedes no debe ser
asi» (Mt 20,25-26). Por otra parte, el
Evangelio pide perdonar «setenta
veces siete» (Mt 18,22) y pone el
ejemplo del servidor despiadado, que
fue perdonado pero él a su vez no
fue capaz de perdonar a otros (cf. Mt
18,23-35).

239. Si leemos otros textos del Nuevo
Testamento, podemos advertir que
de hecho las comunidades
primitivas, inmersas en un mundo
pagano desbordado de corrupcion y
desviaciones, vivian un sentido de
paciencia, tolerancia, comprension.
Algunos textos son muy claros al
respecto: se invita a reprender a los
adversarios con dulzura (cf. 2 Tm
2,25). O se exhorta: «Que no injurien
a nadie ni sean agresivos, sino
amables, demostrando una gran
humildad con todo el mundo. Porque
nosotros también antes [...] éramos
detestables» (Tt 3,2-3). El libro de los
Hechos de los Apdstoles afirma que



los discipulos, perseguidos por
algunas autoridades, «gozaban de la
estima de todo el pueblo» (2,47; cf.
4,21.33; 5,13).

240. Sin embargo, cuando
reflexionamos acerca del perdon, de
la paz y de la concordia social, nos
encontramos con una expresion de
Jesucristo que nos sorprende: «No
piensen que vine a traer paz a la
tierra. {No vine a traer paz, sino
espada! Vine a enfrentar al hijo
contra su padre, a la hija contra su
madre, a la nuera contra su suegray
asi, los enemigos de cada uno seran
los de su familia» (Mt 10,34-36). Es
importante situarla en el contexto
del capitulo donde esta inserta. Alli
queda claro que el tema del que se
esta hablando es el de la fidelidad a
la propia opcion, sin avergonzarse,
aunque eso acarree contrariedades, y
aunque los seres queridos se
opongan a dicha opcion. Por lo tanto,
dichas palabras no invitan a buscar



conflictos, sino simplemente a
soportar el conflicto inevitable, para
que el respeto humano no lleve a
faltar a la fidelidad en pos de una
supuesta paz familiar o social. San
Juan Pablo II ha dicho que la Iglesia
«no pretende condenar todas y cada
una de las formas de conflictividad
social. La Iglesia sabe muy bien que,
a lo largo de la historia, surgen
inevitablemente los conflictos de
intereses entre diversos grupos
sociales y que frente a ellos el
cristiano no pocas veces debe
pronunciarse con coherenciay
decisién»[223].

Las luchas legitimas y el perdon

241. No se trata de proponer un
perddn renunciando a los propios
derechos ante un poderoso corrupto,
ante un criminal o ante alguien que
degrada nuestra dignidad. Estamos
llamados a amar a todos, sin
excepcion, pero amar a un opresor



no es consentir que siga siendo asi;
tampoco es hacerle pensar que lo
que él hace es aceptable. Al
contrario, amarlo bien es buscar de
distintas maneras que deje de
oprimir, es quitarle ese poder que no
sabe utilizar y que lo desfigura como
ser humano. Perdonar no quiere
decir permitir que sigan pisoteando
la propia dignidad y la de los demas,
0 dejar que un criminal continue
haciendo dafio. Quien sufre la
injusticia tiene que defender con
fuerza sus derechos y los de su
familia precisamente porque debe
preservar la dignidad que se le ha
dado, una dignidad que Dios ama. Si
un delincuente me ha hecho dafio a
mi 0 a un ser querido, nadie me
prohibe que exija justicia y que me
preocupe para que esa persona —o
cualquier otra— no vuelva a
dafiarme ni haga el mismo dafio a
otros. Corresponde que lo haga, y el
perdon no sélo no anula esa
necesidad sino que la reclama.



242. La clave esta en no hacerlo para
alimentar una ira que enferma el
alma personal y el alma de nuestro
pueblo, o por una necesidad
enfermiza de destruir al otro que
desata una carrera de venganza.
Nadie alcanza la paz interior ni se
reconcilia con la vida de esa manera.
La verdad es que «ninguna familia,
ningun grupo de vecinos o una etnia,
menos un pais, tiene futuro si el
motor que los une, convoca y tapa las
diferencias es la venganza y el odio.
No podemos ponernos de acuerdo y
unirnos para vengarnos, para
hacerle al que fue violento 1o mismo
que él nos hizo, para planificar
ocasiones de desquite bajo formatos
aparentemente legales»[224]. Asi no
se gana nada y a la larga se pierde
todo.

243. Es cierto que «no es tarea facil
superar el amargo legado de
injusticias, hostilidad y desconfianza
que dejo el conflicto. Esto sélo se



puede conseguir venciendo el mal
con el bien (cf. Rm 12,21) y mediante
el cultivo de las virtudes que
favorecen la reconciliacién, la
solidaridad y la paz»[225]. De ese
modo, «quien cultiva la bondad en su
interior recibe a cambio una
conciencia tranquila, una alegria
profunda aun en medio de las
dificultades y de las
incomprensiones. Incluso ante las
ofensas recibidas, la bondad no es
debilidad, sino auténtica fuerza,
capaz de renunciar a la
venganza»[226]. Es necesario
reconocer en la propia vida que
«también ese duro juicio que albergo
en mi corazon contra mi hermano o
mi hermana, esa herida no curada,
ese mal no perdonado, ese rencor
que solo me harda dafio, es un pedazo
de guerra que llevo dentro, es un
fuego en el corazon, que hay que
apagar para que no se convierta en
un incendio»[227].



La verdadera superacion

244. Cuando los conflictos no se
resuelven sino que se esconden o se
entierran en el pasado, hay silencios
que pueden significar volverse
complices de graves errores y
pecados. Pero la verdadera
reconciliacion no escapa del conflicto
sino que se logra en el conflicto,
superandolo a través del didlogo y de
la negociacion transparente, sincera
y paciente. La lucha entre diversos
sectores «siempre que se abstenga de
enemistades y de odio mutuo,
insensiblemente se convierte en una
honesta discusion, fundada en el
amor a la justicia»[228].

245. Reiteradas veces propuse «un
principio que es indispensable para
construir la amistad social: la unidad
es superior al conflicto. [...] No es
apostar por un sincretismo ni por la
absorcion de uno en el otro, sino por
la resolucion en un plano superior



que conserva en si las virtualidades
valiosas de las polaridades en
pugna»[229]. Sabemos bien que
«cada vez que las personas y las
comunidades aprendemos a apuntar
mas alto de nosotros mismos y de
nuestros intereses particulares, la
comprension y el compromiso mutuo
se transforman [...] en un dmbito
donde los conflictos, las tensiones e
incluso los que se podrian haber
considerado opuestos en el pasado,
pueden alcanzar una unidad
multiforme que engendra nueva
vida»[230].

La memoria

246. A quien sufrio mucho de
manera injusta y cruel, no se le debe
exigir una especie de “perdon social”.
La reconciliacion es un hecho
personal, y nadie puede imponerla al
conjunto de una sociedad, aun
cuando deba promoverla. En el
ambito estrictamente personal, con



una decision libre y generosa,
alguien puede renunciar a exigir un
castigo (cf. Mt 5,44-46), aunque la
sociedad y su justicia legitimamente
lo busquen. Pero no es posible
decretar una “reconciliacion
general”, pretendiendo cerrar por
decreto las heridas o cubrir las
injusticias con un manto de olvido.
¢Quién se puede arrogar el derecho
de perdonar en nombre de los
demas? Es conmovedor ver la
capacidad de perdon de algunas
personas que han sabido ir mas alla
del dafio sufrido, pero también es
humano comprender a quienes no
pueden hacerlo. En todo caso, lo que
jamas se debe proponer es el olvido.

247. La Shoah no debe ser olvidada.
Es el «simbolo de hasta donde puede
llegar la maldad del hombre cuando,
alimentada por falsas ideologias, se
olvida de la dignidad fundamental de
la persona, que merece respeto
absoluto independientemente del



pueblo al que pertenezca o la
religion que profese»[231]. Al
recordarla, no puedo menos que
repetir esta oracion: «Acuérdate de
nosotros en tu misericordia. Danos la
gracia de avergonzarnos de 1o que,
como hombres, hemos sido capaces
de hacer, de avergonzarnos de esta
maxima idolatria, de haber
despreciado y destruido nuestra
carne, esa carne que ta modelaste del
barro, que tu vivificaste con tu
aliento de vida. jNunca mas, Sefor,
nunca mas!»[232].

248. No deben olvidarse los
bombardeos atomicos a Hiroshima y
Nagasaki. Una vez mas «hago
memoria aqui de todas las victimas,
me inclino ante la fuerza y la
dignidad de aquellos que, habiendo
sobrevivido a esos primeros
momentos, han soportado en sus
cuerpos durante muchos afos los
sufrimientos mas agudos y, en sus
mentes, los gérmenes de la muerte



que seguian consumiendo su energia
vital. [...] No podemos permitir que
las actuales y nuevas generaciones
pierdan la memoria de lo acontecido,
esa memoria que es garante y
estimulo para construir un futuro
mas justo y mas fraterno»[233].
Tampoco deben olvidarse las
persecuciones, el trafico de esclavos
y las matanzas étnicas que
ocurrieron y ocurren en diversos
paises, y tantos otros hechos
histdricos que nos avergiienzan de
ser humanos. Deben ser recordados
siempre, una y otra vez, sin
cansarnos ni anestesiarnos.

249. Es facil hoy caer en la tentacion
de dar vuelta la pagina diciendo que
ya hace mucho tiempo que sucedio y
que hay que mirar hacia adelante.
iNo, por Dios! Nunca se avanza sin
memoria, no se evoluciona sin una
memoria integra y luminosa.
Necesitamos mantener «viva la llama
de la conciencia colectiva,



testificando a las generaciones
venideras el horror de lo que
sucedio» que «despierta y preserva
de esta manera el recuerdo de las
victimas, para que la conciencia
humana se fortalezca cada vez mas
contra todo deseo de dominacion y
destruccion»[234]. Lo necesitan las
mismas victimas —personas, grupos
sociales o naciones— para no ceder a
la l6gica que lleva a justificar las
represalias y cualquier tipo de
violencia en nombre del enorme mal
que han sufrido. Por esto, no me
refiero sdlo a la memoria de los
horrores, sino también al recuerdo
de quienes, en medio de un contexto
envenenado y corrupto fueron
capaces de recuperar la dignidad y
con pequefios o grandes gestos
optaron por la solidaridad, el perddn,
la fraternidad. Es muy sano hacer
memoria del bien.

Perdon sin olvidos



250. El perdon no implica olvido.
Decimos mas bien que cuando hay
algo que de ninguna manera puede
ser negado, relativizado o
disimulado, sin embargo, podemos
perdonar. Cuando hay algo que
jamas debe ser tolerado, justificado o
excusado, sin embargo, podemos
perdonar. Cuando hay algo que por
ninguna razon debemos permitirnos
olvidar, sin embargo, podemos
perdonar. El perdon libre y sincero
es una grandeza que refleja la
inmensidad del perdon divino. Si el
perdon es gratuito, entonces puede
perdonarse aun a quien se resiste al
arrepentimiento y es incapaz de
pedir perdon.

251. Los que perdonan de verdad no
olvidan, pero renuncian a ser
poseidos por esa misma fuerza
destructiva que los ha perjudicado.
Rompen el circulo vicioso, frenan el
avance de las fuerzas de la
destruccion. Deciden no seguir



inoculando en la sociedad la energia
de la venganza que tarde o temprano
termina recayendo una vez mas
sobre ellos mismos. Porque la
venganza nunca sacia
verdaderamente la insatisfaccion de
las victimas. Hay crimenes tan
horrendos y crueles, que hacer sufrir
a quien los cometio no sirve para
sentir que se ha reparado el dafio; ni
siquiera bastaria matar al criminal,
ni se podrian encontrar torturas que
se equiparen a lo que pudo haber
sufrido la victima. La venganza no
resuelve nada.

252. Tampoco estamos hablando de
impunidad. Pero la justicia solo se
busca adecuadamente por amor a la
justicia misma, por respeto a las
victimas, para prevenir nuevos
crimenes y en orden a preservar el
bien comun, no como una supuesta
descarga de la propia ira. El perdon
es precisamente lo que permite
buscar la justicia sin caer en el



circulo vicioso de la venganza ni en
la injusticia del olvido.

253. Cuando hubo injusticias mutuas,
cabe reconocer con claridad que
pueden no haber tenido la misma
gravedad o que no sean
comparables. La violencia ejercida
desde las estructuras y el poder del
Estado no esta en el mismo nivel de
la violencia de grupos particulares.
De todos modos, no se puede
pretender que solo se recuerden los
sufrimientos injustos de una sola de
las partes. Como ensefiaron los
Obispos de Croacia, «<nosotros
debemos a toda victima inocente el
mismo respeto. No puede haber aqui
diferencias raciales, confesionales,
nacionales o politicas»[235].

254. Pido a Dios «que prepare
nuestros corazones al encuentro con
los hermanos mas alla de las
diferencias de ideas, lengua, cultura,
religion; que unja todo nuestro ser



con el aceite de la misericordia que
cura las heridas de los errores, de las
incomprensiones, de las
controversias; la gracia de enviarnos,
con humildad y mansedumbre, a los
caminos, arriesgados pero fecundos,
de la busqueda de la paz»[236].

La guerray la pena de muerte

255. Hay dos situaciones extremas
que pueden llegar a presentarse
como soluciones en circunstancias
particularmente dramaticas, sin
advertir que son falsas respuestas,
que no resuelven los problemas que
pretenden superar y que en
definitiva no hacen mas que agregar
nuevos factores de destruccion en el
tejido de la sociedad nacional y
universal. Se trata de la guerra y de
la pena de muerte.

La injusticia de la guerra

256. «En el que trama el mal solo hay
engafio, pero en los que promueven



la paz hay alegria» (Pr 12,20). Sin
embargo hay quienes buscan
soluciones en la guerra, que
frecuentemente «se nutre de la
perversion de las relaciones, de
ambiciones hegemaonicas, de abusos
de poder, del miedo al otroy a la
diferencia vista como un
obstaculo»[237]. La guerra no es un
fantasma del pasado, sino que se ha
convertido en una amenaza
constante. El mundo esta
encontrando cada vez mas dificultad
en el lento camino de la paz que
habia emprendido y que comenzaba
a dar algunos frutos.

257. Puesto que se estan creando
nuevamente las condiciones para la
proliferacion de guerras, recuerdo
que «la guerra es la negacion de
todos los derechos y una dramatica
agresion al ambiente. Si se quiere un
verdadero desarrollo humano
integral para todos, se debe
continuar incansablemente con la



tarea de evitar la guerra entre las
naciones y los pueblos. Para tal fin
hay que asegurar el imperio
incontestado del derecho y el
infatigable recurso a la negociacion,
a los buenos oficios y al arbitraje,
como propone la Carta de las
Naciones Unidas, verdadera norma
juridica fundamental»[238]. Quiero
destacar que los 75 afios de las
Naciones Unidas y la experiencia de
los primeros 20 afios de este milenio,
muestran que la plena aplicacion de
las normas internacionales es
realmente eficaz, y que su
incumplimiento es nocivo. La Carta
de las Naciones Unidas, respetada y
aplicada con transparencia y
sinceridad, es un punto de referencia
obligatorio de justicia y un cauce de
paz. Pero esto supone no disfrazar
intenciones espurias ni colocar los
intereses particulares de un pais o
grupo por encima del bien comun
mundial. Sila norma es considerada
un instrumento al que se acude



cuando resulta favorable y que se
elude cuando no lo es, se desatan
fuerzas incontrolables que hacen un
gran dafio a las sociedades, a los mas
débiles, a la fraternidad, al medio
ambiente y a los bienes culturales,
con pérdidas irrecuperables para la
comunidad global.

258. Asi es como facilmente se opta
por la guerra detras de todo tipo de
excusas supuestamente
humanitarias, defensivas o
preventivas, acudiendo incluso a la
manipulacion de la informacion. De
hecho, en las ultimas décadas todas
las guerras han sido
pretendidamente “justificadas”.
ElCatecismo de la Iglesia Catdlica
habla de la posibilidad de una
legitima defensa mediante la fuerza
militar, que supone demostrar que se
den algunas «condiciones rigurosas
de legitimidad moral»[239]. Pero
facilmente se cae en una
interpretacion demasiado amplia de


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

este posible derecho. Asi se quieren
justificar indebidamente aun ataques
“preventivos” o acciones bélicas que
dificilmente no entrafien «malesy
desordenes mas graves que el mal
que se pretende eliminar»[240]. La
cuestion es que, a partir del
desarrollo de las armas nucleares,
quimicas y bioldgicas, y de las
enormes y crecientes posibilidades
que brindan las nuevas tecnologias,
se dio a la guerra un poder
destructivo fuera de control que
afecta a muchos civiles inocentes. Es
verdad que «nunca la humanidad
tuvo tanto poder sobre si mismay
nada garantiza que vaya a utilizarlo
bien»[241]. Entonces ya no podemos
pensar en la guerra como solucion,
debido a que los riesgos
probablemente siempre seran
superiores a la hipotética utilidad
que se le atribuya. Ante esta
realidad, hoy es muy dificil sostener
los criterios racionales madurados en
otros siglos para hablar de una



posible “guerra justa”. {Nunca mas la
guerral[242]

259. Es importante agregar que, con
el desarrollo de la globalizacion, lo
que puede aparecer como una
solucion inmediata o practica para
un lugar de la tierra, desata una
cadena de factores violentos muchas
veces subterraneos que termina
afectando a todo el planeta y
abriendo camino a nuevas y peores
guerras futuras. En nuestro mundo
ya no hay sélo “pedazos” de guerra
en un pais o en otro, sino que se vive
una “guerra mundial a pedazos”,
porque los destinos de los paises
estan fuertemente conectados entre
ellos en el escenario mundial.

260. Como decia san Juan XXIII,
«resulta un absurdo sostener que la
guerra es un medio apto para
resarcir el derecho violado»[243]. Lo
afirmaba en un periodo de fuerte
tension internacional, y asi expresd



el gran anhelo de paz que se difundia
en los tiempos de la guerra fria.
Reforzo la conviccion de que las
razones de la paz son mas fuertes
que todo calculo de intereses
particulares y que toda confianza en
el uso de las armas. Pero no se
aprovecharon adecuadamente las
ocasiones que ofrecia el final de la
guerra fria por la falta de una vision
de futuro y de una conciencia
compartida sobre nuestro destino
comun. En cambio, se cedio a la
busqueda de intereses particulares
sin hacerse cargo del bien comun
universal. Asi volvio a abrirse
camino el engafioso espanto de la
guerra.

261. Toda guerra deja al mundo peor
que como lo habia encontrado. La
guerra es un fracaso de la politica y
de la humanidad, una claudicacion
vergonzosa, una derrota frente a las
fuerzas del mal. No nos quedemos en
discusiones tedricas, tomemos



contacto con las heridas, toquemos la
carne de los perjudicados. Volvamos
a contemplar a tantos civiles
masacrados como “dafnos
colaterales”. Preguntemos a las
victimas. Prestemos atencion a los
profugos, a los que sufrieron la
radiacion atémica o los ataques
quimicos, a las mujeres que
perdieron sus hijos, a los nifios
mutilados o privados de su infancia.
Prestemos atencion a la verdad de
esas victimas de la violencia,
miremos la realidad desde sus ojos y
escuchemos sus relatos con el
corazon abierto. Asi podremos
reconocer el abismo del mal en el
corazon de la guerra y no nos
perturbara que nos traten de
ingenuos por elegir la paz.

262. Las normas tampoco seran
suficientes si se piensa que la
solucion a los problemas actuales
esta en disuadir a otros a través del
miedo, amenazando con el uso de



armas nucleares, quimicas o
bioldgicas. Porque «si se tienen en
cuenta las principales amenazas a la
pazy a la seguridad con sus
multiples dimensiones en este
mundo multipolar del siglo XXI, tales
como, por ejemplo, el terrorismo, los
conflictos asimétricos, la seguridad
informatica, los problemas
ambientales, la pobreza, surgen no
pocas dudas acerca de la
inadecuacion de la disuasion nuclear
para responder eficazmente a estos
retos. Estas preocupaciones son aun
mas consistentes si tenemos en
cuenta las catastroficas
consecuencias humanitarias y
ambientales derivadas de cualquier
uso de las armas nucleares con
devastadores efectos indiscriminados
e incontrolables en el tiempo y el
espacio. [...] Debemos preguntarnos
cuanto sea sostenible un equilibrio
basado en el miedo, cuando en
realidad tiende a aumentarlo y a
socavar las relaciones de confianza



entre los pueblos. La paz y la
estabilidad internacional no pueden
basarse en una falsa sensacion de
seguridad, en la amenaza de la
destruccion mutua o de la
aniquilacidn total, en el simple
mantenimiento de un equilibrio de
poder. [...] En este contexto, el
objetivo ultimo de la eliminacion
total de las armas nucleares se
convierte tanto en un desafio como
en un imperativo moral y
humanitario. [...] El aumento de la
interdependencia y la globalizacion
comportan que cualquier respuesta
que demos a la amenaza de las
armas nucleares, deba ser colectiva y
concertada, basada en la confianza
mutua. Esta ultima se puede
construir solo a través de un didlogo
que esté sinceramente orientado
hacia el bien comun y no hacia la
proteccion de intereses encubiertos o
particulares»[244]. Y con el dinero
que se usa en armas y otros gastos
militares, constituyamos un Fondo



mundial[245], para acabar de una
vez con el hambre y para el
desarrollo de los paises mas pobres,
de tal modo que sus habitantes no
acudan a soluciones violentas o
engarosas ni necesiten abandonar
sus paises para buscar una vida mas
digna.

La pena de muerte

263. Hay otra manera de hacer
desaparecer al otro, que no se dirige
a paises sino a personas. Es la pena
de muerte. San Juan Pablo II declaro
de manera clara y firme que esta es
inadecuada en el &mbito moral y ya
no es necesaria en el ambito
penal[246]. No es posible pensar en
una marcha atras con respecto a esta
postura. Hoy decimos con claridad
que «la pena de muerte es
inadmisible»[247] y la Iglesia se
compromete con determinacion para
proponer que sea abolida en todo el
mundo[248].



264. En el Nuevo Testamento, al
tiempo que se pide a los particulares
no tomar la justicia por cuenta
propia (cf. Rm 12,17.19), se reconoce
la necesidad de que las autoridades
impongan penas a los que obran el
mal (cf. Rm 13,4; 1 P 2,14). En efecto,
«la vida en comun, estructurada en
torno a comunidades organizadas,
necesita normas de convivencia cuya
libre violacion requiere una
respuesta adecuada»[249]. Esto
implica que la autoridad publica
legitima pueda y deba «conminar
penas proporcionadas a la gravedad
de los delitos»[250] y que se
garantice al poder judicial «la
independencia necesaria en el
ambito de la ley»[251].

265. Desde los primeros siglos de la
Iglesia, algunos se manifestaron
claramente contrarios a la pena
capital. Por ejemplo, Lactancio
sostenia que «no hay que hacer
ninguna distincion: siempre sera



crimen matar a un hombre».[252] El
Papa Nicolas I exhortaba:
«Esfuércense por liberar de la pena
de muerte no solo a cada uno de los
inocentes, sino también a todos los
culpables»[253]. Con ocasion del
juicio contra unos homicidas que
habian asesinado a dos sacerdotes,
san Agustin pedia al juez que no
quitara la vida a los asesinos, y 1o
fundamentaba de esta manera: «Con
esto no impedimos que se reprima la
licencia criminal de esos
malhechores. Queremos que se
conserven vivos y con todos sus
miembros; que sea suficiente
dirigirlos, por la presion de las leyes,
de su loca inquietud al reposo de la
salud, o bien que se les ocupe en
alguna tarea util, una vez apartados
de sus perversas acciones. También
esto se llama condena, pero todos
entenderan que se trata de un
beneficio mas bien que de un
suplicio, al ver que no se suelta la
rienda a su audacia para dafiar ni se



les impide la medicina del
arrepentimiento. [...] Encolerizate
contra la iniquidad de modo que no
te olvides de la humanidad. No
satisfagas contra las atrocidades de
los pecadores un apetito de
venganza, sino mas bien haz
intencion de curar las llagas de esos
pecadores»[254].

266. Los miedos y los rencores
facilmente llevan a entender las
penas de una manera vindicativa,
cuando no cruel, en lugar de
entenderlas como parte de un
proceso de sanacion y de reinsercion
en la sociedad. Hoy, «tanto por parte
de algunos sectores de la politica
como por parte de algunos medios de
comunicacion, se incita algunas
veces a la violencia y a la venganza,
publica y privada, no solo contra
quienes son responsables de haber
cometido delitos, sino también
contra quienes cae la sospecha,
fundada o no, de no haber cumplido



la ley. [...] Existe la tendencia a
construir deliberadamente
enemigos: figuras estereotipadas,
que concentran en si mismas todas
las caracteristicas que la sociedad
percibe o interpreta como peligrosas.
Los mecanismos de formacion de
estas imagenes son los mismos que,
en su momento, permitieron la
expansion de las ideas racistas»[255].
Esto ha vuelto particularmente
riesgosa la costumbre creciente que
existe en algunos paises de acudir a
prisiones preventivas, a reclusiones
sin juicio y especialmente a la pena
de muerte.

267. Quiero remarcar que «es
imposible imaginar que hoy los
Estados no puedan disponer de otro
medio que no sea la pena capital
para defender la vida de otras
personas del agresor injusto».
Particular gravedad tienen las asi
llamadas ejecuciones extrajudiciales
o0 extralegales, que «son homicidios



deliberados cometidos por algunos
Estados o por sus agentes, que a
menudo se hacen pasar como
enfrentamientos con delincuentes o
son presentados como consecuencias
no deseadas del uso razonable,
necesario y proporcional de la fuerza
para hacer aplicar la ley»[256].

268. «Los argumentos contrarios a la
pena de muerte son muchos y bien
conocidos. La Iglesia ha
oportunamente destacado algunos de
ellos, como la posibilidad de la
existencia del error judicial y el uso
que hacen de ello los regimenes
totalitarios y dictatoriales, que la
utilizan como instrumento de
supresion de la disidencia politica o
de persecucion de las minorias
religiosas y culturales, todas victimas
que para sus respectivas
legislaciones son “delincuentes”.
Todos los cristianos y los hombres de
buena voluntad estan llamados, por
lo tanto, a luchar no sélo por la



abolicion de la pena de muerte, legal
o ilegal que sea, y en todas sus
formas, sino también con el fin de
mejorar las condiciones carcelarias,
en el respeto de la dignidad humana
de las personas privadas de libertad.
Y esto yo lo relaciono con la cadena
perpetua. [...] La cadena perpetua es
una pena de muerte oculta»[257].

269. Recordemos que «ni siquiera el
homicida pierde su dignidad
personal y Dios mismo se hace su
garante»[258]. El firme rechazo de la
pena de muerte muestra hasta qué
punto es posible reconocer la
inalienable dignidad de todo ser
humano y aceptar que tenga un
lugar en este universo. Ya que, si no
se lo niego al peor de los criminales,
no se lo negaré a nadie, daré a todos
la posibilidad de compartir conmigo
este planeta a pesar de lo que pueda
separarnos.



270. A los cristianos que dudan y se
sienten tentados a ceder ante
cualquier forma de violencia, los
invito a recordar aquel anuncio del
libro de Isaias: «Con sus espadas
forjaran arados» (2,4). Para nosotros
esa profecia toma carne en
Jesucristo, que frente a un discipulo
cebado por la violencia dijo con
firmeza: «jVuelve tu espada a su
lugar!, pues todos los que empufian
espada, a espada moriran» (Mt
26,52). Era un eco de aquella antigua
advertencia: «Pediré cuentas al ser
humano por la vida de su hermano.
Quien derrame sangre humana, su
sangre serd derramada por otro ser
humano» (Gn 9,5-6). Esta reaccion de
Jesus, que le brot6 del corazon,
supera la distancia de los siglos y
llega hasta hoy como un constante
reclamo.

Capitulo octavo



Las religiones al servicio de la
fraternidad en el mundo

271. Las distintas religiones, a partir
de la valoracion de cada persona
humana como criatura llamada a ser
hijo o hija de Dios, ofrecen un aporte
valioso para la construccion de la
fraternidad y para la defensa de la
justicia en la sociedad. El didlogo
entre personas de distintas religiones
no se hace meramente por
diplomacia, amabilidad o tolerancia.
Como ensefiaron los Obispos de
India, «el objetivo del didlogo es
establecer amistad, paz, armonia y
compartir valores y experiencias
morales y espirituales en un espiritu
de verdad y amor»[259].

El fundamento ultimo

272. Los creyentes pensamos que, sin
una apertura al Padre de todos, no
habra razones solidas y estables para
el llamado a la fraternidad. Estamos
convencidos de que «so6lo con esta



conciencia de hijos que no son
huérfanos podemos vivir en paz
entre nosotros»[260]. Porque «la
razon, por si sola, es capaz de aceptar
la igualdad entre los hombres y de
establecer una convivencia civica
entre ellos, pero no consigue fundar
la hermandad»[261].

273. En esta linea, quiero recordar
un texto memorable: «Si no existe
una verdad trascendente, con cuya
obediencia el hombre conquista su
plena identidad, tampoco existe
ningun principio seguro que
garantice relaciones justas entre los
hombres: los intereses de clase,
grupo o nacion, los contraponen
inevitablemente unos a otros. Si no
se reconoce la verdad trascendente,
triunfa la fuerza del poder, y cada
uno tiende a utilizar hasta el extremo
los medios de que dispone para
imponer su propio interés o la propia
opinion, sin respetar los derechos de
los demas. [...] La raiz del



totalitarismo moderno hay que verla,
por tanto, en la negacion de la
dignidad trascendente de la persona
humana, imagen visible de Dios
invisible y, precisamente por esto,
sujeto natural de derechos que nadie
puede violar: ni el individuo, el
grupo, la clase social, ni la nacion o el
Estado. No puede hacerlo tampoco la
mayoria de un cuerpo social,
poniéndose en contra de la
minoria»[262].

274. Desde nuestra experiencia de fe
y desde la sabiduria que ha ido
amasandose a lo largo de los siglos,
aprendiendo también de nuestras
muchas debilidades y caidas, los
creyentes de las distintas religiones
sabemos que hacer presente a Dios
es un bien para nuestras sociedades.
Buscar a Dios con corazon sincero,
siempre que no lo empaiiemos con
nuestros intereses ideologicos o
instrumentales, nos ayuda a
reconocernos comparfieros de


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn262

camino, verdaderamente hermanos.
Creemos que «cuando, en nombre de
una ideologia, se quiere expulsar a
Dios de la sociedad, se acaba por
adorar idolos, y enseguida el hombre
se pierde, su dignidad es pisoteada,
sus derechos violados. Ustedes saben
bien a qué atrocidades puede
conducir la privacion de la libertad
de conciencia y de la libertad
religiosa, y como esa herida deja a la
humanidad radicalmente
empobrecida, privada de esperanzay
de ideales»[263].

275. Cabe reconocer que «entre las
causas mas importantes de la crisis
del mundo moderno estan una
conciencia humana anestesiada y un
alejamiento de los valores religiosos,
ademas del predominio del
individualismo y de las filosofias
materialistas que divinizan al
hombre y ponen los valores
mundanos y materiales en el lugar
de los principios supremos y



trascendentes»[264]. No puede
admitirse que en el debate publico
solo tengan voz los poderosos y los
cientificos. Debe haber un lugar para
la reflexion que procede de un
trasfondo religioso que recoge siglos
de experiencia y de sabiduria. «Los
textos religiosos clasicos pueden
ofrecer un significado para todas las
épocas, tienen una fuerza
motivadora», pero de hecho «son
despreciados por la cortedad de vista
de los racionalismos»[265].

276. Por estas razones, si bien la
Iglesia respeta la autonomia de la
politica, no relega su propia mision
al ambito de lo privado. Al contrario,
no «puede ni debe quedarse al
margen» en la construccion de un
mundo mejor ni dejar de «despertar
las fuerzas espirituales»[266] que
fecunden toda la vida en sociedad. Es
verdad que los ministros religiosos
no deben hacer politica partidaria,
propia de los laicos, pero ni siquiera



ellos pueden renunciar a la
dimension politica de la
existencia[267] que implica una
constante atencion al bien comun y
la preocupacion por el desarrollo
humano integral. La Iglesia «tiene un
papel publico que no se agota en sus
actividades de asistencia y
educacion» sino que procura «la
promocion del hombre y la
fraternidad universal»[268]. No
pretende disputar poderes terrenos,
sino ofrecerse como «un hogar entre
los hogares —esto es la Iglesia—,
abierto [...] para testimoniar al
mundo actual la fe, la esperanza y el
amor al Sefior y a aquellos que El
ama con predileccion. Una casa de
puertas abiertas. La Iglesia es una
casa con las puertas abiertas, porque
es madre»[269]. Y como Maria, la
Madre de Jesus, «queremos ser una
Iglesia que sirve, que sale de casa,
que sale de sus templos, que sale de
sus sacristias, para acompanar la
vida, sostener la esperanza, ser signo



de unidad [...] para tender puentes,
romper muros, sembrar
reconciliacion»[270].

La identidad cristiana

277. La Iglesia valora la accion de
Dios en las demas religiones, y «no
rechaza nada de lo que en estas
religiones hay de santo y verdadero.
Considera con sincero respeto los
modos de obrar y de vivir, los
preceptos y doctrinas que [...] no
pocas veces reflejan un destello de
aquella Verdad que ilumina a todos
los hombres»[271]. Pero los
cristianos no podemos esconder que
«si la musica del Evangelio deja de
vibrar en nuestras entrafas,
habremos perdido la alegria que
brota de la compasion, la ternura
que nace de la confianza, la
capacidad de reconciliacion que
encuentra su fuente en sabernos
siempre perdonados—enviados. Si la
musica del Evangelio deja de sonar



en nuestras casas, en nuestras plazas,
en los trabajos, en la politica y en la
economia, habremos apagado la
melodia que nos desafiaba a luchar
por la dignidad de todo hombre y
mujer»[272]. Otros beben de otras
fuentes. Para nosotros, ese manantial
de dignidad humana y de fraternidad
esta en el Evangelio de Jesucristo. De
él surge «para el pensamiento
cristiano y para la accion de la Iglesia
el primado que se da a la relacion, al
encuentro con el misterio sagrado
del otro, a la comunioén universal con
la humanidad entera como vocacion
de todos»[273].

278. Llamada a encarnarse en todos
los rincones, y presente durante
siglos en cada lugar de la tierra —eso
significa “catdlica”— la Iglesia puede
comprender desde su experiencia de
gracia y de pecado, la belleza de la
invitacion al amor universal. Porque
«todo lo que es humano tiene que ver
con nosotros. [...] Dondequiera que



se reunen los pueblos para establecer
los derechos y deberes del hombre,
nos sentimos honrados cuando nos
permiten sentarnos junto a
ellos»[274]. Para muchos cristianos,
este camino de fraternidad tiene
también una Madre, llamada Maria.
Ella recibio ante la Cruz esta
maternidad universal (cf. Jn 19,26) y
esta atenta no solo a Jesus sino
también «al resto de sus
descendientes» (Ap 12,17). Ella, con
el poder del Resucitado, quiere parir
un mundo nuevo, donde todos
seamos hermanos, donde haya lugar
para cada descartado de nuestras
sociedades, donde resplandezcan la
justicia y la paz.

279. Los cristianos pedimos que, en
los paises donde somos minoria, se
nos garantice la libertad, asi como
nosotros la favorecemos para
quienes no son cristianos alli donde
ellos son minoria. Hay un derecho
humano fundamental que no debe



ser olvidado en el camino de la
fraternidad y de la paz; el de la
libertad religiosa para los creyentes
de todas las religiones. Esa libertad
proclama que podemos «encontrar
un buen acuerdo entre culturas y
religiones diferentes; atestigua que
las cosas que tenemos en comun son
tantas y tan importantes que es
posible encontrar un modo de
convivencia serena, ordenada y
pacifica, acogiendo las diferencias y
con la alegria de ser hermanos en
cuanto hijos de un unico Dios»[275].

280. Al mismo tiempo, pedimos a
Dios que afiance la unidad dentro de
la Iglesia, unidad que se enriquece
con diferencias que se reconcilian
por la accion del Espiritu Santo.
Porque «fuimos bautizados en un
mismo Espiritu para formar un solo
cuerpo» (1 Co 12,13) donde cada uno
hace su aporte distintivo. Como decia
san Agustin: «El oido ve a través del
0jo, y el o0jo escucha a través del



0ido»[276]. También urge seguir
dando testimonio de un camino de
encuentro entre las distintas
confesiones cristianas. No podemos
olvidar aquel deseo que expreso
Jesucristo: «Que todos sean uno» (Jn
17,21). Escuchando su llamado
reconocemos con dolor que al
proceso de globalizacion le falta
todavia la contribucion profética y
espiritual de la unidad entre todos
los cristianos. No obstante, «mientras
nos encontramos aun en camino
hacia la plena comunion, tenemos ya
el deber de dar testimonio comun del
amor de Dios a su pueblo
colaborando en nuestro servicio a la
humanidad»[277].

Religion y violencia

281. Entre las religiones es posible un
camino de paz. El punto de partida
debe ser la mirada de Dios. Porque
«Dios no mira con los ojos, Dios mira
con el corazon. Y el amor de Dios es



el mismo para cada persona sea de la
religion que sea. Y si es ateo es el
mismo amor. Cuando llegue el ultimo
dia y exista la luz suficiente sobre la
tierra para poder ver las cosas como
son, jnos vamos a llevar cada
sorpresa!»[278].

282. También «los creyentes
necesitamos encontrar espacios para
conversar y para actuar juntos por el
bien comun y la promocion de los
mas pobres. No se trata de que todos
seamos mas light o de que
escondamos las convicciones propias
que nos apasionan para poder
encontrarnos con otros que piensan
distinto. [...] Porque mientras mas
profunda, sélida y rica es una
identidad, mas tendra para
enriquecer a los otros con su aporte
especifico»[279]. Los creyentes nos
vemos desafiados a volver a nuestras
fuentes para concentrarnos en lo
esencial: la adoracion a Dios y el
amor al projimo, de manera que



algunos aspectos de nuestras
doctrinas, fuera de su contexto, no
terminen alimentando formas de
desprecio, odio, xenofobia, negacion
del otro. La verdad es que la
violencia no encuentra fundamento
en las convicciones religiosas
fundamentales sino en sus
deformaciones.

283. El culto a Dios sincero y humilde
«no lleva a la discriminacién, al odio
y la violencia, sino al respeto de la
sacralidad de la vida, al respeto de la
dignidad y la libertad de los demas, y
al compromiso amoroso por
todos»[280]. En realidad «el que no
ama no conoce a Dios, porque Dios es
amor» (1 Jn 4,8). Por ello «el
terrorismo execrable que amenaza la
seguridad de las personas, tanto en
Oriente como en Occidente, tanto en
el Norte como en el Sur, propagando
el panico, el terror y el pesimismo no
es a causa de la religion —aun
cuando los terroristas la utilizan—,



sino de las interpretaciones
equivocadas de los textos religiosos,
politicas de hambre, pobreza,
injusticia, opresion, arrogancia; por
esto es necesario interrumpir el
apoyo a los movimientos terroristas
a través del suministro de dinero,
armas, planes o justificaciones y
también la cobertura de los medios, y
considerar esto como crimenes
internacionales que amenazan la
seguridad y la paz mundiales. Tal
terrorismo debe ser condenado en
todas sus formas y
manifestaciones»[281]. Las
convicciones religiosas sobre el
sentido sagrado de la vida humana
nos permiten «reconocer los valores
fundamentales de nuestra
humanidad comun, los valores en
virtud de los que podemos y
debemos colaborar, construir y
dialogar, perdonar y crecer,
permitiendo que el conjunto de las
voces forme un noble y armoénico



canto, en vez del griterio fanatico del
odio»[282].

284. A veces la violencia
fundamentalista, en algunos grupos
de cualquier religion, es desatada por
la imprudencia de sus lideres. Pero
«el mandamiento de la paz esta
inscrito en lo profundo de las
tradiciones religiosas que
representamos. [...] Los lideres
religiosos estamos llamados a ser
auténticos “dialogantes”, a trabajar
en la construccion de la paz no como
intermediarios, sino como auténticos
mediadores. Los intermediarios
buscan agradar a todas las partes,
con el fin de obtener una ganancia
para ellos mismos. El mediador, en
cambio, es quien no se guarda nada
para si mismo, sino que se entrega
generosamente, hasta consumirse,
sabiendo que la unica ganancia es la
de la paz. Cada uno de nosotros esta
llamado a ser un artesano de la paz,
uniendo y no dividiendo,



extinguiendo el odio y no
conservandolo, abriendo las sendas
del didlogo y no levantando nuevos
muros»[283].

Llamamiento

285. En aquel encuentro fraterno que
recuerdo gozosamente, con el Gran
Iman Ahmad Al-Tayyeb «declaramos
—firmemente— que las religiones no
incitan nunca a la guerra y no instan
a sentimientos de odio, hostilidad,
extremismo, ni invitan a la violencia
0 al derramamiento de sangre. Estas
desgracias son fruto de la desviacion
de las ensefianzas religiosas, del uso
politico de las religiones y también
de las interpretaciones de grupos
religiosos que han abusado —en
algunas fases de la historia— de la
influencia del sentimiento religioso
en los corazones de los hombres. [...]
En efecto, Dios, el Omnipotente, no
necesita ser defendido por nadie y no
desea que su nombre sea usado para



aterrorizar a la gente»[284]. Por ello
quiero retomar aqui el llamamiento
de paz, justicia y fraternidad que
hicimos juntos:

«En el nombre de Dios que ha creado
todos los seres humanos iguales en
los derechos, en los deberes y en la
dignidad, y los ha llamado a convivir
como hermanos entre ellos, para
poblar la tierra y difundir en ella los
valores del bien, la caridad y la paz.

En el nombre de la inocente alma
humana que Dios ha prohibido
matar, afirmando que quien mata a
una persona es como si hubiese
matado a toda la humanidad y quien
salva a una es como si hubiese
salvado a la humanidad entera.

En el nombre de los pobres, de los
desdichados, de los necesitados y de
los marginados que Dios ha
ordenado socorrer como un deber
requerido a todos los hombres y en



modo particular a cada hombre
acaudalado y acomodado.

En el nombre de los huérfanos, de las
viudas, de los refugiados y de los
exiliados de sus casas y de sus
pueblos; de todas las victimas de las
guerras, las persecuciones y las
injusticias; de los débiles, de cuantos
viven en el miedo, de los prisioneros
de guerra y de los torturados en
cualquier parte del mundo, sin
distincion alguna.

En el nombre de los pueblos que han
perdido la seguridad, la paz y la
convivencia comun, siendo victimas
de la destruccion, de la ruina y de las
guerras.

En nombre de la fraternidad humana
que abraza a todos los hombres, los
une y los hace iguales.

En el nombre de esta fraternidad
golpeada por las politicas de
integrismo y division y por los



sistemas de ganancia insaciable y las
tendencias ideoldgicas odiosas, que
manipulan las acciones y los destinos
de los hombres.

En el nombre de la libertad, que Dios
ha dado a todos los seres humanos,
creandolos libres y distinguiéndolos
con ella.

En el nombre de la justicia y de la
misericordia, fundamentos de la
prosperidad y quicios de la fe.

En el nombre de todas las personas
de buena voluntad, presentes en
cada rincon de la tierra.

En el nombre de Dios y de todo esto
[...] “asumimos” la cultura del
dialogo como camino; la
colaboracion comun como conducta;
el conocimiento reciproco como
método y criterio»[285].

KKk



286. En este espacio de reflexion
sobre la fraternidad universal, me
senti motivado especialmente por
san Francisco de Asis, y también por
otros hermanos que no son catdlicos:
Martin Luther King, Desmond Tutu,
el Mahatma Mohandas Gandhiy
muchos mas. Pero quiero terminar
recordando a otra persona de
profunda fe, quien, desde su intensa
experiencia de Dios, hizo un camino
de transformacion hasta sentirse
hermano de todos. Se trata del beato
Carlos de Foucauld.

287. El fue orientando su suefio de
una entrega total a Dios hacia una
identificacion con los ultimos,
abandonados en lo profundo del
desierto africano. En ese contexto
expresaba sus deseos de sentir a
cualquier ser humano como un
hermano,[286] y pedia a un amigo:
«Ruegue a Dios para que yo sea
realmente el hermano de todos».
[287] Queria ser, en definitiva, «el



hermano universal»[288]. Pero sélo
identificaAndose con los ultimos llegd
a ser hermano de todos. Que Dios
inspire ese suefio en cada uno de
nosotros. Amen.

Oracion al Creador
Sefior y Padre de la humanidad,

que creaste a todos los seres
humanos con la misma dignidad,

infunde en nuestros corazones un
espiritu fraternal.

Inspiranos un suefio de reencuentro,
de dialogo, de justicia y de paz.

Impulsanos a crear sociedades mas
sanas

y un mundo mas digno,

sin hambre, sin pobreza, sin
violencia, sin guerras.

Que nuestro corazon se abra



a todos los pueblos y naciones de la
tierra,

para reconocer el bien y la belleza
que sembraste en cada uno,

para estrechar lazos de unidad, de
proyectos comunes,

de esperanzas compartidas. Ameén.
Oracion cristiana ecuménica
Dios nuestro, Trinidad de amor,

desde la fuerza comunitaria de tu
intimidad divina

derrama en nosotros el rio del amor
fraterno.

Danos ese amor que se reflejaba en
los gestos de Jesus,

en su familia de Nazaret y en la
primera comunidad cristiana.



Concede a los cristianos que vivamos
el Evangelio

y podamos reconocer a Cristo en
cada ser humano,

para verlo crucificado en las
angustias de los abandonados

y olvidados de este mundo

y resucitado en cada hermano que se
levanta.

Ven, Espiritu Santo, muéstranos tu
hermosura

reflejada en todos los pueblos de la
tierra,

para descubrir que todos son
importantes,

que todos son necesarios, que son
rostros diferentes

de la misma humanidad que amas.
Ameén.



Dado en Asis, junto a la tumba de san
Francisco, el 3 de octubre del anio
2020, vispera de la Fiesta del
“Poverello”, octavo de mi Pontificado.

Francisco

[1]Admoniciones, 6, 1: Fonti
Francescane (FF) 155; cf. Escritos.
Biografias. Documentos de la época,
ed. Bac, Madrid 2011, 94.

[2]Ibid., 25: FF 175; cf. ibid., p. 99.

[3] S. Francisco de Asis, Regla no
bulada de los hermanos menores, 16,
3.6: FF 42-43; cf. ibid., 120.

[4] Eloi Leclerc, O.F.M., Exilio y
ternura, ed. Marova, Madrid 1987,
205.

[5] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019): I’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 6.

[6] Discurso en el encuentro
ecuménico e interreligioso con los
jJjovenes, Skopie — Macedonia del
Norte (7 mayo 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (10 mayo 2019), p. 13.

[7]1Discurso al Parlamento europeo,
Estrasburgo (25 noviembre 2014):
AAS 106 (2014), 996; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (28 noviembre 2014), p. 3.

[8] Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomadtico,
Santiago — Chile (16 enero 2018): AAS
110 (2018), 256.

[9] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), 19: AAS
101 (2009), 655.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

[10] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 181.

[11] Card. Raul Silva Henriquez,
S.D.B., Homilia en el Tedeum en
Santiago de Chile (18 septiembre
1974).

[12] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 57: AAS 107 (2015), 869.

[13]Discurso al Cuerpo diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 120;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (15 enero 2016),

p. 7.

[14] Discurso al Cuerpo diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (13
enero 2014): AAS 106 (2014), 83-84;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (17 enero 2014),

p. 7.

[15] Cf. Discurso a la Fundacion
Centesimus annus pro Pontifice (25


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html

mayo 2013): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espaiiola (31
mayo 2013), p. 4.

[16] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 14: AAS 59 (1967), 264.

[17] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), 22: AAS
101 (2009), 657.

[18]Discurso a las autoridades, Tirana
— Albania (21 septiembre 2014): AAS
106 (2014), 773; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (26 septiembre 2014), p. 7.

[19] Mensaje a los participantes en la
Conferencia internacional “Los
derechos humanos en el mundo
contemporaneo: conquistas,
omisiones, negaciones” (10 diciembre
2018): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (14
diciembre 2018), p. 11.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html

[20] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 212: AAS 105
(2013), 1108.

[21] Mensaje para la 48.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2015 (8
diciembre 2014), 3-4: AAS 107 (2015),
69-71; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espariola (12
diciembre 2014), p. 9.

[22] Ibid., 5: AAS 107 (2015), 72;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (12 diciembre
2014), p. 9.

[23] Mensaje para la 49.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2016 (8
diciembre 2015), 2: AAS 108 (2016),
49; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (18-25
diciembre 2015), p. 8.

[24] Mensaje para la 53.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 1:L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html

Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 diciembre 2019), p. 6.

[25] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki — Japon (24
noviembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (29 noviembre 2019), p. 11.

[26] Discurso a los profesores y
estudiantes del Colegio “San Carlos”
de Milan (6 abril 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (14 abril 2019), p. 7.

[27] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019): I’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 7.

[28] Discurso al mundo de la cultura,
Cagliari - Italia (22 septiembre 2013):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (27 septiembre
2013), p. 15.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html

[29] Humana communitas. Carta al
Presidente de la Pontificia Academia
para la Vida con ocasion del 25.°
aniversario de su institucion (6 enero
2019), 2. 6: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (18
enero 2019), pp. 6-7.

[30] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[31] Momento extraordinario de
oracion en tiempos de epidemia (27
marzo 2020): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (3
abril 2020), p. 3.

[32] Homilia durante la Santa Misa,
Skopie — Macedonia del Norte (7
mayo 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (10
mayo 2019), p. 12.

[33] Cf. Eneidal, 462: «Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt».


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref33

[34] «Historia [...] magistra
vitae» (Marco Tulio Cicerdn, De
Oratore, 2, 36).

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 204: AAS 107 (2015), 928.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 91.

[37] Ibid., 92.
[38] Ibid., 93.

[39] Benedicto XVI, Mensaje para la
99.% Jornada Mundial del Migrante y
del Refugiado (12 octubre 2012): AAS
104 (2012), 908; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (11 noviembre 2012), p. 4.

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 92.

[41] Mensaje para la 106.¢ Jornada
Mundial del Migrante y del Refugiado
2020 (13 mayo 2020): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref35
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html

Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (22 mayo 2020), p. 5.

[42]Discurso al Cuerpo diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 124;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (15 enero 2016),

p- 8.

[43]Discurso al Cuerpo diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (13
enero 2014): AAS 106 (2014), 84;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (17 enero 2014),

p. 7.

[44]Discurso al Cuerpo diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 123;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (15 enero 2016),

p- 8.

[45] Mensaje para la 105.¢ Jornada
Mundial del Migrante y del Refugiado
(27 mayo 2019): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html

Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (31 mayo 2019), p. 6.

[46] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 88.

[47] Ibid., 89.

[48] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 115.

[49]Del filmEl Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

[50] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomadtico,
Tallin — Estonia (25 septiembre 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (5 octubre 2018),

p- 4.

[51] Cf. Momento extraordinario de
oracion en tiempos de epidemia (27
marzo 2020): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (3


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref50
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html

abril 2020), p. 3; Mensaje para la 4.¢
Jornada Mundial de los Pobres 2020
(13 junio 2020), 6: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (19 junio 2020), p. 5.

[52] Saludo a los jovenes del Centro
Cultural Padre Félix Varela, La
Habana - Cuba (20 septiembre 2015):
L’Osservatore Romano (21-22
septiembre 2015), p. 6.

[53] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 1.

[54] S. Ireneo de Lyon, Adversus
Haereses 2, 25, 2: PG 7/1, 798-s.

[55] Talmud Bavli (Talmud de
Babilonia), Sabbat, 31 a.

[56] Discurso a los asistidos de las
obras de caridad de la Iglesia, Tallin —
Estonia (25 septiembre 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html

en lengua espafiola (5 octubre 2018),
p- S.

[57] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[58] Homiliae in Matthaeum, 50, 3: PG
58, 508.

[59]Mensaje con ocasion del
Encuentro de los Movimientos
populares, Modesto — Estados Unidos
(10 febrero 2017): AAS 109 (2017),
291.

[60] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 235: AAS 105
(2013), 1115.

[61] S. Juan Pablo II,Mensaje a los
discapacitados, Angelus en
Osnabrick — Alemania (16
noviembre 1980): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (23 noviembre 1980), p. 9.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref59
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref60
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 24.

[63] Gabriel Marcel, Du refus a
Uinvocation, ed. NRF, Paris 1940, 50;
cf. id., De la negacion a la invocacion,
en Obras selectas, ed. BAC, Madrid
2004, vol. 2, 41.

[64] Angelus (10 noviembre 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (15 noviembre
2019), p. 3.

[65] Cf. Sto. Tomas de Aquino,
Scriptum super Sententiis, lib. 3, dist.
27,q.1, a. 1, ad 4: «Dicitur amor
extasim facere, et fervere, quia quod
fervet extra se bullit et exhalat» (se
dice que el amor produce éxtasis y
efervescencia puesto que lo
efervescente bulle fuerade siy
expira).

[66] Karol Wojtyla, Amory
responsabilidad, Madrid 1978, 136.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref66

[67] Karl Rahner, S.]., El afio liturgico,
Barcelona 1966, 28. Obra original:
Kleines Kirchenjahr. Ein Gang durch
den Festkreis, ed. Herder, Friburgo
1981, 30.

[68]Regula, 53, 15: «Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur».

[69] Cf. Summa Theologiae, 1I-11, q. 23,
art. 7; S. Agustin, Contra Julianum, 4,
18: PL 44, 748: «De cuantos placeres
se privan los avaros para aumentar
sus tesoros o por el temor de verlos
disminuir».

[70] «Secundum acceptionem
divinam» (Scriptum super Sententiis,
lib. 3, dist. 27, a. 1, q. 1, concl. 4).

[71] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), 15:
AAS 98 (2006), 230.

[72]Summa Theologiae 11-11, q. 27, art.
2, resp.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref69
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref72

[73]Ibid., I-11, q. 26, art. 3, resp.
[74]Ibid., q. 110, art. 1, resp.

[75] Mensaje para la 47.“ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2014 (8
diciembre 2013), 1: AAS 106 (2014),
22; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (13
diciembre 2013), p. 8.

[76] Cf. Angelus (29 diciembre 2013):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (3 enero 2014),
pPp- 2-3;Discurso al Cuerpo
diplomadtico acreditado ante la Santa
Sede (12 enero 2015): AAS 107 (2015),
165; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (16
enero 2015), p. 10.

[77] Mensaje para el Dia internacional
de las personas con discapacidad (3
diciembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (6 diciembre 2019), pp.
5.12.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html

[78] Discurso en el Encuentro por la
libertad religiosa con la comunidad
hispana y otros inmigrantes,
Filadelfia — Estados Unidos (26
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1050-1051.

[79] Discurso a los jovenes, Tokio —
Japon (25 noviembre 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (29 noviembre
2019), p. 15.

[80] En estas consideraciones me
dejo inspirar por el pensamiento de
Paul Ricoeur, «Le socius et le
prochain», en Histoire et vérité, ed.
Le Seuil, Paris 1967, 113-127.

[81] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 190: AAS 105
(2013), 1100.

[82] Ibid., 209: AAS 105 (2013), 1107.

[83] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref81
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref82
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref83
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129

[84]Mensaje para el evento “Economy
of Francesco” (1 mayo 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (17 mayo 2019),

p. 5.

[85] Discurso al Parlamento europeo,
Estrasburgo (25 noviembre 2014):
AAS 106 (2014), 997; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (28 noviembre 2014), p. 3.

[86] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 229: AAS 107 (2015), 937.

[87] Mensaje para la 49.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2016 (8
diciembre 2015), 6: AAS 108 (2016),
57-58; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espariola (18-25
diciembre 2015), p. 10.

[88] La solidez esta en la raiz
etimologica de la palabra
solidaridad. La solidaridad, en el
significado ético-politico que esta ha
asumido en los ultimos dos siglos, da


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref86
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref88

lugar a una construccion social
segura y firme.

[89] Homilia durante la Santa Misa,
La Habana — Cuba (20 septiembre
2015): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espariola (25
septiembre 2015), p. 3.

[90] Discurso a los participantes en el
Encuentro mundial de Movimientos
populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-852.

[91] Cf. S. Basilio, Homilia 21.Quod
rebus mundanis adhaerendum non sit,
3, 5: PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; S.
Pedro Crisologo, Sermo 123: PL 52,
536-540; S. Ambrosio, De Nabuthe,
27.52: PL 14, 738s; S. Agustin, In
Iohannis Evangelium 6, 25: PL 35,
1436s.

[92] De Lazaro Concio 2, 6: PG 48,
992D.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref92

[93] Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

[94] Carta enc. Centesimus annus (1
mayo 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

[95]Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 93: AAS 107 (2015), 884.

[96]S. Juan Pablo II, Carta enc.
Laborem exercens (14 septiembre
1981), 19: AAS 73 (1981), 626.

[97] Cf. Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 172.

[98] Carta enc. Populorum progressio
(26 marzo 1967), 22: AAS 59 (1967),
268.

[99] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 33: AAS 80 (1988), 557.

[100] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 95: AAS 107 (2015), 885.

[101] Ibid., 129: AAS 107 (2015), 899.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref94
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref100
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref101
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129

[102] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 15: AAS 59 (1967), 265;
Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 junio 2009), 16: AAS 101
(2009), 652.

[103] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 93: AAS 107 (2015),
884-885; Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 noviembre 2013),
189-190: AAS 105 (2013), 1099-1100.

[104] Conferencia de Obispos
Catolicos de Estados Unidos, Abramos
nuestros corazones: El incesante
llamado al amor. Carta pastoral
contra el racismo (noviembre 2018).

[105] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 51: AAS 107 (2015), 867.

[106] Cf. Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 6:
AAS 101 (2009), 644.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref103
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref105
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref106
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

[107] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), 35:
AAS 83 (1991), 838.

[108] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki — Japon (24
noviembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (29 noviembre 2019), p. 11.

[109] Cf. Obispos catolicos de México
y los Estados Unidos, Carta pastoral
Juntos en el camino de la esperanza
ya no somos extranjeros (enero 2003).

[110] Audiencia general (3 abril 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (5 abril 2019), p.
20.

[111] Cf. Mensaje para la 104.¢
Jornada Mundial del Migrantey del
Refugiado (14 enero 2018): AAS 109
(2017), 918-923; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (19 enero 2018), p. 2.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref110
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html

[112] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 10.

[113] Discurso al Cuerpo diplomdtico
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 124;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (15 enero 2016),

p- 8.

[114] Ibid., 122; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (15 enero 2016), p. 8.

[115] Exhort. ap. postsin. Christus
vivit (25 marzo 2019), 93.

[116]Ibid., 94.

[117] Discurso a las autoridades,
Sarajevo — Bosnia-Herzegovina (6
junio 2015): L’Osservatore Romano,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref113
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html

ed. semanal en lengua espaiiola (12
junio 2015), p. 5.

[118]Latinoamérica. Conversaciones
con Herndn Reyes Alcaide, ed.
Planeta, Buenos Aires 2017, 105.

[119] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comtn, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 10.

[120] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700.

[121] Ibid., 60: AAS 101 (2009), 695.
[122] Ibid., 67: AAS 101 (2009), 700.

[123] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 447.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref119
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

[124] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 234: AAS 105
(2013), 1115.

[125] Ibid., 235: AAS 105 (2013), 1115.
[126] Ibid.

[127] S. Juan Pablo II, Discurso a los
representantes del mundo de la
cultura argentina, Buenos Aires —
Argentina (12 abril 1987), 4:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (10 mayo 1987),
p- 20.

[128] Cf. id., Discurso a los cardenales
(21 diciembre 1984), 4: AAS 76 (1984),
506; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (30
diciembre 1984), p. 3.

[129] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 37.

[130] Georg Simmel, «Puente y
puerta», enEl individuo y la libertad.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref124
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref125
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref126
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref127
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref130

Ensayos de critica de la cultura, ed.
Peninsula, Barcelona 2001, 34. Obra
original: Briicke und Ttir. Essays des
Philosophen zur Geschichte, Religion,
Kunst und Gesellschaft, ed. Michael
Landmann, Kohler-Verlag, Stuttgart
1957, 6.

[131] Cf. Jaime Hoyos-Vasquez, S.].,
«Ldgica de las relaciones sociales.
Reflexion onto-logica», en Revista
Universitas Philosophica, 15-16,
Bogota (diciembre 1990 - junio 1991),
95-106.

[132] Antonio Spadaro, S.]., Las
huellas de un pastor. Una
conversacion con el Papa Francisco,
en: Jorge Mario Bergoglio — Papa
Francisco,En tus ojos esta mi palabra.
Homilias y discursos de Buenos Aires
(1999-2013), Publicaciones
Claretianas, Madrid 2017, 24-25; cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
noviembre 2013), 220-221: AAS 105
(2013), 1110-1111.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref131
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref132
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social

[133] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 204: AAS 105
(2013), 1106.

[134] Cf. Ibid.: AAS 105 (2013),
1105-1106.

[135] Ibid., 202: AAS 105 (2013), 1105.

[136] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 128: AAS 107 (2015), 898.

[137] Discurso al Cuerpo diplomdtico
acreditado ante la Santa Sede (12
enero 2015): AAS 107 (2015), 165;
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (16 enero 2015),
p- 10; cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro mundial de
Movimientos populares (28 octubre
2014): AAS 106 (2014), 851-859.

[138] Algo semejante puede decirse
de la categoria biblica de “Reino de
Dios”.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref133
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref134
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref135
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref136
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref138

[139] Paul Ricoeur, Histoire et vérité,
ed. Le Seuil, Paris 1967, 122.

[140] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

[141] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 35:
AAS 101 (2009), 670.

[142] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos
populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 858.

[143] Ibid.

[144]Discurso a los participantes en el
Encuentro mundial de Movimientos
populares (5 noviembre 2016):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (11 noviembre
2016), p. 6.

[145] Ibid., p. 8.

[146] Ibid.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref140
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref142
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html

[147] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

[148] Discurso a la Organizacion de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.

[149] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 175: AAS 107 (2015), 916-917.

[150] Cf. Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700-701.

[151] Ibid.:-AAS 101 (2009), 700.

[152] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 434.

[153] Discurso a la Organizacion de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.1041.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref147
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref148
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref149
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

[154] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 437.

[155] S. Juan Pablo II, Mensaje para la
37.% Jornada Mundial de la Paz 1
enero 2004, 5: AAS 96 (2004),
117;L’0Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (19
diciembre 2003), p. 5.

[156] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 439.

[157] Cf. Comision social de los
Obispos de Francia, Declaracion
Réhabiliter la politique (17 febrero
1999).

[158] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

[159] Ibid., 196: AAS 107 (2015), 925.
[160]Ibid., 197: AAS 107 (2015), 925.

[161] Ibid., 181: AAS 107 (2015), 919.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref154
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref158
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref160
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref161
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181

[162] Ibid., 178: AAS 107 (2015), 918.

[163] Conferencia Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral
Responsabilidade soliddria pelo bem
comum (15 septiembre 2003), 20; cf.
Carta enc. Laudato si’, 159: AAS 107
(2015), 911.

[164] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 191: AAS 107 (2015), 923.

[165] Pio XI, Discurso a la Federacion
Universitaria Catolica Italiana (18
diciembre 1927): L’Osservatore
Romano (23 diciembre 1927), 3.

[166] Cf. Id., Carta enc. Quadragesimo
anno (15 mayo 1931), 88: AAS 23
(1931), 206-207.

[167] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 205: AAS 105
(2013), 1106.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref162
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref163
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref164
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref167
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso

[168] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2:
AAS 101 (2009), 642.

[169] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 231: AAS 107 (2015), 937.

[170] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2:
AAS 101 (2009), 642.

[171] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 207.

[172] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 marzo 1979),
15: AAS 71 (1979), 288.

[173] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

[174]Consejo Pontificio Justicia y Paz,
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 207.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref169
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

[175] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2:
AAS 101 (2009), 642.

[176]Ibid., 3: AAS 101 (2009), 643.
[177] Ibid., 4: AAS 101 (2009), 643.
[178]Ibid.

[179]Ibid., 3: AAS 101 (2009), 643.
[180]Ibid.: AAS 101 (2009), 642.

[181] La doctrina moral catdlica,
siguiendo la ensefianza de santo
Tomas de Aquino, distingue entre el
acto “elicito” y el acto “imperado” (cf.
Summa Theologiae, I-11, q. 8-17;
Marcellino Zalba, S.]., Theologiae
moralis summa. Theologia moralis
fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, ed. BAC,
Madrid 1952, vol. 1, 69; Antonio Royo
Marin, O.P,, Teologia de la perfeccion
cristiana, ed. BAC, Madrid 1962,
192-196).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref178
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref181

[182] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 208.

[183] Cf. S. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 42: AAS 80 (1988), 572-574; 1d.,
Carta enc. Centesimus annus (1 mayo
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

[184] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos
populares (28 octubre 2014):AAS 106
(2014), 852.

[185]Discurso al Parlamento europeo,
Estrasburgo (25 noviembre 2014):
AAS 106 (2014), 999; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (28 noviembre 2014), p. 4.

[186] Discurso a la clase dirigente y al
Cuerpo diplomadtico, Bangui —
Republica Centroafricana (29
noviembre 2015): AAS 107 (2015),
1320;L’Osservatore Romano, ed.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref183
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html

semanal en lengua espafiola (4
diciembre 2015), p. 15.

[187] Discurso a la Organizacion de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1039.

[188] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos
populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 853.

[189] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 7.

[190] René Voillaume, Hermano de
todos, ed. Narcea, Madrid 1978,
15-17.

[191] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref191
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html

L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[192] Audiencia general (18 febrero
2015): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (20
febrero 2015)p. 2.

[193] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 274: AAS 105
(2013), 1130.

[194]Ibid., 279: AAS 105 (2013), 1132.

[195] Mensaje para la 52.° Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2019 (8
diciembre 2018), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (21 diciembre 2018), p. 7.

[196] Discurso en el encuentro con la
clase dirigente, Rio de Janeiro — Brasil
(27 julio 2013): AAS 105 (2013),
683-684.

[197] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 108.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref192
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref193
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref194
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref195
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref196
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref197
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108

[198] Del filmE!l Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

[199] Mensaje para la 48.“ Jornada
Mundial de las Comunicaciones
Sociales (24 enero 2014): AAS 106
(2014), 113; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua esparfiola (24
enero 2014), p. 3.

[200] Conferencia de Obispos
catolicos de Australia —
Departamento de Justicia social,
Making it real: genuine human
encounter in our digital world
(noviembre 2019), 5.

[201] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 123: AAS 107 (2015), 896.

[202] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Veritatis splendor (6 agosto 1993), 96:
AAS 85 (1993), 1209.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref198
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref199
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref200
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref201
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref202
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html

[203] Los cristianos creemos,
ademas, que Dios nos ofrece su
gracia para que sea posible actuar
como hermanos.

[204] Vinicius De Moraes, Samba de
la bendicion (Samba da Béngdo), en el
disco Um encontro no Au bon
Gourmet, Rio de Janeiro (2 agosto
1962).

[205] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 237: AAS 105
(2013), 1116.

[206] Ibid., 236: AAS 105 (2013), 1115.
[207] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[208] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 100: AAS 108
(2016), 351.

[209] Mensaje para la 53.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 2: L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref203
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref204
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref205
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref206
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref207
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref208
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref209
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html

Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 septiembre 2019), p. 6.

[210] Conferencia Episcopal del
Congo, Message au Peuple de Dieu et
aux femmes et aux hommes de bonne
volonté (9 mayo 2018).

[211] Discurso en el gran encuentro de
oracion por la reconciliacion
nacional, Villavicencio — Colombia (8
septiembre 2017): AAS 109 (2017),
1063-1064.1066.

[212] Mensaje para la 53.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 3: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 diciembre 2019), p. 7.

[213] Conferencia de Obispos de
Sudafrica, Pastoral letter on christian
hope in the current crisis (mayo
1986).

[214] Conferencia de Obispos
catolicos de Corea, Appeal of the


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref210
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref211
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref212
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref213
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref214

Catholic Church in Korea for Peace on
the Korean Peninsula (15 agosto
2017).

[215] Discurso a la sociedad civil,
Quito — Ecuador (7 julio 2015):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (10 julio 2015), p.
7.

[216] Encuentro interreligioso con los
jJjovenes, Maputo — Mozambique (5
septiembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 septiembre 2019), p. 3.

[217] Homilia durante la Santa Misa,
Cartagena de Indias — Colombia (10
septiembre 2017): AAS 109 (2017),
1086.

[218] Discurso a las autoridades, el
Cuerpo diplomadtico y algunos
representantes de la sociedad civil,
Bogota — Colombia (7 septiembre
2017): AAS 109 (2017), 1029.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref215
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref216
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref217
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref218
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html

[219] Conferencia Episcopal de
Colombia, Por el bien de Colombia:
dialogo, reconciliacion y desarrollo
integral (26 noviembre 2019), 4.

[220] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomadtico,
Maputo — Mozambique (5 septiembre
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (13
septiembre 2019), p. 2.

[221] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 398.

[222] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 59: AAS 105
(2013), 1044.

[223] Carta enc. Centesimus annus (1
mayo 1991), 14: AAS 83 (1991), 810.

[224] Homilia durante la Santa Misa
por el progreso de los pueblos,
Maputo - Mozambique (6 septiembre


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref219
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref220
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref221
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref222
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref223
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref224
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html

2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (13
septiembre 2019), p. 7.

[225] Discurso en la ceremonia de
bienvenida, Colombo - Sri Lanka (13
enero 2015): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espariola (16
enero 2015), p. 3.

[226] Discurso a los nifios del centro
Betania y a una representacion de
asistidos de otros centros caritativos
de Albania, Tirana - Albania (21
septiembre 2014): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (26 septiembre 2014), p. 11.

[227] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[228]Pio XI, Carta enc. Quadragesimo
anno (15 mayo 1931), 114: AAS 23
(1931), 213.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref226
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref227
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref228
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html

[229] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 228: AAS 105
(2013), 1113.

[230] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomadtico,
Riga — Letonia (24 septiembre 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (28 septiembre
2018), p. 12.

[231] Discurso en la Ceremonia de
bienvenida, Tel Aviv — Israel (25 mayo
2014): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (30
mayo 2014), p. 10.

[232] Discurso en el Memorial de Yad
Vashem, Jerusalén (26 mayo 2014):
AAS 106 (2014), 228; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (30 mayo 2014), p. 9.

[233] Discurso en el Memorial de la
Paz, Hiroshima - Japon (24
noviembre 2019): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref230
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref231
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref232
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref233
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html

Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (29 noviembre 2019), p. 13.

[234] Mensaje para la 53.¢ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 2:L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 diciembre 2019), p. 6.

[235] Conferencia de Obispos de
Croacia, Letter on the Fiftieth
Anniversary of the End of the Second
World War (1 mayo 1995).

[236] Homilia durante la Santa Misa,
Aman - Jordania (24 mayo
2014):L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (30
mayo 2014), p. 6.

[237] Cf. Mensaje para la 53.“ Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 1: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (13 diciembre 2019), p. 6.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref234
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref235
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref236
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref237
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html

[238] Discurso a la Organizacion de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

[239] N. 2309.
[240] Ibid.

[241] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 104: AAS 107 (2015), 888.

[242] Aun san Agustin, quien forj6
una idea de la “guerra justa” que hoy
ya no sostenemos, dijo que «dar
muerte a la guerra con la palabra, y
alcanzar y conseguir la paz con la
paz y no con la guerra, es mayor
gloria que darla a los hombres con la
espada» (Epistola 229, 2: PL 33, 1020).

[243] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 127: AAS 55 (1963), 291.

[244] Mensaje a la Conferencia de la
ONU para la negociacion de un
instrumento juridicamente vinculante


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref238
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref239
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref240
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref241
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref242
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref243
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref244
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html

sobre la prohibicion de las armas
nucleares (23 marzo 2017): AAS 109
(2017), 394-396; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (31 marzo 2017), p. 9.

[245] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 51: AAS 59 (1967), 282.

[246] Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 marzo 1995), 56: AAS 87 (1995),
463-464.

[247] Discurso con motivo del 25.°
aniversario del Catecismo de la Iglesia
Catolica (11 octubre 2017): AAS 109
(2017), 1196; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (13
octubre 2017), p. 1.

[248] Cf. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Carta a los Obispos
acerca de la nueva redaccion del n.
2267 del Catecismo de la Iglesia
Catolica sobre la pena de muerte (1
agosto 2018): L’Osservatore Romano,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref245
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref246
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref247
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref248
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html

ed. semanal en lengua espafiola (3
agosto 2018), p. 11.

[249] Discurso a una delegacion de la
Asociacion internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espaiiola (31
octubre 2014), p. 9.

[250] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 402.

[251] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Asociacion Nacional Italiana de
Magistrados (31 marzo 2000), 4: AAS
92 (2000), 633; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (7
abril 2000), p. 9.

[252] Divinae Institutiones 6, 20, 17:
PL 6, 708.

[253] Epistola 97 (responsa ad
consulta bulgarorum), 25: PL 119,
991.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref249
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref250
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref251
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref252
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref253

[254] Epistola ad Marcellinum 133,
1.2: PL 33, 509.

[255]Discurso a una delegacion de la
Asociacion internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840-841; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (31 octubre 2014), p. 9.

[256] Ibid., 842.
[257]Ibid.

[258] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), 9:
AAS 87 (1995), 411.

[259] Conferencia de Obispos
catdlicos de India, Response of the
church in India to the present day
challenges (9 marzo 2016).

[260] Homilia durante la Santa Misa,
Domus Sanctae Marthae (17 mayo
2020).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref254
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref255
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref256
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref257
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref258
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref259
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref260
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html

[261] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 19:
AAS 101 (2009), 655.

[262] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), 44:
AAS 83 (1991), 849.

[263] Discurso a los lideres de otras
religiones y otras denominaciones
cristianas, Tirana — Albania (21
septiembre 2014):L’0Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (26 septiembre 2014), p. 9.

[264] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019):1’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 7.

[265] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 256: AAS 105
(2013), 1123.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref261
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref262
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref263
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref264
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref265
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa

[266] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), 28:
AAS 98 (2006), 240.

[267] «El ser humano es un animal
politico» (Aristoteles, Politica, 1253a
1-3).

[268] Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 11:
AAS 101 (2009), 648.

[269]Discurso a la Comunidad
catolica, Rakovski — Bulgaria (6 mayo
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espaiiola (10
mayo 2019), p. 9.

[270] Homilia durante la Santa Misa,
Santiago de Cuba (22 septiembre
2015): AAS 107 (2015), 1005.

[271] Conc. Ecum. Vat. II, Declaracién
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 2.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref266
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref267
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref268
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref269
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref270
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref271
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html

[272] Discurso en el encuentro
ecuménico, Riga — Letonia (24
septiembre 2018): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (28 septiembre 2018), p. 13.

[273] Lectio divina en la Pontificia
Universidad Lateranense (26 marzo
2019): L’Osservatore Romano (27
marzo 2019), p. 10.

[274] S. Pablo VI, Carta enc.
Ecclesiam suam (6 agosto 1964), 44:
AAS 56 (1964), 650.

[275] Discurso a las autoridades,
Belén — Palestina (25 mayo 2014):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (30 mayo 2014),

p- 7.

[276]Enarrationes in Psalmos, 130,
6:PL 37,1707.

[277] Declaracion conjunta del Santo
Padre Francisco y del Patriarca
Ecuménico Bartolomé I, Jerusalén (25


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref272
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref273
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref274
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref275
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref276
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref277
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html

mayo 2014), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (30 mayo 2014), p. 12.

[278] Del filmEl Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

[279] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 106.

[280] Homilia durante la Santa Misa,
Colombo - Sri Lanka (14 enero 2015):
AAS 107 (2015), 139; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (16 enero 2015), p. 5.

[281] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comun, Abu Dabi (4
febrero 2019):1’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 10.

[282] Discurso a las autoridades,
Sarajevo — Bosnia-Herzegovina (6


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref278
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref279
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref280
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref281
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref282
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html

junio 2015): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espaiiola (12
junio 2015), p. 5.

[283] Discurso en el Encuentro
Internacional por la Paz organizado
por la Comunidad de San Egidio (30
septiembre 2013):L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafola (4 octubre 2013), p. 3.

[284] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia comtin, Abu Dabi (4
febrero 2019):L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua espafiola (8
febrero 2019), p. 10.

[285] Ibid.

[286] Cf. B. Carlos de Foucauld,
Meditacion sobre el Padrenuestro (23
enero 1897).

[287] Id., Carta a Henry de Castries
(29 noviembre 1901).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref283
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref284
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref285
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref286
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref287

[288] Id., Carta a Madame de Bondy
(7 enero 1902). Asi le llamaba
también san Pablo VI, elogiando su
compromiso: Carta enc. Populorum
progressio (26 marzo 1967), 12: AAS
59 (1967), 263.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-
fraternidad-amistad-social/ (17/12/2025)


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref288
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-cl/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/

	Carta Encíclica “Fratelli Tutti” sobre la fraternidad y la amistad social

