opusdei.org

La formacion de un
gran relato sobre el
Opus Dei

Este articulo pretende explorar,
analizar e interpretar las
circunstancias que han
propiciado la formacion de una
imagen del Opus Dei a lo largo
de su historia, centrandose en
la época de la Esparfia
franquista (1939-1975).

09/06/2023



Descarga, en PDF, el articulo La
formacion de un gran relato sobre el
Opus Dei

Sumario

e Introduccion

* Los grandes relatos y las
interpretaciones holisticas de la
realidad

* E]1 Opus Dei en el contexto del
catolicismo espaiiol de la
posguerra (1940-1944):
suspicacia ante la novedad

* Recelos de las congregaciones
marianas (1940-1941)

» Hostigamiento de la Falange
Espariola (1941-1944)

* E]l Opus Dei en el contexto de la
evolucion politica del primer
franquismo (1942-1956)


https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf

* El debate en torno a las
catedras universitarias
(1940-1944)

* La pugna entre las familias del
franquismo: falangistas y
tradicionalistas (1951-1956)

* Los «tecndcratas» en el
gobierno y la presentacion del
Opus Dei como grupo de poder
(1957-1966)

* Culminacion, globalizacion y
crisis del gran relato
(1967-1977)

* Conclusiones

Abstract: Este articulo pretende
explorar, analizar e interpretar las
circunstancias que han propiciado la
formacion de una imagen del Opus
Dei a lo largo de su historia,
centrandose en la época de la Espafa
franquista (1939-1975). El objetivo
principal de esta investigacion es
indagar las causas del contraste
entre la realidad del Opus Deiy la
imagen proyectada por ella, pero



también profundizar en los procesos
que rigen este tipo de distorsiones,
tan propios de las sociedades
modernas y, mas propiamente,
postmodernas. Se parte, por tanto, de
un interés tematico (la imagen del
Opus Dei), y también metodoldgico y
tedrico: el funcionamiento y la
divulgacion de los grandes relatos en
las sociedades contemporaneas, asi
como la proyeccion de realidades
sociales y culturales que se
manifiestan en ellos.

Keywords: Opus Dei — Grandes
relatos — Historiografia — Espafia —
1939-1975.

The making of a great story about
Opus Dei in Spain (1939-1975): The
aim of this article is to investigate,
analyze and interpret the image of
Opus Dej, specially centered on the
period of Franco’s rule in Spain
(1939-1975). The principal objective
of the research is to look into the



causes of the contrast between the
reality of Opus Dei and the image
projected by it. A secondary objective
is to explore the processes which
govern these types of distortions,
that are so prevalent in modern
societies and indeed postmodern
societies. The article starts out by
studying this image of Opus Dei and
then proceeds to analyze how the
great stories of contemporary
societies function and are
disseminated, as well as the
projection of the cultural and social
realities that they convey.

Keywords: Opus Dei - Grand
Narrative — Historiography — Spain —
1939-1975.

Introduccion

El Opus Dei es hoy dia una
institucion de la Iglesia con un



reconocido prestigio. Este respeto lo
ha ido ganando desde su fundacion
en 1928 y se ha extendido tanto a los
ambientes eclesidsticos como civiles.
Alo largo de su historia ha recibido
muestras de aprecio y alabanzas
procedentes de los mas diversos
lugares, ideologias, confesiones y
creencias religiosas. Su ereccion en
prelatura personal de la Iglesia
Catolica, el 28 de noviembre de 1982,
adecuo su configuracion juridica a su
naturaleza, y una multitud de
personas acudié a Roma para las
ceremonias de beatificacion (1992) y
canonizacion (2002) de su fundador.
Sin embargo, junto a esta imagen
positiva, ampliamente reconocida, se
ha ido desarrollando también otra
menos favorable, limitada a algunos
reducidos ambientes académicos,
editoriales y medidticos, pero que
por su amplia resonancia ha tenido
en diversos momentos una notable
repercusion social.



Como historiador interesado en el
proceso de aproximacion, acceso,
interpretacion, escritura,
transmision y recepcion del pasado,
siempre me ha llamado la atencion el
agudo contraste entre la realidad
historica del Opus Dei y su universal
aceptacion (que no ha cambiado
sustancialmente desde la fecha de su
fundacion) y su imagen, que ha
variado enormemente segun las
diversas épocas y lugares. Para
cualquiera que conozca
minimamente la realidad historica y
el itinerario juridico del Opus Dei, no
deja de ser llamativa esta
discrepancia entre el hecho-en-siy su
imagen re-creada.

Partiendo de la observacion de este
fendmeno histérico-mediatico, este
articulo pretende explorar las
circunstancias que han propiciado la
formacion de una determinada
imagen del Opus Dei a lo largo de su
historia, centrandose en la época de



la Espaiia franquista (1939-1975). No
se trata, por tanto, propiamente de
un estudio sobre la naturaleza de
esta institucion durante ese espacio y
tiempo, sino mas bien de un analisis
de los mecanismos que han
articulado la percepcion que la
sociedad ha proyectado sobre ella™.
El articulo se pro-pone profundizar, a
nivel global y tedrico, en los procesos
que rigen este tipo de distorsiones,
tan propios de las sociedades
modernas y, mas propiamente,
postmodernas. Parto, por tanto, de
un interés tematico (la imagen del
Opus Dei), pero también
metodoldgico y teorico (la
generacion, la consolidacion, y el
funcionamiento de los grandes
relatos en las sociedades
contemporaneas).

El Opus Dei ha experimentado
durante su singladura la emergencia
de dos imagenes contrapuestas. La
primera la presenta como una



realidad apostdlica que ha
contribuido a la difusion de la vida
cristiana en medio del mundo, y
valora su compromiso con algunos
sectores claves en vistas al desarrollo
y progreso de la sociedad,
especialmente en el campo cultural y
educativo. La segunda la describe
como una organizacion
conservadora que aspira a adquirir
poder, y que, partiendo de una
primera configuracion como grupo
de presion ideoldgica bajo la Espafia
franquista, ha ido variando su
fisonomia para adaptarse a las
cambiantes circunstancias historicas.

Como consecuencia de esta segunda
imagen, se han generado en torno al
Opus Dei una serie de mitos,
deformaciones de la realidad, que
han creado a su vez todo un
complejo imaginario a su alrededor.
Los primeros puntos de friccion
estan localizados en la posguerra
espafiola, en los afios cuarenta,



procedentes de algunos miembros de
instituciones religiosas en el ambito
eclesiastico, y de la Falange Espafiola
en el ambito civil. En 1940, algunos
de los responsables de las
congregaciones marianas vieron en
Escriva un competidor, e hicieron
todo lo posible por desacreditarlo,
acusandolo de hereje. En 1941 fue
presentada una denuncia ante el
Tribunal de Represion de la
Masoneria, acusando a san Josemaria
y a la institucion por él fundada de
masonica. En 1942, algunos
miembros de la Falange Espafiola le
denunciaron como antifalangista y
enemigo, por tanto, del Alzamiento
que habia dado lugar al
establecimiento del franquismao.
Como consecuencia, a principios de
los anos cuarenta, el fundador del
Opus Dei atesoraba ya las denuncias
de hereje, mason, y traidor de la
patria.



Esos hechos historicos marcan el
inicio de las camparias contra el
Opus Dej, y se configuran como los
originantes de un gran relato con
fuertes componentes ideoldgicos, que
viene arrastrandose hasta la
actualidad, asumiendo formas muy
diversas. Como consecuencia, el
estudio de la formacion y desarrollo
de este gran relato (el Opus Dej,
grupo conservador interesado en el
control de los centros de poder),
representa un atractivo campo de
investigacion para los historiadores
ocupados en el analisis de la
dindmica de la generacion,
consolidacion y divulgacion de los
relatos historicos, los mitos y los
metarrelatos. Es ésta la cuestion que
me propongo analizar. Mis
consideraciones se moveran a nivel
historiografico; procederé pues
mediante un analisis de lo ya
publicado, aunque sin excluir
ocasionalmente una exploracion mas
directa de las fuentes primarias.



Los grandes relatos y las
interpretaciones holisticas de la
realidad

Para comprender el funcionamiento
de la creacion de este monstruo
mediatico creo que puede ser util
acudir a la nocién de gran relato, que
ha ido tomando cuerpo en la esfera
de las disciplinas humanisticas y las
ciencias sociales a partir de los afios
setenta del siglo pasado. Los
historiadores han definido los
grandes relatos como narraciones
globales del pasado, capaces de
transformar conceptualmente las
realidades mas complejas,
convirtiéndolas en sencillos sistemas
de conocimiento, asequibles al gran
publico™. Jean-Frangois Lyotard, en
su diagnostico La condicion
postmoderna, publicado en 1979,
identifico los grandes relatos con el
concepto de los metarrelatos,



surgidos de la racionalizacion de la
historia a través de teorizaciones
plurisemanticas, capaces de
interpretar genéricamente el pasado,
dar sentido al presente y abrir
perspectivas para el futuro®.

Los grandes relatos, en el sentido
mencionado, son construcciones
tedricas, articuladas por
intelectuales, que ofrecen
explicaciones simplificadas de los
complejos acontecimientos historicos
experimentados por una sociedad -
especialmente aquellos que poseen
una fuerte carga dramatica y estan
bien asentados en la memoria
colectiva- insertandolas eficazmente
en la cultura popular™. Estos
metarrelatos poseen una notable
dimensioén identitaria, atendiendo a
la eficacia de las explicaciones
historicas, la autocomprension y la
configuracion de las sociedades.



Los grandes relatos son fruto de la
memoria mas que de la historiay,
consecuentemente, no tienen por qué
tener una base historica rigurosa,
aunque si por lo menos una cierta
analogia con la realidad. Suelen
originarse a partir de algunos hechos
mas o menos bhien precisados, o de
testimonios mdas o menos directos de
algunos acontecimientos,
transmitidos por tradicion oral. Estos
hechos son reinterpretados, para ser
posteriormente recogidos por
intelectuales, que los envuelven en
una sofisticada base cientifica.
Finalmente, se hacen patrimonio de
escritores y periodistas, quienes los
transforman en historias y los
divulgan en un gran relato
susceptible de ser comprendido,
aprehendido y asimilado por todos
los miembros de la sociedad,
independientemente de su nivel
cultural. Una vez hechos patrimonio
de la opinion publica, los politicos los
utilizan con maestria a su favor,



aunque rara vez consiguen
manipularlos o trans-formarlos, y
por esto se limitan a explotar al
maximo su potencialidad hasta que
pierden vigor y por tanto son
sustituidos por otros de mayor
vigencia.

Los grandes relatos suelen tener
vigencia durante dos o tres
generaciones. Después, no
necesariamente se transforman o
cambian, sino que mas bien
languidecen paulatinamente. Asi, en
referencia a la historia de Espafia, el
gran relato de la primera mitad del
siglo XIX, por ejemplo, fue la
construccion de una nacion a traveés
de la guerra de la Independencia; el
del primer tercio del XX, el gran
relato de la Restauracion y la
mitificacion del Canovas moderado;
en los afnos que siguen a 1939, el de
la reconstruccion de la Espafia
imperial; el de la Transicion
democratica, forjado a traves del



«consenso» en torno a ciertos valores
fundamentales como los de
reconciliacion, amnesia colectiva
terapéutica y democracia. Mas
recientemente, parece haber
dominado el gran relato de la
Republica y la Guerra Civil como
imagen de las dos Espanas
irreconciliables, en un discurso
maniqueista y reduccionista de
buenos y malos —un discurso que a
su vez estd siendo reelaborado en la
actualidad a través de una lectura
revisionista de la historia de Esparia.
No es que estos grandes relatos,
aplicados a la historia de Espafia,
sean historicamente falsos, porque
siempre tienen un fundamento
historico, pero su simplificacion de la
realidad es tan evidente que
finalmente pierden su
referencialidad.

El gran relato se transforma en no
pocas ocasiones en un mito, aunque
no tiene por qué identificarse



plenamente con él. La diferencia es
que el gran relato se preocupa mas
por la imagen perdida que por la
realidad de las cosas, mientras que el
mito no necesita la mediacion de esa
imagen, porque muchas veces el
momento de su formacién coincide
con el del hecho real, aunque luego
se deforme con el paso del tiempo o
(en el proceso mas habitual) se acabe
idealizando ese hecho originario. Por
este motivo, el gran relato a menudo
se rige por el lema de que «la
percepcion es la realidad», o surge de
aquella otra renombrada asercion de
que «el medio es el mensaje»,
mientras que el mito no precisa
ningun tipo de legitimacion, porque
se impone de un modo mas
espontaneo®.

A los historiadores no les satisface el
gran relato para el analisis del
pasado, pero tampoco lo desprecian
como a-historico, porque —al igual
que el mito- su existencia responde a



una imagen que la sociedad, o una
parte de la sociedad, se ha hecho de
si misma y, por tanto, desde este
punto de vista, es historico o, mas
propiamente, pertenece al
imaginario historico de una
sociedad'. Los mitos —las historias
milenarias, los héroes fundadores,
los personajes mitificados- se
convierten en modelos para explicar
el mundo, para definir la identidad
propia, tanto ad intra como ad extra,
en su relacion con los otros.

Tres libros publicados en Espafia a
principios de la década pasada pusie-
ron de manifiesto la importancia de
la creacion de los grandes relatos
para la consolidacion de las
identidades colectivas: el de José
Alvarez Junco sobre la formacién de
la identidad espafiola en el siglo XIX,
el de Ismael Saz sobre los discursos
de los intelectuales falangistas
durante el franquismo, y el de Santos
Julia sobre el gran relato de las dos



Espanias'”. Todos ellos parten del

presupuesto de la eficacia de los
grandes relatos o discursos en la
formacion de las identidades y de la
construccion de la propia historia.
Una de las conclusiones en la que
coinciden es la pervivencia del gran
relato de las dos Espafias, que se
alargo incluso mas alla de las
profundas crisis que han azotado al
pais en los dos ultimos siglos: la
guerra de la independencia, el
desastre de 1898, la Guerra Civil, y la
Transicion democratica.

El caso de Espafa es singular, pero
todas las naciones pueden identificar
en su pasado y en su presente la
subsistencia de unas grandes tramas
narrativas, surgidas del
entrecruzamiento de muchas voces y
generadoras de identidades
colectivas. En algun momento de su
historia, buena parte de los paises
europeos han mantenido unos
relatos analogos a los creados en



Espafia -la Francia tradicionalista y
revolucionaria, la Italia legal y real,
la Alemania ilustrada y militarista, la
Ameérica esclavista y progresista, la
Inglaterra clasista e industrial- que
se caracterizan por su larga
duracion, aunque no suelen ser
atemporales porque estan asociados
a determinados aspectos o periodos
de su historia.

Como argumenta Manuel Pérez
Ledesma, la preocupacion por la
dualidad no duro mucho tiempo en
esos paises, y los relatos enfrentados
sobre la identidad de la nacion sélo
ocuparon un papel destacado en las
creaciones de sus escritores publicos
en los momentos criticos de las
guerras y los conflictos
internacionales, o en las fases
iniciales de organizacion de los
Estados nacionales®. Pero, sea cual
sea su duracion, esos relatos influyen
de modo global, independientemente
de que su creacion haya surgido de



un pequeiio grupo de intelectuales o
de un unico grupo medidtico. El Opus
Dei también ha generado uno de
estos grandes relatos.

El Opus Dei en el contexto del
catolicismo espafiol de la
posguerra (1940-1944): suspicacia
ante la novedad

La fundacion del Opus Dei data de
1928. Durante los primeros afios, san
Josemaria desarrolld su labor sobre
todo entre los jovenes de Madrid,
tanto estudiantes como trabajadores.
El Opus Dei no tuvo una especial
relevancia publica durante esos
primeros anos, habida cuenta de la
pequeiiez de los origenes. La Guerra
Civil espafiola (julio 1936 — abril
1939) puso un freno a la actividad
pastoral de Escriva de Balaguer, a
causa de la persecucion religiosa en
la zona de control republicano, en la
que residio hasta su llegada a Burgos
a finales de 1937. En 1939, al concluir



la Guerra Civil, el Opus Dei contaba
con poco mas de una decena de
miembros varones, dispuestos a vivir
el celibato apostolico y con
conciencia explicita de pertenecer a
la institucidn, entre ellos Isidoro
Zorzano, Juan Jiménez Vargas, José
Maria Gonzalez Barredo, Ricardo
Fernandez Vallespin, Alvaro del
Portillo, José Maria Hernandez
Garnica, Francisco Botella, Pedro
Casciaro, Rafael Calvo Serer, José
Maria Albareda”. Durante varios
meses, el fundador pudo desarrollar
su labor apostolica sin dificultades
especiales, extendiéndola también a
mujeres"?.

Sin embargo, ya durante ese curso
1939-40 habian surgido algunos
recelos en torno al Opus Dei,
provenientes sobre todo de
ambientes eclesidsticos. No era, sin
embargo, la primera vez que
Josemaria Escriva se veia expuesto a
habladurias. El mismo lo habia



anotado en sus Apuntes intimos antes
de la Guerra Civil, cuando la
actividad apostolica del Opus Dei se
limitaba a la Academia DYA y la
Residencia universitaria de Ferraz
un dia de 1935 el hijo del propietario
del inmueble de la Academia, le
conto que alguien habia dicho a su
padre: «;Como tienen ustedes
alquilados sus pisos a DYA, que es
cosa de masones? —“{Hombre! -le
replico el propietario—, no sabia que
los masones rezan todos los dias el
rosario tan devotamente”»"”. Pero
Escriva no les habia dado demasiada
importancia pues, al fin y al cabo,
siempre se habia tratado de criticas
mas bien residuales y no estaban
originadas por una campafa
organizada.

[11].

Recelos de las congregaciones
marianas (1940-1941)

El panorama cambi6
sustancialmente después de la



Guerra Civil, en los primeros afios
cuarenta. El Opus Dei sufrio entonces
una critica mas sistematica, unas
murmuraciones que no cesaban, que
empezaban a propagarse de un
modo llamativo y que eran
desproporcionadamente grandes,
atendiendo a su pequerfio tamafo en
aquellos momentos. La realidad es
que el mensaje que difundia, basado
en una espiritualidad laical, se
enfrentaba a un contexto eclesial
donde los seglares tendian a
considerarse unos fieles de segunda
categoria, cuya santidad no se
excluia como posibilidad, pero lo era
siempre por analogia con religiosos y
sacerdotes. Este renovado mensaje
de santificacion a través de lo
ordinario no fue comprendido por
todos. Algunos no solo no lo
entendieron sino que se aprestaron a
ponerle freno.

Los primeros infundios contra el
Opus Dei y su fundador estan bien



localizados en el Madrid de
principios de 1940. Algunos de los
miembros de la Obra comentaban a
Josemaria Escriva lo que oian en la
universidad en contra de su persona
y de la institucion que habia
fundado. Corria la voz entre algunos
circulos de estudiantes, en la
Universidad o en las Escuelas
Especiales, que el oratorio de Jenner
-residencia de estudiantes
promovida por el Opus Dei en
Madrid en 1939- estaba decorado
con signos masonicos y cabalisticos,
se comulgaba con formas
perfumadas, habia cruces sin
crucificado, y se respiraba un
ambiente enrarecido™. Escriva se
resistia a creer en la entidad de esas
criticas, hasta que en la primavera de
1940, comprobo que quienes las
estaban divulgando pertenecian a la
Congregacion Mariana de Madrid,
cuyos dirigentes eran eclesiasticos
influyentes tanto en el mundo
clerical como en el civil™.



Escriva supo entonces que el jesuita
encargado de esa Congregacion,
Angel Carrillo de Albornoz,
propagaba entre los jovenes
congregantes que el Opus Dei era
una sociedad secreta, herética y de
cufio masonico. Habld con el jesuita
para llegar a un acuerdo de
comunicarse reciprocamente
cualquier critica peyorativa que
llegase a su conocimiento, bien
contra el Opus Dei o bien contra las
congregaciones marianas'®. Las
criticas de Carrillo podian estar
condicionadas por el
bienintencionado deber de preservar
las congregaciones marianas, pero,
en todo caso, eran infundadas. Ya un
tiempo antes, san Josemaria habia
dirigido una carta al obispo de
Madrid, Leopoldo Eijo y Garay,
fechada el 23 de abril de 1940, en la
que reconocia haber detectado esas
habladurias desde «hace meses», lo
que puede retrotraernos incluso a
finales de 1939



De este modo empez0 a configurarse
el gran relato en torno al Opus Dei.
Este gran relato surgio
significativamente de diversos
sectores relacionados con el mundo
eclesidstico, no del ambito laicista,
anticlerical o anti-catolico. Se
juzgaba al Opus Dei como una
institucién novedosa surgida en el
seno de la Iglesia, pero que de hecho
la perjudicaba, porque ensefiaba y
practicaba doctrinas sospechosas de
herejia o cuanto menos dudosas, por
divulgar una llamaba a la santidad a
través de lo ordinario que ponia en
entredicho la excelencia de la
vocacion religiosa. La critica de
masonica contenia, por lo demas,
unas evidentes connotaciones
religioso-politicas, que en el
ambiente clerical de la Espafia del
primer franquismo podia implicar el
inicio de un proceso judicial con
eventuales repercusiones penales.



Una carta de Josemaria Escriva al
obispo de Murcia, datada el 15 de
septiembre de 1940, ayuda a
entender el fondo de la cuestion:

Tengo noticias fidedignas de que un
Sr. Consiliario de la Juventud de A.C.
masculina de Murcia ha dicho a la
letra: «que la labor (la que vengo
haciendo desde hace doce afios,
pegadito a mi Ordinario y a los
Ordinarios de los lugares donde
trabajo) estd expuesta a una
excomunion del Papa: que él [el
Consiliario] esta perfectamente
enterado de sus alcances, pero que a
los Obispos solo les contamos lo que
nos conviene, etc.». Todo esto es
totalmente calumnioso, y de su

gravedad juzgara mi Sefior Obispo™”.

Este es uno de los documentos que
testimonian que Escriva de Balaguer
procurd contar con el apoyo y la
aprobacion de los obispos, tanto en
Madrid como en las otras ciudades



donde el Opus Dei iba asentando su
actividad apostdlica; asi lo confirman
ademas sus continuas peticiones a
los obispos, via epistolar, de
permisos para abrir residencias e
instalar sagrarios™®.

En diciembre de 1940 las criticas se
extendieron a Barcelona,
adquiriendo formas andlogas a las de
Madrid, aunque asumieron formas
mas dramaticas. Manuel Maria
Vergeés, director de las influyentes
congregaciones marianas que
dirigian los jesuitas en esa ciudad,
introdujo algunas citas de Camino en
su predicacion de la Novena a la
Inmaculada de 1940 para extraer de
esas citas la conclusion de que las
ensefianzas que contenian eran
heréticas™. A mediados de enero de
1941, Vergés predico una homilia
donde criticaba explicitamente esta
«nueva espiritualidad» que «permite
mentir a sus miembros puesto que
me consta positivamente que algunos



lo son y me lo han negado» y que
ademas pretendia llevar a la
conviccion de que almas entregadas
a Dios podian perseverar «sin ningin
distintivo, con americana y corbata,
libres para ir a donde se les
antoje»™,

Las ideas que contenian las homilias
de Vergés son particularmente
relevantes para los objetivos de este
articulo, porque explican muy bien el
funcionamiento de la gestacion de
los grandes relatos: se parte de la
base de un fundamento real (los
miembros del Opus Dei, laicos, no
llevaban distintivos y, aunque no
negaran su pertenencia al Opus Dei
estaban en su derecho de no
declararla innecesariamente, y
ademas algunos de los aludidos por
Manuel Maria Vergés, como Alfonso
Balcells, no lo eran en ese momento)
que es tergiversado, dando lugar a la
creacion de un relato, que se divulga
rapidamente. El caso del jesuita



Vergeés es ademads especialmente
significativo, pues el citado Alfonso
Balcells ha narrado en su
autobiografia, con bastante detalle,
los hechos mencionados y el proceso
posterior de rectificacion del jesuita,
quien actuo siempre de buena fe
pero muy condicionado por la
mentalidad clerical de aquella
época™.

En todo caso, las calumnias de
Barcelona y Madrid se fueron
difundiendo entre las familias de los
que habian solicitado su admision en
el Opus Dei. Durante el curso
1940-1941, algunos religiosos
visitaron a los padres de los que
frecuentaban el centro del Opus Dei
en Barcelona, llamado El Palau.
Argumentaban que sus hijos, junto
con otros jovenes, estaban siendo
imbuidos de unas peligrosas y
novedosas ideas, que se enfrentaban
a la tradicion secular de la Iglesia.
Uno de esos jovenes, Rafael Escola,



explicaba que «enseguida visitaron a
mi familia para contarles que la Obra
era una “herejia muy peligrosa”, que
a nosotros “nos iban embaucando
poco a poco”, que Josemaria Escriva
“era diabodlico” y que por hacer
oracion les calificaban de
“illuministas” y que también

practicaban “ritos inventados”»®?.

Se repartieron hojas en circulos
eclesiasticos, llenas de acusaciones
contra la persona de Josemaria
Escriva y de la institucion por él
fundada. Una de esas notas es
especialmente significativa del relato
que se estaba tejiendo sobre el Opus
Dei desde esos ambientes, y que
tanta influencia tendria después:

Opus Dei. Mandatos y normas a sus
afiliados. Retraerse del Director
Espiritual, ocultdndole siempre el
pertenecer al Opus. Ningun religioso
es catolico. — No hacer Ejercicios
Espirituales. — La perfeccion esta en



nosotros solo. — No decir nada al
confesor (acerca del Opus) pues
juzgamos que no nos puede
comprender. — El sentir de las
Congregaciones no es adecuado al
siglo XX. — E1 P. Escriva, autor del
libro Camino dirige la institucion. —
Hemos de ser pocos y lo mas selecto.
— No aceptamos las Ordenes
religiosas pero si el clero secular.
Hace algo mas de un afio que
funciona esta institucion. — El Card.
Primado Dr. Goma dijo antes de
morir que A.C. debia expulsar a tales
individuos que en ella buscaban
adeptos. — Santa coaccidn. Santa
desverglienza. Santa intransigencia.
— Donde veas una cruz de palo sin
figura de Cristo, has de ver el lugar
en que te has de crucificar®’,

La confusion rebaso pronto el ambito
de las congregaciones marianasy se
difundi6 entre los fieles, también por
iglesias y conventos. De la primavera
de 1941 es un suceso bien ilustrativo,



que relata uno de los primeros
miembros del Opus Dei en Barcelona,
Laureano Lopez Rodo:

Recuerdo que en una ocasion D.
Pascual Galindo, sacerdote amigo del
Padre, fue a Barcelona y estuvo
viéndonos en el Palau. Nos insistio en
que fuéramos al dia siguiente a oir la
Santa Misa que él celebraria en un
colegio de monjas situado en la
esquina de la Diagonal y la Rambla
de Catalufia. Asistimos a la Misa y
comulgamos (lo cual entonces era
muy poco frecuente). La Superiora y
alguna otra monja alli presente
quedaron muy «edificadas» y nos
invitaron a desayunar con D. Pascual
Galindo. En pleno desayuno D.
Pascual le dijo a la Superiora: «éstos
son los herejes por cuya conversion
me pidi6é Vd. que ofreciera la Misa».
La pobre monja a poco se desmaya:
le habian hecho creer que éramos
una legion numerosisima de
verdaderos herejes y se encontrd con



que éramos unos pocos estudiantes
corrientes y molientes que
asistiamos a Misa con devocion y
comulgabamos™,

En el fondo de esos malentendidos se
percibe el recelo de algunos
eclesiasticos que consideraban que el
Opus Dei llegaba con la intencion de
poner en entredicho el valor de la
vida consagrada y de asumir labores
tradicionalmente promovidas por los
religiosos. El Opus Dei supondria
algo asi como una institucion que
venia a enturbiar la paz interna de la
Iglesia y llevarse a algunas
vocaciones que estaban destinadas a
la vida consagrada. Para algunos de
los religiosos de aquella época,
predicar la santificacion en medio
del mundo tal y como lo hacia el
fundador del Opus Dei era cuanto
menos arriesgado. Y en todo caso el
Opus Dei aparecia, a sus 0jos, como
una institucion que pretendia
competir con los religiosos por el



monopolio del apostolado. Josemaria
Escriva lo sefialaba el 31 de mayo de
1941 —cuando empezaban a
experimentarse con especial
virulencia los ecos de la campafia
contra el Opus Dei- en una extensa
carta al obispo de Madrid, en la que
concluia que todo era cuestion de
que algunos religiosos temian que
iban a perder vocaciones™'

Es sintomatico analizar la trayectoria
de dos de los principales detractores
del Opus Dei en sus primeros afos
(los padres jesuitas Angel Carrillo de
Albornoz y Manuel Vergés), que son
representativos de los dos
principales focos del hostigamiento
(Madrid y Barcelona), y escenifican
la importancia de las congregaciones
marianas en la divulgacion de esas
calumnias.

Angel Carrillo de Albornoz era uno
de los religiosos mas influyentes de
Madrid, sobre todo por su labor en



las congregaciones marianas, a las
que acudian muchos jovenes de la
ciudad. Carrillo empezo a criticar al
Opus Dei, porque no admitia que
pudiera haber una espiritualidad
basada en la santificacion de las
tareas ordinarias, fuera del estado
religioso. Ademas, recelaba del Opus
Dei, porque consideraba que estaba
provocando la salida de jovenes de
las congregaciones marianas, que
tradicionalmente eran la cantera de
las vocaciones jesuitas.

Carrillo habia sido un abogado
brillante del gobierno de Espafia
antes de entrar en los jesuitas y tenia
un fuerte atractivo personal. Habia
sido capellan de las fuerzas
nacionales durante la Guerra Civil y
tenia un gran prestigio entre los
propios jesuitas, por lo que no es
extrafio que muchos de ellos le
siguieran en su hostigamiento contra
el Opus Dei. Después de un periodo
en la curia jesuita de Roma, Carrillo



decidio abandonar la orden en 1951.
Escribi6 entonces al superior de la
orden en Suiza y le devolvio el
dinero que la orden le habia dado
para llegar ahi. Termino en Paris,
donde un empresario le empleo
como jefe de sus operaciones
comerciales. Carrillo contrajo
matrimonio en una iglesia
protestante de Paris. Enterado de esa
situacion, el fundador del Opus Dei
se preocupo por ayudarle a arreglar
su situacion moral y juridica™.
Muri6 en Paris en 1981.

El otro caso es el del ya mencionado
Manuel Maria Vergés. Su historia
tiene un final menos dramatico.
Alfonso Balcells, que —como ha
quedado dicho- frecuentaba la labor
del Opus Dei en Barcelona sin
pertenecer por aquellos afios a la
institucion, fue dramaticamente
expulsado de la Congregacion («por
Judas y traidor»), en enero de 1941%7.
Después de su expulsion, se produjo



una tensa conversacion en casa de
los Balcells, en la que Alfonso expuso
ante su familia la enorme sorpresa
que se habia llevado con la actuacion
de Manuel Vergés, atribuyéndola a
un gigantesco malentendido. E1
padre, convencido finalmente de la
sinceridad de su hijo, fue a hablar
con el jesuita, quien quedo bastante
convencido de su error. De hecho,
meses mas tarde de los tensos
acontecimientos de la expulsion,
Vergés pregunto6 con afecto a
Santiago Balcells por su hermano
Alfonso, demostrandole que aquella
crisis estaba superada y que todo
habia sido un malentendido. Afios
mas tarde, Vergés acudio a la
primera Misa de un sacerdote
catalan del Opus Dei, Jaume Planell,
celebrada en el colegio La Salle de
Barcelona. El gesto fue considerado
por todo el mundo como una
manifestacion de su voluntad de
reconciliacion®. Vergés moriria en
1956, dejando tras de si una estela de



hombre apostdlico y fiel a la Iglesia
(29]

Catolica™.

Los itinerarios de Carrillo y Vergés,
tan divergentes, ratifican que las
criticas vertidas contra el Opus Dei
por aquellos eclesiasticos durante los
afios cuarenta respondian sobre todo
al desconcierto que producia en
algunos la novedad del mensaje de
Escriva sobre la busqueda de la
santificacion a través de lo ordinario.

Durante el verano de 1942, se
repitieron en Valencia hechos
analogos a los que se habian
producido meses antes en Madrid y
Barcelona. La familia de Florencio e
Ismael Sanchez Bella fue alertada del
peligro que corrian sus hijos si
seguian frecuentando los centros del
Opus Dei: «A mis padres fueron a
verles dos eclesiasticos y les dijeron
tales falsedades, quizas pensando
que obraban de buena fe, que mis
padres nos amenazaron con



expulsarnos de casa si volviamos a ir
por alguin Centro del Opus Dei»"”,
Especialmente significativo es el
testimonio de Amadeo de
Fuenmayor, a quien su madre le
conto que un jesuita le habia visitado
para prevenirle contra el Opus Dei,
aduciendo que a «los del Opus Dei os
tienen alucinados porque os hacen
creer que se puede ser santo en
medio del mundo». Fuenmayor
concluye: «Esta era la causa de mi
lamentable desvario. Fsta era la gran
herejia, que —de no abandonar el
Opus Dei- arrastraria mi alma al
precipicio»”". Sucedié algo parecido
con los padres de Javier de Ayala en
Zaragoza: «algunos PP. de la
Compafiia, alli en Zaragoza,
inquietaron a mi familia gravemente,
acusando al Siervo de Dios de haber
fundado una secta, especie de
masoneria, siendo como los antiguos
iluminados, que terminaron en el
infierno»"?.



Todos estos acontecimientos
urgieron al fundador a seguir los
consejos del obispo de Madrid,
Leopoldo Eijo y Garay, quien tiempo
atras le habia sugerido la
conveniencia de que el Opus Dei
contara con una aprobacion juridico-
canonica, aunque fuera provisional y
de ambito diocesano™. Hasta
entonces, a Escriva le habia parecido
suficiente contar con la aprobacion
explicita de los obispos de las
didcesis espafiolas donde el Opus Dei
habia iniciado su labor, sin
considerar necesaria una aprobacion
de tipo juridico. Pero, ante la
insistencia de Eijo y Garay, y la
experiencia de los primeros
malentendidos, accedio a su peticion
y el Opus Dei fue aprobado como Pia
Union por el obispo de Madrid el 19
de marzo de 1941.

Hostigamiento de la Falange
Espaiiola (1941-1944)



Sin embargo, esta medida no parece
que tuviera demasiada eficacia para
acallar las calumnias, al menos vistas
las cosas a corto plazo, ya que en los
afnos 1941-1943 continuo la campafia
de desprestigio en algunos ambientes
clericales. Se produjo ademas una
intervencion de la autoridad civil,
que hasta ese momento se habia
mantenido al margen. De este modo,
el gran relato del Opus Dei como una
herejia catdlica se extendio también
al mundo civil con la naturalidad con
la que se entrelazaban los asuntos
politicos y religiosos en el primer
franquismo®?,

De hecho, el asunto llego hasta el
gobernador civil de Barcelona,
Antonio Correa Veglison, quien llamo
a comparecer a Alfonso Balcells. Este
no seria miembro del Opus Dei hasta
enero de 1943, pero el piso donde se
realizaban las actividades apostolicas
estaba a su nombre. Este joven
consiguio convencer al gobernador



de que las criticas de «secta
iluminista o algo parecido» eran
infundadas. Balcells habia sido
alertado en mayo de 1941 por el
doctor Torrent, compariero suyo de
Facultad, quien le hizo saber que
existian gestiones para impedir su
acceso a médico de guardia del
Hospital Clinico de Barcelona, con el
pretexto de pertenecer a una secta
herética™'. Que una autoridad civil
se preocupara por un asunto de
alcance espiritual, y lo hiciera
«apasionadamente», como lo
testimonia el abad de Montserrat,
Aurelio Maria Escarré, en carta que
unos meses mas tarde dirigio al
obispo de Madrid, muestra bien a las
claras el tipo de sociedad en que calo
este inicio de gran relato™".

Por su parte, ante ese conjunto de
hechos, Balcells escribio al obispo de
Madrid, quien le respondio,
intentando serenarle:



Querido Sr. mio: Recibi la carta que
me escribid V. por indicacion del
Excmo. Sr. Obispo de ahi. Ya lo sabia
yo sobradamente, nuestro D. José M?
no deja de comunicarme nada. jYa ve
V. qué sociedad secreta! Dios N.S. le
premiard a V. todo; sufralo por El y
por el Opus, y con mucha caridad y
perdon. Ya se hacen gestiones para
que no prospere este atropello.
Escribo ademas a ese Sr. Obispo.
Creo que enseguida se calmara el
temporal. De corazon la bendice su
afm. (afectuosisimo) en N.S., + El
Obispo de M., Madrid, 2.VI.1941"".

La carta, conservada en el Archivo
del Opus Dei, lleva un significativo
autografo de Escrivd, que anota con
su caracteristica caligrafia de gruesos
trazos que en aquel momento
Balcells no era del Opus Dei. Las
palabras del obispo debieron
consolar al joven médico catalan,
pero no fueron precisamente



proféticas en la afirmacion de que
«enseguida» amainaria el temporal.

Consta, en efecto, que no mucho
después de esa carta fue presentada
una acusacion ante el Tribunal de
Represion de la Masoneria, que
habia sido constituido unos meses
antes, el 10 de septiembre de 1940. E1
ponente, Gonzalez Oliveros,
comunico que se denunciaba a un
grupo de personas, dirigidas por el
padre Escriva, de formar una rama
masodnica con concomitancias con las
sectas judaicas. La trama judeo-
masonica, tan tipica de la psicologia
complotistica de la Espafia del
primer franquismo, entraba en
escena. Esta idea era, por otra parte,
heredera de una tradicion
procedente de la Ilustracion francesa
del siglo XVIII, que habia calado en
los sectores cultos mas
conservadores de toda la cristiandad
occidental, incluida la protestante.



Escriva conocio estos hechos, entre
otras fuentes, gracias a un buen
amigo, que por aquel entonces
ejercia de magistrado, Luis Lopez
Ortiz, quien ha dejado un relato de
los hechos:

Siendo yo Secretario General del
Tribunal Especial de Represion de la
Masoneria, el Director General de
Seguridad transmitié al Presidente
del Organismo, el General Saliquet,
entonces también Capitan General de
Madrid, una denuncia contra el Opus
Dei, formulada por un Padre de la
Compafiia, cuyo nombre no supe, en
la que se estimaba que aquel era un
rebrote masonico, que se dedicaba a
desviar vocaciones que hubieran
acrecido a los Jesuitas y sobre todo a
arrinconar los Ejercicios Ignacianos,
con el fin de descristianizar la
juventud.

El Tribunal estaba entonces
compuesto, a mas del Presidente, por



los Generales Rada y Borbdn, Don
Wenceslao Gonzalez Oliveros, Don
Juan José Pradera y Don Marcelino
Ulibarri. El Presidente nombré una
Ponencia integrada por Gonzalez
Oliveros y Pradera, a la que los socios
de la Obra, segun los ponentes
refirieron, se les facilitod
solicitamente la investigacion. E1
resultado se expuso prolijamente de
palabra por D. Wenceslao, el cual no
escatimo juicios colectivos elogiosos
ni alabanzas. Cuando llevaba largo
rato en el desenvolvimiento de su
informe, menciond, un tanto de
pasada, que los socios de la Obra
viven, entre otras virtudes, la
castidad. El General Saliquet, que en
contraste con su ruda apariencia, era
hombre muy agudo, pregunto si la
Ponencia habia observado alguna
fisura en el acatamiento a la
castidad, y el Sr. Oliveros, al igual
que el Sr. Pradera, manifestaron que
no habia ni asomo de duda sobre la
honestidad de todos los socios. El



Presidente entonces decidid, que no
se hablara mads de la denuncia y que
se archivara el asunto, pues €l jamas
comprenderia la utilidad de que un
mason, para sus fines, tuviera que
vivir la castidad. Aserto que
compartio el Tribunal en pleno. La
“sentencia”, salomonica si se quiere,
conocida por referencias, fue muy
celebrada por los denunciados, a los
que por entonces se les dejo
tranquilos a este respecto. Digo por
entonces pues siempre reverdecia
alguna insidia, que quedaba
prejuzgada por la decision
primaria”®.

No se trato, por lo demas, de un
hecho aislado. Entre el 14 y el 20 de
diciembre de 1941, Josemaria Escriva
estuvo predicando unos ejercicios
espirituales a algunas jovenes
universitarias en Valencia,
organizados por la Accion Catolica en
el convento de las religiosas del
Servicio Doméstico. Una de las



asistentes, Maria Teresa Llopis,
estudiante de quimica, le reconocio
al propio Escriva que habia sido
enviada por algunos politicos para
espiarle. Segun ella, se preparaba
una denuncia por masoneria y
misterismo, una acusacion urdida
por algunos concejales del
Ayuntamiento de Valencia con el
respaldo del comisario de policia
El objetivo era clausurar la
residencia que el Opus Dei tenia en
Valencia, en la calle Samaniego. La
trama se evito a través de la
mediacion de Antonio Rodilla,
vicario general de la Didcesis de
Valencia, pero las investigaciones
continuaron, generando incluso
situaciones grotescas como la del
espionaje a que fue sometido Escriva.
El mismo narra la conversacién que
mantuvo con Maria Teresa Llopis
durante esos ejercicios:

[39]

Una de las ejercitantes, Maria Teresa
Llopis, que estudia Ciencias



Quimicas, paso a hablar conmigo y
me conto, en resumen, lo siguiente:
1/ Que se habia sentido muy
conmovida, al oirme hablar de la
caridad, y se creia obligada a
decirme que hay personas
empefadas en calumniarme. 2/ Que
le habian asegurado que yo soy
mason, y que mi nombre esta en un
fichero que tiene el gobernador civil
de Valencia. Que esto se lo conto ella
a D. Salvador Escriva, actual Rector
del Patriarca, quien le aseguro que
eso no es verdad. 3/ Que hay quienes
cuentan cosas tremendas, horribles,
de la Residencia de Samaniego. 4/
Que a ella le han propuesto que sirva
de espia, para que la policia pueda
sorprender las actividades
masonicas de la Residencia. 4/ [sic]
Que le aseguraron que yo dirijo esta
Residencia de Samaniego. 5/ Que
quien ha dicho todo eso y le ha
propuesto el espionaje es persona de
comunion diaria, dirigida de un
padre jesuita, que esta en contacto



con el gobernador y con el
ayuntamiento. 6/ Que esta misma
persona le asegurd que se habian
encontrado en nuestra casa panos
negros y signos masonicos; y que esto
lo han dicho chicos que han estado
en la Residencia. 7/ Que hubo un
revuelo en la Universidad, con
motivo de adelantar las vacaciones, y
que ha habido que sancionar a diez
alumnos de ciencias: dos de ellos -y
dio nombres: Mufioz y Botella—, de
Burjasot, capitanes rojos; y los demas
de Samaniego. Todos estos eran los
cabecillas. Los estudiantes rojos
estan en Burjasot y en Samaniego.
Esto se sabe (asi dijo) por las fichas
que hay en la secretaria. [...] 11/
Continud la muchacha -M? Teresa—
diciendo que el plan es enviar policia
a Samaniego.

Escuché en silencio —estoy tan
acostumbrado, Jesus mio-y le hice
ver la obligacion grave de comunicar
lo que sabia a la Autoridad



Eclesiastica. Me prometio hablar con
el Sr. Vicario General.

Hoy, viernes, ha vuelto a verme la
Srta. Llopis. [...] [Y ella afirmd]: “Esto
viene del P. Lacruz, que es el director
del capitan Cerezo, y del P. Segarra, el
Superior. Estoy segura”. 4/ Me
explica que es el capitan Cerezo, de
la policia armada, quien ha hablado
con ella y le ha propuesto ser espia.
5/ Me asegura que, como metieron a
ella, han metido en el asunto a
concejales de Valencia y al comisario
de policia™”.

La ultima frase es interesante,
porque es una muestra fehaciente de
la facilidad con que se podia pasar
por aquel entonces de la esfera
eclesiastica a la politica, sin solucion
de continuidad, lo que aumentaba el
riesgo real de los malentendidos o
incluso la posibilidad del inicio de
imputaciones judiciales. Unos meses
mas tarde, el 16 de enero de 1942, fue



redactado un Informe Confidencial
sobre la Organizacion Secreta Opus
Dei, elaborado por la Delegacion de
Informacion de la Falange en
Madrid. Alli se acusaba a la
institucion de oponerse a los fines
del Estado por internacionalismo,
clandestinidad, intromision en la
vida intelectual y el orden de ideas
propugnado por el Caudillo,
sectarismo, actividad contra el
Movimiento y utilizacion de la Iglesia
para fines partidistas™".

Casi por las mismas fechas, en marzo
de 1942, Carlos Rodriguez de
Valcarcel, jefe Nacional del SEU
(Sindicato de Estudiantes
Universitarios) e influyente politico
de la Falange, fue a visitar al obispo
de Madrid, Leopoldo Eijo y Garay.
Como resultado de la campaiia
promovida contra el Opus Dei, venia
a consultar al prelado sobre la
sociedad «secreta y masonica»
fundada por Josemaria Escriva. E1



obispo defendi¢ al fundador del
Opus Dei no solo porque estaba
convencido de su santidad sino
también por su patriotismo, tal como
relato afos después Eduardo
Alastrué, quien también estuvo
presente en la tensa entrevista™”.

Cualquiera que conozca
minimamente el peculiar ambiente
de la Esparia de aquellos afios sabe
que esa acusacion, y las analogas
antes mencionadas, eran para
tomarselas en serio. De hecho no
prosperaron, pero no dejaban de ser
peligrosas para el fundador del Opus
Dei, porque provenian de ambientes
falangistas que tenian gran
relevancia politica e influencia en el
Gobierno, y actuaban con una fuerte
conciencia de partido tnico™?.
Cualquier otro criterio politico era
considerado antipatridtico y sujeto,
por tanto, a persecucion. Cualquier
acusacion de herejia o sospecha de
heterodoxia podria comportar



también la apertura de un proceso
penal por atentar contra la
integridad del régimen politico
hegemonico en Espafia.

Durante los afios 1943 y 1944
continuaron las acusaciones. A
principios de 1943, uno de los
miembros del Opus Dei, Eduardo
Alastrué, fue investigado, segun
conto a Escrivd un amigo, por
«pertenecer a una sociedad secreta,
enemiga de la F.E. (Falange
Espariola), que esta en connivencia
con la embajada inglesa», y que
esperaban «ir conociendo las
amistades de Alastrué, para hacer
con todos una buena redada»™*. E1 6
de febrero de 1943 se presento en la
residencia de la calle Diego de Leon
de Madrid un agente del Servicio de
Informacion de la Falange, enviado a
sonsacar noticias con el pretexto de
ver como estaba organizado el
abastecimiento de la casa. El relato
de José Manuel Casas Torres, director



de la residencia, tiene también
interés:

Esta mafiana lleg6 un agente del
Servicio de Informacion de la
Delegacion de Falange; le pasaron al
despacho y bajé a verle. Me ensefid
su documentacion y me dijo venia a
ver como teniamos organizada la
cuestion de abastecimientos. Le
contesté que el encargado de ello no
estaba, pero que podia ensefarle las
cartillas y tal vez darle algun dato
mas. Mientras iba a buscarlas pasé
aviso al Padre [a Josemaria Escriva],
que me dijo, como es légico, que se
las ensefiara y le facilitara su labor
en todo. Bajé con ellas, las vio, sin
concederles gran importancia, y
comenzo a pre[gun]tarme a quién
pertenecia la Residencia, cuantos
chicos habia y como se ingresaba

[...].

En esto entro el Padre en el despacho
[...]. [E]1 Padre] le hizo ver ademas



que esto era un atropello y una falta
de delicadeza y que hubiera bastado
dirigirse personalmente a él para
obtener todos los informes, sin
necesidad de andarse con tapujos ni
misterios. El muchacho no nego, sino
que pregunto que qué era esa
institucion. El Padre le dijo que era
una organizacion de caracter
religioso que ejercitaba el apostolado
entre intelectuales, y, afladio, que por
eso mismo era tanto mas de lamentar
lo que se habia hecho, y mas todavia
siendo una institucién aprobada por
la Iglesia. Después le hizo ver como
en los comienzos de muchas
instituciones excelentes, de caracter
religioso, el Sefior ha permitido la
contradiccion e incluso la
persecucion de los buenos, y como en
casa habia ocurrido lo mismo, y se
habian vertido sobre el Opus una
serie de calumnias, aunque ya habia

cesado esta campaiia'®.



Paralelo al hostigamiento de la
Falange, continuaron también los
recelos por parte de algunos clérigos.
La diferencia fundamental de estos
ataques, respecto a los originarios de
principios de los afios cuarenta, es
que a mediados de esa década el
Opus Dei estaba ya extendido por las
ciudades mas importantes de
Espafia, y por tanto su precariedad
era menor. Ademas, y quizds mas
importante, el Opus Dei habia
recibido poco antes la primera
aprobacion juridica por parte de la
Santa Sede, con el nihil obstat para la
ereccion diocesana de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, el 11 de
octubre de 1943.

Los afios 1945 y 1946 supusieron una
tregua. En el verano de 1946, Escriva
se traslado a Roma para seguir
personalmente las gestiones para la
concesion de una nueva aprobacion
juridica, que llegaria el 24 de febrero
de 1947 a través del Decretum laudis,



que dotaria al Opus Dei de un
régimen juridico universal,
amparado en la nueva figura de los
institutos seculares™®. En diciembre
de 1947, san Josemaria podia
escribir, en referencia a la
atenuacion de los ataques al Opus
Dei: «Se han calmado bastante las
aguas»™”. Por otra parte, su estancia
en Roma —donde fijo su residencia de
modo permanente a partir del
verano de 1946, aunque con
frecuentes viajes a Espafia hasta
1949- favorecio la disminucion de las
calumnias en su pais natal.

Todos estos malentendidos fueron
especialmente dolorosos para el
fundador y los primeros miembros
del Opus Dei por tres razones: en
primer lugar, porque faltaban a la
verdad respecto a una institucion
recién nacida, lo que la hacia
evidentemente mas vulnerable a los
golpes y comprometia su futuro; la
segunda, porque parte de los ataques



provenian de personas que, por su
condicion religiosa, estaban
entregadas a Dios y, conscientemente
0 no, cometian una injusticia; la
tercera, porque en muchas ocasiones,
cuando la calumnia llegaba a los
obispos, paralizaban o hacian de
hecho inviable la labor apostolica del
Opus Dei en esas didcesis, como
consecuencia de la inalterable
costumbre del fundador de no iniciar
nunca el trabajo en una didcesis cuyo
obispo no diera su consentimiento
explicito para iniciar esas tareas.

En esos afios, para definir los
ataques, Josemaria Escriva solia
utilizar -y siguio haciéndolo en el
futuro- una féormula de profunda
raigambre en la tradicion espiritual
espafiola desde Santa Teresa: «la
contradiccion de los buenos». Las
criticas habian surgido de personas
vinculadas a prestigiosas
instituciones religiosas, con siglos de
historia, por lo que el Opus Dei era



de hecho considerado en esos
ambientes una fundacion espuria,
que habia que purificar. El fundador
del Opus Dei preveia a la vez —y asi lo
manifesté en mas de una ocasion-—
que esas criticas podrian acabar
siendo recogidas por personas no
catodlicas, con dafo no sélo de la
Obra, sino de la Iglesia, lo que le
dolia profundamente. El tiempo le
dio la razon.

El Opus Dei en el contexto de la
evolucion politica del primer
franquismo (1942-1956)

Mas alla de los acontecimientos
resefiados, en los que se ponen de
manifiesto tanto el recelo de cierto
mundo clerical como el
hostigamiento de la Falange, el gran
relato sobre el Opus Dei fue
pivotando cada vez mas hacia la
esfera publica, concretamente la
politica, trascendiendo los ambientes
eclesidsticos. Como consecuencia, a



partir de los afios cincuenta el Opus
Dei pasa a ser considerado por
algunos como una amenaza
reaccionaria en lo politico y
conservadora en lo religioso —
acusaciones en las antipodas de las
anteriores, tanto desde el punto de
vista religioso como ideoldgico. Pero
éste es el mecanismo de generacion
de los mitos y los grandes relatos,
que precisan de medias verdades
para fundamentar su alto poder
ejemplarizante y generalizador,
basados en buena medida en la
ficcionalizacion.

Como todos los mitos, esta nueva fase
del gran relato arraiga en un
contexto y circunstancias historicas
determinadas. En este caso, el
contexto es la propia evolucion del
franquismo en los afios cincuenta,
durante los cuales el falangismo
perdio su supremacia como fuerza
politica e ideoldgica hegemonica. La
idea distorsionada de asimilar el



Opus Dei a una fuerza politica y
economica surge de identificarlo
como una de las familias que
entonces empezaron a rivalizar por
los nuevos espacios publicos
generados ante el vacio dejado por la
Falange a finales de los afios
cincuenta. De ahi emerge también la
idea del interés del Opus Dei por
controlar el poder politico. Aunque
este relato se teje y consolida en
torno a la falseada idea de los
tecnocratas del Opus Dei, antes de su
emergencia en 1957 se habian
producido dos fenémenos, que
conviene rastrear también en este
capitulo: el debate en torno a las
catedras —a principios de los afios
cuarenta-y el enfrentamiento
cultural entre las familias
tradicionalistas y falangistas a
principios de los cincuenta.

El debate en torno a las catedras
universitarias (1940-1944)



El &mbito cultural e intelectual fue
uno de los mas perjudicados por la
ruptura que supuso la Guerra Civil.
Una buena parte de los intelectuales
se habian exiliado y muchos otros
habian optado por quedarse en el
pais, pero no pudieron desarrollar su
labor con normalidad. La
universidad, en concreto, se encontro
con la necesidad de renovar sus
profesores en un breve periodo de
tiempo. Se inicid entonces un
proceso muy intenso de
reconstruccion de la universidad
como centro neuralgico y punto clave
de recuperacion cultural en el que
intervinieron buena parte de los
intelectuales del pais que
sintonizaban con el régimen, pero
también otros que, sin estar
entusiasmados con la situacion
generada después de la Guerra Civil,
consideraban un deber para con
Esparfia -y, en el caso de personas de
honda formacion catolica, para con



la propia conciencia- intervenir en el
debate cultural™®,

En este contexto es donde hay que
situar el revuelo causado por el
acceso a catedras de un numero
reducido pero significativo de
miembros del Opus Dei*”. Algunos
llegaron a hablar incluso del «asalto
del Opus Dei a las catedras». En
concreto, se difundi6 el rumor de
que el ministro José Ibanez-Martin
favorecia a los candidatos que
pertenecian a la Accion Catdlica, a
través de la Asociacion Catolica
Nacional de Propagandistas, y al
Opus Dei. La posicion del ministro en
esta cuestion era, en efecto,
determinante: segun la ley de 1943 el
ministro de Educacion Nacional
designaba directamente a los cinco
miembros del tribunal de oposicion a
catedra. Ibafiez-Martin era
propagandista, y no cabe duda de
que veria con buenos ojos a
candidatos a catedra catolicos y con



un curriculum digno de la plaza
vacante. Entre ellos, los habia
provenientes de los propagandistas —
por cuyo Boletin sabemos que se
exhortaba a sus miembros a opositar
y obtener catedras-y también otros
del Opus Dei, éstos sobre todo en las
ramas de las Facultades de Filosofia y
Letras.

Sin embargo, las personas que
pertenecian a los propagandistas o al
Opus Dei eran solo una parte de los
concurrentes a catedras, y de los que
finalmente las obtuvieron. En este
sentido, las notas de «catolicos y
prestigiosos», condiciones para el
acceso a catedra, no eran ni mucho
menos exclusivas de los
propagandistas y de los miembros
del Opus Dei, sino que podian
aplicarse a casi todos los opositores
de los anos cuarenta. En 1941,
concretamente, solo un miembro del
Opus Dei, José Maria Albareda, era
catedratico y unicamente once



miembros del Opus Dei obtuvieron la
catedra a lo largo del quinquenio
1940-1945, periodo en el que la
campaiia de la conquista de las
catedras fue mas virulenta. En ese
periodo accedieron a la catedra 179
profesores””. El historiador Onésimo
Diaz ha calculado que el numero de
personas del Opus Dei que
obtuvieron la catedra en los afios
cuarenta fueron veintitrés®", Este
dato ayuda a situar este tema en su
dimension real.

De otra parte, como han puesto de
manifiesto los especialistas sobre la
historia intelectual de la Espaiia de la
posguerra, no todos los catolicos
estaban de acuerdo en los caminos
que se debian recorrer para alcanzar
la re-catolizacion de Espafia a través
de la cultura y de la universidad.
Entre otras cuestiones, hay también
ahi un problema generacional que
explica en parte esa diversidad de
enfoques y que conviene tener



presente para comprender el
artificioso debate de la conquista de
las cdtedras™.

Como un dato mas, y procurando
afladir una informacion inédita a los
muchos estudios ya realizados,
consta que ninguno de los
medievalistas que entre 1940 y 1944
fueron obteniendo sus catedras
pertenecian al Opus Dei: Antonio de
la Torre y del Cerro (1878-1966),
quien en 1940 heredo la catedra de
Madrid del exiliado Claudio Sanchez
Albornoz, y habia sido uno de los
maestros de Jaume Vicens Vives
desde su catedra de Barcelona®,
José Maria Lacarra (1907-1987),
quien obtuvo la catedra por la
Universidad de Zaragoza en 1940°*,
Angel Ferrari Nufiez (1906-1986),
catedratico por la Universidad de
Santiago de Compostela en 1940,
quien recibio la herencia de Hinojosa
y ejercio mas tarde su docencia en la
Universidad de Madrid®'; Alfonso



Garcia-Gallo (1911-1992), heredero
de la mejor tradicion juridico-
institucionalista del medievalismo
espafiol, quien recupero su catedra
en 1940, en la Universidad de
Valencia®%; y José Maria Font Rius
(nacido en 1915), quien obtuvo su
catedra en 1944 por la Universidad
de La Laguna®”. Hay un unico
miembro del Opus Deli, José Orlandis,
que se podria incluir en la relacion
de medievalistas, pero su catedra de
la Universidad de Murcia, obtenida
en 1942, pertenecia a la Facultad de
Derecho. Entre 1944 y 1955, ya no
hubo ninguna convocatoria de
catedra del area de la historia
medieval®®.

Obviamente, seria interesante, para
acabar de documentar este tema,
realizar un estudio monografico del
desarrollo de la universidad en la
Espafia de los afios cuarenta
teniendo a la vista las diversas
disciplinas. Sin embargo, por los



datos que ya poseemos, se puede
afirmar que existe una
desproporcion entre el numero de
miembros del Opus Dei que
accedieron a las catedras por
aquellos afios y el revuelo levantado.
Me parece que el fendmeno puede
tener dos explicaciones. Por un lado,
esa desproporcion concuerda
perfectamente con la tesis
desarrollada en este articulo: el mito
del asalto de las catedras es un hito
mas en la configuracion del gran
relato sobre el Opus Dei. Por otro
lado, es evidente que la fuerte
personalidad, la presencia publica y
la notable categoria cientifica de
algunos de esos primeros
catedraticos e intelectuales del Opus
Dei contribuy0 a la propagacion de
esos rumores. En este sentido, se
puede destacar particularmente la
figura de José Maria Albareda
(1902-1966), que fue el primer
secretario general del CSIC y, en gran
parte, su fundador y disefiador.



Desde ese puesto ejercio obviamente
un notable influjo en la
reorganizacion de la investigacion
cientifica en Espafia, tan castigada
después de la Guerra Civil.

Otro de los intelectuales miembros
del Opus Dei que empezo a
despuntar aquellos afios fue Rafael
Calvo Serer (1916-1988). Obtuvo la
catedra de Historia Moderna y
Contemporanea de la Universidad de
Valencia en 1942, y fue una figura
importante en el debate cultural de
esos afos, particularmente en torno
al grupo de intelectuales de la revista
Arbor, cuyo primer numero aparecio
en 1944. Otro intelectual de relieve
fue Vicente Rodriguez Casado
(1918-1990), quien obtuvo la catedra
de Historia Modernay
Contemporanea de la Universidad de
Sevilla en 1942, y fue a su vez
fundador de la Universidad de
verano de La Rabida en Huelva a
partir de 1943". Por fin, parece



importante destacar a Florentino
Pérez Embid (1918-1974),
incorporado mas tardiamente al
mundo universitario (obtuvo la
catedra de Historia de América por la
Universidad de Sevilla en 1949), pero
que jugo también un papel
significativo ya en los afios
cincuenta, extendiendo su influjo a la
politica.

Todos estos profesores universitarios
influyeron, al igual que otros muchos
catdlicos, en la cultura espafiola del
primer franquismo, pero no existen
datos objetivos que permitan
encasillarlos en la categoria de un
grupo colectivo de presion.
Ciertamente, estos académicos
crearon diversas plataformas para
desarrollar su labor intelectual y
cultural: un centro de investigacion
en el caso de Albareda, una revista
cultural en el caso de Calvo Serer,
una universidad de verano en el caso
de Rodriguez Casado y una



plataforma mads cercana a la politica
activa en el caso de Pérez Embid.
Pero cada uno actu6 de acuerdo con
sus propias ideas y recorrio su
propio camino. Si se tiene presente la
diversa evolucion intelectual, politica
e ideoldgica de cada uno de ellos, se
hace aun mas evidente que la idea de
que constituian un grupo no se
sostiene. Algo si les unia: su
preocupacion por la promocion y la
defensa de un orden cultural
cristiano, tal y como en ese momento
era entendido por muchos otros.

La pugna entre las familias del
franquismo: falangistas y
tradicionalistas (1951-1956)

Tras el final de la segunda guerra
mundial, el régimen espafiol
atraveso un momento dificil,
caracterizado por el boicot
internacional e incluso la amenaza
de invasion externa. Franco, con su
pragmatismo habitual, intento hacer



frente a estas amenazas alejando del
gobierno o aislando politicamente a
los falangistas que durante los afios
de la segunda guerra mundial se
habian manifestado mas netamente
germanofilos o que parecian menos
predispuestos a adaptarse a los
nuevos tiempos. A cambio, decidio
incorporar a algunos democrata-
cristianos, calificativo que indicaba
una determinada actitud comun de
fondo, pero que acogia en su seno a
personas con perfiles intelectuales e
ideoldgicos con frecuencia
heterogéneos®. A lo largo de los
afios cincuenta, el régimen consiguio
estabilizarse. Fue entonces cuando se
incrementaron las pugnas entre las
diversas familias franquistas para
atraer a sus proyectos a Franco.

Se inici6 asi un periodo, cuyo punto
algido fue el trienio 1952-1954, en el
que se materializé un
enfrentamiento entre dos posturas
divergentes en su lectura del



proyecto de Espafia y, por tanto, de la
estrategia a seguir una vez se
accediera al poder™. Todos los
protagonistas de este debate estaban
de acuerdo en que Espafia tenia que
ser, ante todo, un pais catolico, pero
diferian en los contenidos y fines de
la politica cultural catdlica a
implantar. Con el tiempo, se fueron
consolidando dos facciones de
diferente talante ideologico y
politico, que empezaron a rivalizar.
Ambas estaban plenamente
identifica-das con el régimen, pero la
primera provenia de una particular
mixtura entre un falangismo de corte
liberal y un sector de origen
demdcrata-cristiano y la segunda se
basaba en una revitalizacion del
tradicionalismo cultural. Para los
primeros, el problema radicaba en lo
que Espafia no era aun (Espafia como
problema); para los segundos, en lo
que Espafia habia sido y debia
continuar siendo (Esparia sin
problema). Para los primeros, la



depresion nacional no consistia en
haber perdido algo, sino en no haber
ganado algo, por lo que propugnaban
una regeneracion, una reforma, una
adaptacion original; para los
segundos, la depresion nacional era
consecuencia de una pérdida que
habia que restafiar, y por tanto su
ideal era el regreso al pasado: era
precisa una restauracion. Los
primeros respondian a las
convicciones mas profundas de una
Falange que se estaba reinventando
ante el nuevo contexto politico,
cultural e ideoldgico de mediados de
los afios cincuenta. Los segundos
pretendian restaurar el espiritu de
Accion Espafiola, un heterogéneo
movimiento cultural fundado en
1931 que aglutino a los monarquicos
durante la Republica y fueron
asociados por Franco al Movimiento
Nacional durante la guerra. Entre los
primeros se podria destacar al
democrata-cristiano Joaquin Ruiz-
Giménez (embajador ante la Santa



Sede desde 1948 a 1951 y Ministro de
Educacion desde 1951 a 1956) y a los
neo-falangistas Pedro Lain Entralgo y
Dionisio Ridruejo. Los segundos
pivotaban alrededor de la
hegemonica figura de Rafael Calvo
Serer, junto a activistas culturales
como Jorge Vigon y Florentino Pérez
Embid®.

Los inicios de este debate se
relacionaron con las pugnas por
ocupar posiciones de poder ante la
configuracion del Nuevo Estado. La
derrota de los fascismos europeos y
el aislamiento al que fue sometida la
dictadura incentivaron la
reactivacion del debate intelectual en
torno a cuestiones como el ser de
Espaiia, la especificidad de lo
espafol, el sentido de la tradicidn, el
origen de la decadencia, la identidad
catodlica de la nacién, o la
identificacion del catolicismo con lo
espafol. A finales de los cuarenta,
para los falangistas se habia



desvanecido el suefio de constituir
un nuevo orden en el mundo
occidental junto a Alemania e Italia.
Los tradicionalistas, por su parte,
habian perdido toda esperanza de
entender lo que ocurria en Espafia
en clave de los vencedores de la
guerra mundial. Ante el bloqueo de
las soluciones politicas que ofrecian
el fascismo y la democracia para la
construccion del Nuevo Estado, todos
ellos buscaron la solucion en la
experiencia historica espafiola,
ensimismandose en una reflexion
histdrica sobre la esencia de Espafia
y, particularmente, buscando como
modelo las épocas histdricas -la edad
media, el renacimiento, el siglo de
Oro, la guerra de la independencia—
en las que se habia verificado una
tradicion autoctona autosuficiente en
el ejercicio de poder.

Uno de los temas clave del debate era
la actitud que debia adoptarse
respecto a los intelectuales liberales



del periodo anterior a la Guerra Civil,
y determinar en qué medida la
nueva sintesis ideoldgica y espiritual
que surgia en Espafia a principios de
los afios cincuenta debia constituirse
heredera de la cultura espafiola de la
anteguerra. Para los falangistas, la
incorporacion de las ideas
intelectuales liberales de la
preguerra a la nueva intelectualidad
debia ser generosa. Para los
tradicionalistas, habia que hacer de
esa herencia liberal una rigurosa
discriminacidon. En definitiva,
pasados casi tres lustros desde el
final de la Guerra Civil, habia que
redefinir y enjuiciar histoéricamente
la postura de los que iniciaron el
Movimiento Nacional™.

En este debate, de notables
resonancias historiograficas, no solo
par-ticiparon algunos historiadores
profesionales de reconocida talla -
Ramoén Menéndez Pidal, Américo
Castro, Claudio Sanchez Albornoz,



Jaume Vicens Vives—, sino también
los respectivos lideres ideoldgicos de
cada una de las facciones, Lain
Entralgo y Rafael Calvo Serer. Ambos
publicaron por aquellos afios
diversos ensayos sobre el problema
de Esparia, unas interpretaciones de
la historia que eran una patente
proyeccion en el pasado de sus
diferentes modos de concebir la
politica cultural del momento.

Pedro Lain Entralgo, junto con
Dionisio Ridruejo y Antonio Tovar,
formaban parte del grupo
procedente de Falange, que en el
gobierno constituido en 1951 habian
escalado puestos del Ministerio de
Educacion con la proteccion de
Joaquin Ruiz-Giménez, que era
demdcrata-cristiano de origen, pero
que no tenia ningun reparo en
aparecer publicamente ataviado con
la camisa azul. En un interesante
proceso de ida y vuelta, estos
neofalangistas empezaron a cortejar



a los intelectuales de la generacion
del 98 mas propiamente liberales
(Unamuno, Machado, Baroja,
Azorin), excluyendo de su esfera
intelectual la figura
intergeneracional de Maeztu.
Dejando intacto su culto a José
Antonio, trataron de refundar una
suerte de falangismo liberal, algunos
de cuyos representantes —como
Ridruejo, Lain y Aranguren- fueron
adoptados como referentes
intelectuales por la izquierda
durante el tardofranquismo y la
transicion.

Rafael Calvo Serer, por su parte, era
el lider del grupo alternativo, que
provenia de Accion Espafiola y
pretendia apropiarse de la herencia
de Menéndez Pelayo y de Ramiro de
Maeztu. Significativamente, el propio
Calvo Serer era historiador, y habia
realizado su tesis doctoral sobre
Menéndez Pelayo y su vision de la
decadencia espafiola (1940)*. Su



plataforma intelectual estaba
relacionada con el Consejo de
Investigaciones Cientificas, en cuyo
seno habia contribuido a crear la
revista cultural Arbor, en la que ya
en los afnos cuarenta habian
colaborado algunos jovenes
intelectuales como Vicente Palacio
Atard, José Maria Jover, Vicente
Rodriguez Casado, Gonzalo
Fernandez de la Mora, Vicente
Marrero, Federico Suarez y Antonio
Fontan, y en la que los historiadores
tenian, significativamente, una
presencia destacada. Ese grupo tenia
vinculaciones también con
Florentino Pérez Embid, cuyo trabajo
en la Direccién General de
Informacion a partir de 1951, y su
relacion con una tradicional
institucion cultural, el Ateneo de
Madrid, hacian de él un valioso
instrumento de gestion cultural.
Calvo Serer y Pérez Embid -
valenciano y andaluz
respectivamente—, se aliaron con



Jaume Vicens Vives, catalan, en la
tarea de promocionar los centros de
investigacion historica de la
periferia, y en potenciar una vision
comun de la historia, compatible con
una apreciacion de las diferencias
regionales'®’. Cobr¢ relevancia
también Jorge Vigon, con quien
Ridruejo habia tenido un intenso
debate sobre el problema de Espafia,
y que representaba el enlace con
Accion Espafiola. Aunque la figura
principal de este segundo grupo
(Calvo Serer) fuera miembro del
Opus Dei y algunos de los citados lo
fueran también (Rodriguez Casado,
Pérez Embid, Federico Suarez y
Fontan), es claro que otros, como
Jaume Vicens Vives, José Maria Jover,
Vicente Palacio Atard, Jorge Vigon,
Gonzalo Fernandez de la Mora y
Rafael Gambra, no tenian mucho que
ver con esa institucion. Por
consiguiente, no era propiamente el
Opus Dei quien definia o aglutinaba



a ese grupo. La realidad era mucho
mas compleja.

De otra parte, asi como en el primer
grupo la coherencia ideoldgica venia
claramente definida por el
falangismo explicito aunque
renovado de sus protagonistas (de
ahi que haya sido considerado por
algunos una faccion neofalangista),
en el segundo, el de los
tradicionalistas, la coherencia
ideoldgica era menor. Esta misma
heterogeneidad dificulta la tarea de
encontrar un concepto que los
aglutine a todos. Por este motivo, la
utilizacion del concepto
tradicionalismo, ya de por si
plurisemantico, debe ser entendida
en este caso como una nocion que
describe su intencion de buscar en la
tradicion historica espafiola la
solucion a los problemas que tenia
planteada la Espafia de los afios
cincuenta —una nocion que
obviamente queda lejos de la



acepcion mas especifica del concepto
identificada con el Carlismo.

La historia del enfrentamiento entre
las dos facciones se precipito
abruptamente a raiz de la
publicacion del célebre articulo de
Calvo Serer sobre la politica interior
de la Espafia de Franco en la revista
parisina Ecrits de Paris, en
septiembre de 1953®. Con su
habitual audacia, rayana a la
temeridad, arremetia contra los
nacional-sindicalistas de corte
falangista por haber fracasado en su
propasito totalitario a pesar de
contar con todos los medios posibles,
y calificaba de nihilista a la derecha
demdcrata cristiana en la linea de
Martin Artajo, por haber naufragado
desembocando en una atonia
politica. Calvo Serer no comprendia
como después del fracaso de los
primeros y el naufragio de los
segundos, un catdlico-propagandista
como Ruiz-Giménez se hubiera



aliado con representantes de la
izquierda falangista como Lain,
Tovar y Ridruejo. En ese contexto
Calvo presentaba como alternativa
(una especie de «tercera fuerza») a
los intelectuales que, junto a é€l,
estaban comprometidos con una
ambiciosa tarea de restauracion del
pais.

El resultado de la marejada politica e
ideologica que levanto el articulo de
Ecrits de Paris fue la pérdida de
Calvo Serer de la direccién de Arbor,
de su puesto en el CSIC y de su influjo
en la esfera publica espafiola y, con
ello, la derrota de los tradicionalistas,
con la subsiguiente hegemonia de los
falangistas. Sin embargo, el triunfo
de éstos fue efimero, porque pronto
se vieron desbordados por la
rebelion universitaria de principios
de 1956, que tuvo como consecuencia
inmediata la destitucion de Ruiz-
Giménez, y dio paso a un periodo de
incertidumbre politica que culmino



en la constitucion de un nuevo
gobierno en 1957, fruto de factores,
tanto ideologicos como sobre todo
econdmicos, que llevaron a un
cambio profundo en el horizonte
politico-cultural espariol.

Trazando un balance desde la
perspectiva propia de nuestro
estudio, puede decirse que la
divergencia entre falangistas y
tradicionalistas tuvo como
consecuencia una profundizacion en
el recelo de la Falange respecto al
Opus Dej, algo que, tal como ya
hemos visto, se habia manifestado
justo diez afios antes en los sucesos
del Madrid clericalizado de los
primeros anos cuarenta. Entre los
tradicionalistas habia algunos
miembros del Opus Dei, junto a otros
que no lo eran; en cambio, en el
grupo de los falangistas no habia
ninguno. Estamos ante un hecho que
hunde sus raices en los antecedentes
histéricos de la Falange y de la



democracia cristiana, y que, en todo
caso, no justifica considerar al Opus
Dei como un grupo de poder dentro
del delicado equilibrio de las familias
franquistas. Sin olvidar, por lo
demas, que la inmensa mayoria de
los miembros del Opus Dei, que se
habia implantado en diversas
ciudades espaiiolas y habia
comenzado a partir de 1945 su
expansion internacional, fueron por
entero ajenos a estos debates.

Como siempre, son las fuentes
originales -las que surgen del
momento histérico analizado y no
del momento histdrico desde el que
se analiza- las que nos dan la clave
de los acontecimientos histdricos y
éstas se mueven en una direccion
distinta de ese malentendido.
Ridruejo, en el articulo de 1952 en el
que distinguia estos dos grupos,
calificandolos de excluyentes'y
comprensivos, no hablaba de una
oposicion entre Falange y Opus Dei,



sino, literalmente, entre Falange
Espaniola y Accion Espafiola:

«En fin, Falange Espafiola y Accion
Espafiola —tan afines en la
afirmacion de lo espafiol y en el
amor por los métodos heroicos—
fueron dos movimientos
perfectamente incompatibles y sin
posibilidad de reciproca inteligencia
o practica compenetracion»'®"",

Es digno de notar que, tanto en el
debate de las catedras como en el de
la contraposicion entre
tradicionalistas y falangistas, no se
nombra al Opus Dei en los escritos
publicados por los diversos
protagonistas. Existen ciertamente
referencias al Opus Dei en
conversaciones o cartas privadas,
pero no en los medios de
comunicacion ni en las revistas
culturales del momento, lo que
obviamente tiene que ver con la
escasa credibilidad que habria tenido



la adscripcion del Opus Dei a una de
las familias franquistas en litigio.

Los «tecndcratas» en el gobierno y
la presentacion del Opus Dei como
grupo de poder (1957-1966)

Durante la segunda mitad de la
década de los cincuenta, Espafia
experimento una significativa
transicion de la autarquia a la
liberalizacién. Esta transicion,
forzada por la necesidad de
adecuarse tanto a la evolucion
interior (con la endémica crisis
econdmica y los condicionamientos
de la autarquia) como a la exterior
(con la Europa de posguerra en su
fase mas algida de desarrollo),
implico una transformacion del
régimen, que condujo a nuevas
politicas econdmico-comerciales, que
pasaron por encima de los debates
ideologicos. Todo ello tuvo como
consecuencia algunos cambios en las
carteras ministeriales, que afectaron



sobre todo a los ministerios mas
directamente relacionados con la
administracion y con la economia. La
nueva generacion de politicos no se
sintio en absoluto identificada con el
debate entre tradicionalistas y
falangistas, sencillamente porque
estos nuevos agentes culturales y
politicos no tenian ya interés por las
disquisiciones acerca de la esencia de
Espafia, o por la reconstruccion,
regeneracion o restauracion de su
pasado, sino mas bien por la
busqueda de soluciones concretas
ordenadas a la consecucion de un
desarrollo economico y social.

Como consecuencia, de los
esencialistas e ideoldgicos debates
publicos de los primeros afos
cincuenta, se paso a un acentuado
pragmatismo. Del predominio de los
funcionarios del ministerio de
Educacion se paso a la hegemonia de
los técnicos en administracion y
economia. Los tradicionalistas se



diluyeron y los falangistas tendieron
a transformarse, poco a poco, en
demdcratas'®, evolucion a la que no
fueron ajenos algunos de los
tradicionalistas, como el propio
Rafael Calvo Serer. Una nueva época
histdrica se abria, y otros
estereotipos se acufiaban o
reinventaban. El enfrentamiento
entre tradicionalistas y falangistas
habia terminado con la derrota de
ambas facciones, una detras de otra
(1953 y 1956). Las transformaciones
politicas subsiguientes eran fruto de
los nuevos tiempos: Espafia salia de
la autarquia propugnada por la
Falange para abrirse a las
instituciones econdémicas
occidentales y, particularmente, al
Mercado Comun Europeo. Todo esto
era fruto de una evolucion ya
iniciada en afios anteriores, pero
impulsada con mayor decision a
partir de ahora.



Hito importante en esta evolucion
fue la remodelacion del gobierno que
Franco afronto en 1957,
concretamente el 25 de febrero de
ese aflo. El nuevo gobierno
presentaba elementos de
continuidad con los anteriores, y
también novedades. Entre estas
ultimas destacaban los
nombramientos de Alberto Ullastres
en Comercio y Mariano Navarro
Rubio en Hacienda. El primero habia
colaborado con Accion Nacional
durante la Republica. Finalizada la
Guerra Civil, se doctord en Derecho y
fue miembro del Instituto de
Economia del CSIC. Como
colaborador en la seccion de
Economia Nacional del Instituto de
Estudios Politicos, formo parte de la
ponencia que redacto el proyecto
fundacional de la Facultad de
Ciencias Politicas y Economicas de la
Universidad de Madrid. Se graduo en
ella y desde 1948 ocupo la catedra de
Historia de la Economia Universal y



de Espafia. Durante varios afios fue
profesor de Economia y Hacienda en
el Centro de Estudios Universitarios
de Madrid, y de Historia Econdmica,
en el Instituto Social Ledn XIII. El
segundo tuvo una estrecha
vinculacién con la Accion Catodlica en
los afios de la Republica. Después de
la Guerra Civil, se comprometio en
actividades relacionadas con los
ambientes sindicales. Su acceso a la
politica se produjo a través de los
sindicatos verticales agrarios,
convirtiéndose en procurador en
Cortes por los Sindicatos. A ambos se
les confiaba una importante esfera
del gobierno: la relacionada con el
desarrollo economico.

Tanto los falangistas como los
sectores que se vieron fuera del
poder con la caida de Ruiz-Giménez,
reaccionaron frente a las nuevas
incorporaciones, y otras que les
sucedieron, tildandolas de
tecnocratas, dando al término un



tinte despectivo, es decir, que se
trataba de gente que quizas tenia
una preparacion técnica pero que les
faltaba un verdadero sentido de
Estado, y el correspondiente
trasfondo cultural y politico. El hecho
de que tanto Alberto Ullastres como
Mariano Navarro Rubio fueran
miembros del Opus Dei llevo a dar
un paso mas en esa estrategia
politica hablando de tecndcratas del
Opus Dei.

Se llegaba asi a una etapa de especial
importancia en la configuracion del
gran relato sobre el Opus Dei. E1
centro y el origen de esa etapa es de
nuevo Espafia, pero ahora el gran
relato no quedara limitado a ese pais,
sino que se va a extender por todo el
mundo occidental. La globalizacion
del gran relato estad motivada en
buena medida no so6lo por el nuevo
contexto historico, donde los eventos
tienden a trascender las fronteras
estatales, sino también porque



adquirira a partir de 1957 una
llamativa dimension mediatica, por
la intervencion de importantes
periodicos europeos y
norteamericanos. El nombramiento
de Alberto Ullastres y Mariano
Navarro tuvo una gran repercusion,
y muy pronto se les asigno la

etiqueta de ministros del Opus Dei'®"

Es posible que en algunos de los
medios de comunicacion esa
calificacion aspirara solo a dar un
dato, sin atribuirle una particular
significacion. No era esa en cambio
la intencidn de los ambientes
espafioles que la habian propiciado.
En todo caso, se prestaba a dar la
impresion de que eran de algun
modo, y precisamente en cuanto
ministros, representantes del Opus
Deij, lo que ponia en entredicho la
finalidad exclusivamente apostdlica
de esta institucion, y la libertad y
responsabilidad personales de sus
miembros en las actuaciones



profesionales y politicas, defendida
siempre por Josemaria Escriva a
capa y espada, fueran del signo que
fueran las opciones que unos y otros
adoptaran. No hizo una excepcion
con Navarro Rubio y Ullastres.

Desde el primer momento, el Opus
Dei puso de manifiesto que ni
Ullastres ni ningun otro politico lo
representaba. E1 12 de julio de 1957
la Secretaria del Opus Dei en Espafia
difundi6 una nota en la que se
reafirmaba esta realidad, publicada
por ABC al dia siguiente y por otros
medios nacionales e internacionales,
como el inglés Catholic Herald". De
la misma linea es el articulo de Julian
Herranz, en ese momento miembro
del Consejo General del Opus Dei,
sobre «el Opus Dei y la politica»,
publicado en la revista mensual
Nuestro Tiempo, en abril de 1957; el
mismo autor volvié sobre el tema en
1961 con un nuevo articulo, titulado
«Naturaleza del Opus Dei y las



actividades temporales de sus
miembros», que aparecio también en
Nuestro Tiempo. Meses antes, José
Luis Illanes, residente también en
Roma, habia publicado un articulo
sobre «I’attivita dei cattolici nella
Spagna d’oggi», publicado en Studi
Cattolici a raiz de la afirmacion,
hecha por parte de la prensa, de que
el Opus Dei habia venido a ser el
principal apoyo a Franco por parte
de los catolicos. Illanes enfatizaba la
libertad en temas politicos de los
miembros del Opus Dei. Como el
articulo sefialaba también la libertad
que gozaban los catdlicos para
oponerse a Franco, no se pudo
publicar en Espania.

El equivoco de presentar al Opus Dei
como una fuerza politica e ideoldgica
con una notable influencia en el
franquismo se recrudecio en 1962,
con ocasion de la remodelacion del
gobierno que se produjo aquel afio.
Dos de los cambios mas relevantes



fueron la entrada de Manuel Fraga
Iribarne como Ministro de
Informacion y Turismo, que
enlazaba con algunos medios
democrata cristianos y falangistas y
que propicio una cierta apertura en
la politica de censura de los medios
de comunicacion, y del ingeniero
Gregorio Lopez Bravo como Ministro
de Industria, politicamente
independiente, que era miembro del
Opus Dei.

Algo analogo ocurrio con motivo de
la nueva remodelacion del gobierno
que tuvo lugar en 1965. En ese afio
Ullastres y Navarro Rubio dejaron el
gobierno, aunque su politica
econdmica continu6 aplicandose.
Alberto Ullastres continud
trabajando por la incorporacion al
Mercado Comun, que se hizo
realidad en 1970 en virtud del
Acuerdo economico preferencial
entre el Estado espafiol y la
Comunidad Economica Europea



firmado en octubre de ese afio. En
esa misma remodelacion del
gobierno, Laureano Lopez Rodd,
catedratico de Derecho
Administrativo, que era miembro del
Opus Dei, fue nombrado ministro del
Plan de Desarrollo. Lopez Rodo tenia
una larga experiencia politica, pues
en 1956 habia sido nombrado
secretario general técnico de la
Presidencia de Gobierno y siempre
habia contado con el apoyo del
almirante Carrero Blanco, uno de los
principales colaboradores del
general Franco.

Ante la reiteracion de las noticias y
comentarios de prensa que
continuaban manteniendo el
equivoco respecto a las relaciones
entre gobierno espafiol y Opus Dei,
éste se vio obligado a emitir en junio
de 1962 un nuevo comunicado, esta
vez de la Secretaria General del Opus
Dei, en el que se aclaraba que:



Los socios del Opus Dei son
libérrimos en su pensamiento y en su
actuacion politica, lo mismo que
cualquier otro ciudadano catolico.
Dentro de la Asociacion caben, y de
hecho hay, personas de distintas y
aun opuestas ideas politicas, sin que
el Opus Dei tenga nada que ver de
ningun modo en los méritos o
deméritos de la gestion personal de
sus socios. Quede, pues, claro que el
Opus Dei no estd ligado a ninguna
persona, a ningun régimen, ni a
ninguna idea politica”".

El comunicado no dejaba lugar a la
interpretacion. Por lo demas el
propio fundador del Opus Dei se
habia manifestado personalmente.
Estaba dispuesto a tolerar en silencio
las injurias que pudieran proferirse
sobre su persona, pero consideraba
necesario hacer publica su protesta
cuando se tratara de errores
referentes a la Iglesia y al Opus Dei.
Asi se pone de manifiesto en una



carta del fundador dirigida al
consiliario del Opus Dei en Espaiia,
fechada el 9 de octubre de 1965 en la
que, con tono de indignacion,
denunciaba: «No podemos tolerar
mas la calumnia, ni la insinuacion
venenosa: y de cada cien casos, los
cien tienen su origen en esa Espafia
mia queridisima. jBasta!»"*.

De hecho, pocos meses antes, en
mayo de 1964, habia intervenido
personalmente mediante una carta
dirigida a Javier de Borbon-Parma,
cabeza de uno de los sectores
politicos de la época, el
tradicionalismo dindastico,
quejandose de la difusién, en un acto
organizado por ese grupo, de unos
folletos en los que se atacaba
calumniosamente al Opus Dei:

Me llama poderosamente la atencion,
aunque soy muy amigo de la libertad
politica y muy respetuoso con lo que
piensan todos, que en la reunion de



Montejurra no haya habido mas que
unas cuantas pancartas en las que se
insultaba a unos hijos mios que, en
uso de su plena libertad, piensan
honradamente como les da la gana.
Sobre todo, cuando en Espafia son
tantas las personas que no coinciden
con los carlistas. Renuevo mi
maravilla, y no puedo entender esa
predileccion. Respeto, sin embargo, la
libertad disgustosa de esos sefiores
de Montejurra, y no presento
ninguna queja. Sin embargo, lleg6 a
mis manos una hoja que se llama
«Boina Roja» —sin pie de imprenta,
pero con contenido carlista— n. 89,
ano 12, con un articulo titulado «A
los espafioles», y firmado por «Unos
excombatientes», en donde se ataca
calumniosamente a la Obra. No lo
puedo tolerar: y me avergiienza que
personas que pertenecen a la
llamada Comunion carlista se presten
a difamaciones de este estilo.



A continuacion, concluye con una
frase bien ilustrativa de su postura:

Si estos hechos se repiten, tendré que
tomar mis determinaciones, ya que
no se trata de una infamia contra mi,
que estoy siempre dispuesto a
soportar en silencio, sino de una
infamia contra Dios Nuestro Sefior y
los que, consagrandole sus vidas, le
sirven'”,

La Falange Espafiola, reviviendo
acaso aquellos ataques proferidos
durante los afios cuarenta, orquesto
una fuerte campafia de prensa
vehiculada por el diario Pueblo, afin
al régimen, y la Organizacion
Sindical Espariola, como reaccion al
hecho de que entre los firmantes de
algunos articulos periodisticos en
contra del monopolitismo sindical
del franquismo hubiera algun
miembro del Opus Dei. Escriva de
Balaguer escribio una enérgica carta



al Ministro correspondiente, José
Solis Ruiz:

Con ese modo de proceder
equivocado [...] no logran mas que
ofender a Dios, confundiendo lo
espiritual con lo terreno, cuando es
evidente que los Directores del Opus
Dei nada pueden hacer para cohibir
la legitima y completa libertad
personal de los socios [...]. Esta
familia espiritual no interviene ni
puede intervenir nunca en opciones
politicas o terrenas en ningun
campo, porque sus fines son
exclusivamente espirituales”?.

La equivoca presentacion del Opus
Dei como un grupo de presion
politica habia empezado a ser
universal, y continu0 siéndolo en
afios posteriores. Las camparias de
prensa, sobre todo en periodicos
franceses y espafioles, abundaron en
1966, desvirtuando la naturaleza
espiritual del Opus Dei,



atribuyéndole un deseo de influencia
politica, poder econémico y prestigio
entre las élites sociales, y negando su
dimensiéon universal, identificandolo
con una obra espafiola””. Escriva
decidio no limitarse a cartas
personales o a promover
comunicados de los organismos de
gobierno de la Obra, y concedio
entrevistas a corresponsales de los
medios mas influyentes del
panorama medidtico internacional.
La primera entrevista fue publicada
en Le Figaro en mayo de 1966; en
ella, pasaba revista a diversos temas
y reafirmaba la naturaleza espiritual
del Opus Dei, defendiendo una vez
mas la absoluta libertad de sus
miembros en las cuestiones politicas,
economicas o culturales. Las
entrevistas concedidas a los mas
diversos medios internacionales
entre los afios 1966 y 1968 fueron el
contenido del libro Conversaciones
con Mons. Escriva de Balaguer,
pronto traducido a varios idiomas.



Vale la pena reproducir dos de sus
respuestas. La primera forma parte
de la entrevista publicada en Le
Figaro:

Insisto en que cada uno de los socios
del Opus Dei trabaja con plena
libertad y con responsabilidad
personal, sin comprometer ni a la
Iglesia, ni a la Obra porque ni en la
Iglesia ni en la Obra se apoyan para
realizar sus personales actividades.
Gentes formadas en una concepcion
militar del apostolado y de la vida
espiritual, tenderan a ver el trabajo
libre y personal de los cristianos
como una actuacion colectiva. Pero
le digo, como no me he cansado de
repetir desde 1928, que la diversidad
de opiniones y de actuaciones en lo
temporal y en lo teoldgico opinable,
no es para la Obra ningun problema:
la diversidad que existe y existira
siempre entre los miembros del Opus
Dei es, por el contrario, una
manifestacion de buen espiritu, de



vida limpia, de respeto a la opcidon
(761

legitima de cada uno'"™.

La segunda proviene de la entrevista
concedida unos meses después, en
abril de 1967, a Peter Forbath,
corresponsal de la revista
norteamericana Time:

El Opus Dei no interviene para nada
en politica; es absolutamente ajeno a
cualquier tendencia, grupo o
régimen politico, econémico, cultural
0 ideoldgico. Sus fines son
exclusivamente espirituales y
apostolicos [...]. Desde el mismo
momento en que se acercan a la
Obra, todos los socios conocen bien
la realidad de su libertad individual,
de modo que si en algun caso alguno
de ellos intentara presionar a los
otros imponiendo sus propias
opiniones en materia politica o
servirse de ellos para intereses
humanos, los demas se rebelarian y
lo expulsarian inmediatamente [...].



Si se diera alguna vez -no ha
sucedido, no sucede, y con la ayuda
de Dios, no sucedera jamas—- una
intromision del Opus Dei en la
politica, o en algun otro campo de las
actividades humanas, el primer
enemigo del Opus Dei seria yo”.

Estas declaraciones constituyen un
testimonio histdrico de primera
magnitud. De hecho, contribuyeron a
frenar algunas de las actitudes y
campafias que las habian provocado,
aunque no consiguieron evitar que el
gran relato continuara
difundiéndose. Como nos hallamos
ante un momento clave en la
configuracion de ese relato, merece
la pena analizar mas detenidamente
el trasfondo ante el que unos y otros
hechos -las declaraciones del Opus
Dei y los malentendidos que las
provocaron- se situan.

En los afios cincuenta, el régimen
franquista continuaba respondiendo



a los valores del bando vencedor de
la Guerra Civil”®. Ante todo, seguia
fundamentado sobre el poder
autoritario del general Franco. Desde
1938, el dictador habia velado
escrupulosamente para que sus
gobiernos reflejaran exactamente el
equilibrio de familias integradas en
el Movimiento Nacional -nombre por
el que se conocia el conjunto de
fuerzas politicas que habian apoyado
el Alzamiento de 1936 desde el inicio.
Estas fuerzas politicas eran los
militares, los falangistas, los
tradicionalistas carlistas, los
demdcrata-cristianos, los
mondrquicos y algunas
personalidades «independientes»,
que le merecian confianza por sus
conocimientos profesionales, y que
en todo caso provenian
sistematicamente de los altos
cuerpos de la Administracion del
Estado. La novedad del gobierno de
1957 era la generosa presencia de un
grupo de esos independientes, que



debian dar un impulso a las
reformas sociales, politicas,
administrativas y economicas que,
segun el parecer de Franco, la nacion
necesitaba.

Estas reformas debian ceiiirse,
légicamente, al espectro politico e
ideoldgico de la dictadura franquista.
Uno de los objetivos del nuevo
gobierno fue la integracion de la
economia espafiola en el marco del
mundo occidental, a través de un
plan de estabilizacion y de medidas
liberalizadoras propias de una
economia de mercado. Fueron
precisamente Navarro Rubio y
Ullastres, ministros de Hacienda y
Comercio respectivamente, quienes
debian pilotar esa nueva politica.
Esta reforma no fue un simple
«relevo de guardia» sino el inicio de
una tendencia a orillar a la Falange
como pivote politico e ideoldgico del
régimen". Es importante tener esto
en cuenta al analizar la virulenta



reaccion de los falangistas ante la
aparicion de los tecnocratas, como
pronto empezaron a ser designados
por sus detractores: en ellos vieron a
los que, de hecho, les habian
desplazado de los centros
neuralgicos del poder.

Sectores del Movimiento no sélo
tildaron despectivamente de
tecnocratas a los nuevos ministros,
sino afiadian el matiz de tecnocratas
del Opus Dei, con lo que confundian
su adscripcion a una determinada
tendencia dentro de los gobiernos de
Franco con su pertenencia a una
institucion de la Iglesia. Es
interesante observar que los
miembros del Opus Dei que fueron
ministros de Franco durante los afios
cincuenta, sesenta y setenta, no
pertenecian a ninguna de las familias
antes resefiadas, aunque provenian
habitualmente de los grupos
genéricos identificados con las
tradiciones demdcrata-cristianas o



mondrquicas, surgidas en Espafia
antes de la Guerra Civil®”. La tnica
excepcion fue Fernando Herrero
Tejedor, ministro y secretario general
del Movimiento Nacional del
penultimo gobierno de Franco, de
ascendencia falangista, aunque
alcanzo notoriedad mas bien hacia el
final del régimen. Pero por lo general
no tenian, por asi decirlo, un perfil
ideologico identificable con alguna
de las familias politicas existentes,
por lo que, desde una perspectiva
ideolodgica, podia pensarse en
agruparlos bajo el paraguas de la
tecnocracia, aunque entre ellos

hubiera tan diferentes posturas™".

De este modo, a despecho de su
pluralidad intelectual e ideoldgica,
fueran o no del Opus Dei, todos estos
ministros pasaron a ser agrupados,
desde fuera, bajo un mismo
calificativo. En la contienda por el
poder politico de aquellos afios, los
adversarios politicos de los nuevos



ministros, en lugar de plantear la
lucha por el poder en su ambito
propio, recurrieron a una maniobra
de opinion publica bien conocida:
crear artificialmente un grupo. En
este caso, se amparaban en la real (e
incluso en la supuesta) pertenencia a
una institucion de la Iglesia (el Opus
Dei) de algunos de ellos. Nada
importaba que esta circunstancia, de
naturaleza espiritual, no
condicionara su posicion politica e
ideoldgica —y todavia menos en un
régimen politico donde todo era
catdlico. Pero la etiqueta tecndcratas
les sirvio para agrupar a cualquiera
que se integrase en el grupo que
Lopez Rodé estaba formando en la
secretaria general técnica de la
vicepresidencia del gobierno, bajo la
proteccion del almirante Carrero
Blanco. De hecho, esos técnicos, entre
los que destacaban por ejemplo
Agustin Cotorruelo, Santiago Udina
Martorell, Fabia Estapé, José Angel
Sanchez Asiain, Enrique Fuentes



Quintana y Juan Sarda Dexeus,
tenian entre ellos mismos una muy
diversa ascendencia ideologica y
procedencia politica, asi como un
diferente grado de cercania con el
Opus Dei®”. Se deseaba s6lo un cliché
eficaz cara a la intriga politica del
momento®?,

Esto hizo a los ministros del Opus Dei
(v alos que se metia en el mismo
saco sin formar parte de esa
institucion) mas vulnerables desde
una perspectiva estrictamente
politica, porque un defecto o error de
uno de ellos podria ser proyectado a
todos —generalizacion que también
era aplicable a su buen hacer, que es
finalmente lo que ha quedado
inscrito en la memoria colectiva de
los espafioles, porque gracias a sus
politicas pragmaticas son
considerados como los causantes del
desarrollismo y, por tanto, del
principio del final del franquismo y
del despegue de la economia



espafola. Anclados en esta estrategia
de generalizacion, las criticas, que
habian surgido en un principio
exclusivamente para salvaguardar
intereses politicos (la busqueda de
mayores cuotas de poder por parte
de las diversas familias franquistas)
fueron degenerando
simultdneamente en un deseo de
desprestigio de la institucion a la que
pertenecian también algunos de
ellos. En todo caso, lo que nadie duda
a estas alturas es la eficacia de las
medidas tomadas por aquellos
tecnocratas cara a la modernizacion
econodmica y, consecuentemente,
politica y cultural, de la Esparia
franquista. Raymond Carr y Juan
Pablo Fusi sintetizan su labor como
defensores de un rapido crecimiento
capitalista y de la neutralizacion de
la politica por la via de la
prosperidad®".

Por otra parte, hubo, ademas, otros
prestigiosos tecndcratas que, sin ser



del Opus Dei, colaboraron en el
disefio y despliegue del Plan de
Estabilizacion, como Juan Sarda,
Gabriel Ferras, José Luis Sampedro,
Manuel Varela Parache o Enrique
Fuentes Quintana. ¢Por qué no se les
aplica también el calificativo de
tecnocratas, aunque ellos no
pertenecieran al Opus Dei? La tunica
explicacion posible es que ellos no
fueron ministros y, por tanto, no
pudieron ser identificados como una
amenaza politica por las familias
franquistas, especialmente los
falangistas. Estos vieron claramente
que el éxito de los tecnocratas
implicaba de hecho la desaparicion
de la Falange como grupo
hegemonico entre las familias
franquistas. Por esto fueron ellos
quienes orquestaron la campana de
desprestigio contra los llamados
tecnocratas, a la que después se
sumaron otros grupos, tanto desde el
mundo civil como eclesiastico, con



mayor o menor emperio segun fuera
[85]

su interés™".

Los ministros del Opus Dei
coincidian con todos los demas
miembros del gabinete en que eran
catolicos, pero su pertenencia a la
institucion no condiciond
particularmente su orientacion
politica e ideoldgica, como tampoco
sus concretas decisiones de gobierno.
De hecho, algunos otros ministros
eran miembros de Asociaciones de
fieles, especialmente los procedentes
de la Asociacion Nacional Catolica de
Propagandistas, pero a nadie se le
ocurrio afirmar que ellos
representaban a dichas asociaciones
en el Gobierno®, Otra cuestion,
también innegable, es que algunos de
ellos coincidieron en algunas
residencias de estudiantes y Colegios
Mayores, que se constituyeron en
centros de sociabilidad, segun el
concepto acufiado por la moderna



historiografia, lo que generaba un
(87]

l16gico circulo comun de amistades™".
Sin embargo, la captacion de nuevas
personas para los puestos politicos
no respondio a un unico criterio —
quizas el unico criterio claro era la
exclusion de las mujeres. Es
ilustrativo el relato de Lopez-Rodo
sobre sus sistemas de cooptacion de
nuevos ministros y altos cargos, en el
que razones de amistad se unen a las
estrictamente personales, de
segundas referencias, o simplemente
de casualidades®. Esta
circunstancia, referida a los centros
de sociabilidad y la generacion de
relaciones interpersonales como
base de cooptacion politica, no por
menos obvia me parece esencial para
entender toda esta cuestion. Una
mayor atencion de historiadores y
sociologos a este aspecto, basandose
en las ultimas contribuciones de la
historiografia francesa, contribuiria
sin duda a aclarar mucho mas el



debate historiografico sobre el origen
y las motivaciones de las nuevas
incorporaciones a los puestos
politicos®. En este sentido, es
significativo que la fulgurante
carrera politica de otro miembro del
Opus Dei (Florentino Pérez-Embid)
sufriera un paron en el mismo afio
de la promocion de Navarro Rubio y
Ullastres. Ademas, como sutilmente
apunta Paul Preston, «resulta
revelador que a principios de la
década de 1960 hubiera mas tension
entre Lopez Rodo y Navarro Rubio
que entre Lopez Rod6 y Fraga»™”.

Merece la pena acudir al recuento
que hace Laureano Lopez-Rodo en
sus memorias:

También se propald el infundio de
que los miembros del Opus Dei que
intervenian en la politica formaban
un grupo homogéneo. Es patente
que, como consecuencia logica de la
plena libertad politica, eran muy



diversas sus posturas y opiniones. A
titulo de ejemplo, recordemos que
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Dominguez Marroquin y José Ramon
Herrero Fontana eran falangistas;
Juan Maria de Araluce Villar y Pedro
Mendizabal Uriarte, tradicionalistas;
Mariano Navarro Rubio, sindicalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontan Pérez y Florentino
Pérez Embid pertenecian al Consejo
Privado del Conde de Barcelona y, en
cambio, Gregorio Lopez Bravo de
Castro, Vicente Mortes Alfonso y yo
mismo fuimos partidarios de la
restauracion de la Monarquia en la
persona de Don Juan Carlos de
Borbodn; Alberto Ullastres Calvo y
Juan José Espinosa San Martin eran
politicos independientes; por ultimo
hubo quienes se hallaban en la
oposicion al Régimen, cuya figura
mas destacada fue Rafael Calvo

Serer®,



Los ministros que pertenecian al
Opus Dei ni actuaron como grupo ni
tenian un interés especial en actuar
como tal, ya que esto, ademas de
traicionar las ideas defendidas por la
institucion espiritual a la que
pertenecian, les hubiera reportado
mas perjuicios que beneficios en el
ambiente politico de la época. Sin
embargo, como algunos de ellos
gozaron desde el principio de la
etiqueta de independientes, sin estar
adscritos a las categorias de carlistas
o falangistas, facilmente se les podia
considerar ad extra como un nuevo
grupo emergente, mas cercano a los
monarquicos y los democrata-
cristianos. Ante la necesidad que
suelen tener las sociedades de
encuadrar a las personas en grupos,
para hacer mas asequible y
comprensible la ya de por si
compleja realidad que les rodea, se
les asigno el pragmatico titulo de
tecnocratas, cuando quizas lo mas



apropiado hubiera sido referirse a
ellos como independientes.

En todo caso, el dato cierto es que de
los ciento dieciséis ministros
designados por Franco en once
gobiernos entre 1939 y 1975, ocho de
ellos fueron miembros del Opus Dei:
Mariano Navarro Rubio (1957-1965),
Alberto Ullastres (1957-1965),
Gregorio Lopez Bravo (1962-1973),
Juan José Espinosa (1965-1969),
Faustino Garcia Monco (1965-1969),
Laureano Lopez Rodo (1965-1975),
Vicente Mortes (1969-1973),
Fernando Herrero Tejedor (1975).
Con la perspectiva histérica
adquirida, se percibe mejor la
desproporcion entre ese reducido
numero de ministros y la magnitud
del ruido mediatico que se generod
por la supuesta influencia del Opus
Dei en la evolucion politica de la
Espafia franquista.



Por otra parte, algunos
Propagandistas no entendieron la
actitud independiente de esos
ministros. Les desconcertaba que el
Opus Dei no quisiera unirse a un
frente comun democrata-cristiano.
La experiencia ya habia funcionado
durante la Segunda Republica (a
través de la coalicion de la CEDA, la
Confederacion Espafiola de Derechas
Autonomas), y ahora la veian
también necesaria para enfrentarse
a las tendencias totalitarias de la
Falange Espariola y, no menos
importante, para afrontar con
garantias de futuro el dia después del
franquismo. En este sentido, algunos
historiadores han postulado que «no
era facil para hombres formados en
el catolicismo fuertemente jerarquico
de la preguerra comprender que
unas gentes que compartian su
preocupacion por regenerar la
intelligentsia nacional y la vida
publica, no militase en sus filas»
De hecho, todos aquellos que

[92]



confiaban en un frente democrata-
cristiano fueron quienes —en la
politica franquista madrilefia y en la
curia eclesidstica romana— menos
entendieron la postura del Opus Dei.
Y es precisamente de este campo de
donde emergio el otro gran frente del
segundo gran relato, que se
extenderia a Roma. Muchos afos
después de escribir su libelo contra el
Opus Dei bajo el seudénimo de
Daniel Artigues, Jean Bécarud
describia de este modo a su
confidente Giménez Fernandez, una
de sus mas importantes fuentes de
informacion para la escritura de su
libro:

Antiguo lider de la izquierda cedista,
ministro de Agricultura con la
Republica y reconocido especialista
de Bartolomé de las Casas, se
dedicaba a la ensefianza, después de
no pocas vicisitudes, en la
Universidad de Sevilla. Mas
democratacristiano que nunca, era



un furibundo adversario del
franquismo en general y del Opus
Dei en particular™®,

Se comprende bien asi que las
criticas a los tecnocratas del Opus Dei
procedieran también de los grupos
opositores del franquismo, muchos
de ellos socialistas y comunistas en el
exilio. Si bien todos estaban de
acuerdo en que habia que
desarrollar la economia espafiola,
coincidian también en que este
saneamiento suponia un balén de
oxigeno para el régimen y podia por
tanto hacerlo mas longevo, al darle
una mayor credibilidad. Los
enemigos del catolicismo, por su
parte, aprovecharon la oportunidad
de criticar a una institucion catolica
que era conocida por su cada vez
mayor pujanza espiritual, pero que
parecia mostrar ahora su apoyo a un
régimen autoritario. Por fin, emergio
también una critica de los sectores
mas nacionalistas y antifranquistas



de Catalufia y el Pais Vasco por el
supuesto espariolismo del Opus Dei -
un juicio que parece hoy inverosimil,
viendo la ndmina de tantos
miembros del Opus Dei autoctonos,
que en aquellos afios se
comprometieron con la preservacion
de la identidad cultural y la
autonomia politica de esas
comunidades.

Por otra parte, hay que sefialar que
hubo también notorios casos de
miembros del Opus Dei activos en la
oposicion antifranquista, lo que
desautoriza a los que pensaban que
habia directrices «desde arriba» en la
institucion para apoyar al
franquismo. Aparte de Calvo Serer,
quien despues del articulo de 1953 en
Ecrits de Paris adopt6 una postura
claramente critica con el régimen,
otro de sus colaboradores en Arbor,
Antonio Fontan, llevo a cabo una
actividad cuanto menos poco



complaciente con el régimen a través
de la direccién del diario Madrid®®.

Otros miembros del Opus Dei, como
Pere Pascual, Robert Espi y Francesc
Brosa, ademads de otros estudiantes,
participaron en la célebre
caputxinada, del afio 1966. La
caputxinada fue la primera protesta
notoria contra el régimen franquista
en Barcelona, que tuvo un especial
eco por estar encabezada por
intelectuales. Recibe este nombre
porque se desarrollo en el
monasterio de los capuchinos de
Sarria, entre el 9y el 11 de marzo de
1966. Se inici6 como una reunion
clandestina de una asociacion de
estudiantes constituida para rivalizar
con la asociacion oficial de la Falange
(SEU) y culmino con todos sus
asistentes encerrados en el
monasterio en sefial de desacuerdo
contra el régimen franquista. La
protesta agrupo a personas de
posturas politicas e ideoldgicas muy



diversas, incluidas las de centro-
izquierda y el clandestino Partido
Comunista. Poco después del inicio
del acto, el 9 de marzo, la guardia
civil irrumpid en el monasterio y
obligo a todos los asistentes a
desalojarlo y a mostrar sus
documentos. Alrededor de doscientos
participantes decidieron quedarse,
continuando sus debates. Durante
mas de cuarenta y ocho horas fueron
huéspedes de los capuchinos.
Finalmente, después de dos dias de
gran tension, los estudiantes salieron
pacificamente y algunos fueron
depurados, entre ellos Pere Pascual,
que fue excluido del sector editorial,
en el que habia trabajado hasta ese
momento®,

La pluralidad de los miembros del
Opus Dei ha sido documentada por
algunos especialistas en el periodo,
ajenos a la institucion. Ellos han
afirmado que en ningun caso se
puede hablar de un monolitismo en



la actuacion publica del Opus Dei en
la Espafia franquista, no solo por la
evidencia de que hubo miembros
depurados sino también porque,
entre los franquistas que eran
miembros del Opus Dei, surgieron
tendencias muy diferentes. Incluso
miradas las cosas desde la
perspectiva equivocada del
funcionamiento del Opus Dei como
un grupo politico, la extrafieza es
grande al ver que las actuaciones de
sus miembros fueron tan diversas,
como por ejemplo entre Calvo Serer,
Pérez-Embid y Lopez Rodd. Asi lo
narra el historiador Manuel Pérez
Ledesma, comentando el libro de
Santos Julia sobre las dos Espafias:

Los excluyentes fracasaron en 1953,
cuando el intento de Calvo Serer de
convertir a su grupo en una «Tercera
Fuerza», enfrentada tanto a los
falangistas orteguianos como a la
derecha catolica en el poder, acabo
con la pérdida del poder cultural del



que habian disfrutado hasta
entonces. Aunque lo mas
sorprendente fue que de la misma
corporacion religiosa surgio poco
después un nuevo grupo de juristas y
economistas, encabezados por Lopez
Rodo, que acabaron con la figura del
«intelectual catolico» y la
sustituyeron por la del «tecndcrata»,
al tiempo que introducian un
lenguaje politico secularizado y
racional, apoyado en la idea de
eficacia y progreso. Desde una
institucion tan catolica como el Opus
Dei se acababa asi con la
sacralizacion de la politica y la vida
cultural cuyos ultimos
representantes habian sido otros
miembros del Opus Dei®®,

Esto pondria también en entredicho
la supuesta univocidad del
calificativo de tecndcratas y su
generalizacion. Entre los que se
suelen incluir en ese grupo hubo
algunos que simplemente aspiraban



a potenciar la economia, y en este
sentido eran sobre todo técnicos (tal
fue probablemente el caso de
Ullastres), y otros que tenian
objetivos politicos netos y de largo
alcance, como es el caso de Lopez
Rodo, que aspiraba a la
modernizacion de la estructura
administrativa del Estado espafiol (lo
que trasciende a la técnica) y a
promover una marcha hacia la
monarquia, optando por el principe
Juan Carlos.

Por otra parte, es interesante sefialar
que, durante esos mismos afos de
desarrollismo de la posguerra
mundial, otros paises europeos
confiaron también la direccion de los
asuntos economicos a técnicos y
empresarios tecndcratas, sin
provocar por ello problemas de
interpretacion como los que tuvieron
lugar en Espafia. Antonio Argandofia
concluye que:



la tesis de la vinculacion de los
tecnocratas con el Opus Dei fue, en
aquellos momentos, la solucion
comoda adoptada por
personalidades o grupos politicos
cuya hegemonia se veia amenazada
por los éxitos técnicos de los
tecnocratas (y por la misma
presencia de éstos en la escena
politica espafiola), aunque atribuirles
aquella vinculacion fuese una
falsedad y una injusticia con ellos y
con el Opus Dei. Si esto es asi, la
continuidad del cliché hasta nuestros
dias muestra una cierta pereza
mental en algunos analistas e
historiadores. Ahora, como entonces,
hablar de «los tecndcratas del Opus
Dei» ahorra tener que llevar a cabo
un analisis mas profundo de aquellos
afios, acerca de qué personas
formaron aquel grupo politico que
disfruto de cuotas importantes de
poder alrededor del Almirante
Carrero Blanco, cuales eran sus
concepciones economicas y sus



ideales politicos, qué pretendian con
su actuacion, etc. Pero esto deja sin
explicar numerosos caracteres de la
politica y de la economia de aquellos
afnos. Y cuando esos caracteres se
han estudiado y comprendido, el
Opus Dei no desempefia papel
alguno®”,

Es patente, pues, que hubo miembros
del Opus Dei entre los franquistas y
entre los antifranquistas, ante lo cual
el fundador tuvo siempre una actitud
de no-intervencionismo, porque
defendio la libertad de esas personas
en cuestiones politicas e ideoldgicas,
aun siendo consciente de las
dificultades, incomprensiones y
recelos personales e institucionales
que esta actuacion suscitaria, tanto
en al ambito civil como en el
eclesiastico. ¢ Fue precisamente esa
neutralidad del Opus Dei, la que le
reporto tantos ataques?



Por otra parte, al no existir en la
Esparia de entonces libertad de
asociacion politica ni cauces para la
expresion del pluralismo, a medida
que se fue debilitando el franquismao,
tendia a adquirir matiz politico
cualquier manifestacion de tipo
religioso, cultural, nacionalista, social
o incluso ludica que, por su misma
naturaleza, eran ajenas al campo de
la lucha politica, como sucedid con el
deporte®. Ademaés, quienes
criticaban ahora al Opus Dei por su
intromision en el precario equilibrio
de poder en la Espafia franquista,
dieron categoria de universal a lo
que no eran mas que circunstancias
contingentes y coyunturales de un
pais concreto, en este caso Espafia.
Esto causo mas de un quebradero de
cabeza a los miembros del Opus Dei
de otras latitudes, especialmente en
los paises anglosajones, a quienes se
aplicaron unas categorias
tipicamente hispanicas que no



cuadraban en absoluto con su
particular idiosincrasia.

Las presiones al fundador del Opus
Dei para que cambiara su forma de
actuar, y diera indicaciones precisas
a los miembros que desarrollaban
tareas politicas, fueron persistentes,
y provinieron tanto de las
autoridades civiles como de las
eclesiasticas. Cada una de las
facciones le exigia, paraddjicamente,
dos actuaciones contrapuestas, fruto
de posturas cesaropapistas o
clericales. Quienes provenian del
ambito civil, le recriminaban que la
institucion por €l fundada se
inmiscuyera en asuntos politicos, en
una lucha des-enfrenada por el
poder. Quienes provenian del ambito
eclesiastico, le reprochaban que no
estuviera dispuesto a estimular a los
miembros del Opus Dei a unirse a las
fuerzas de la Democracia Cristiana,
que se habian mostrado
providenciales en Italia ante el



imparable avance del comunismo
durante la postguerra, y que en otros
paises, especialmente en Europa e
Hispanoamérica, habian adquirido
otras formas, pero la misma idea de
fondo™. Estos también le hostigaban
para que obligara a los miembros del
Opus Dei a retirarse del gobierno
franquista. Pero él actuaba siguiendo
un logico raciocinio: igual que no les
habia estimulado a entrar en esos
gobiernos, tampoco podia animarles
a salir de ellos. Si le acosaban para
pronunciarse sobre la moralidad de
un régimen politico, aducia que no le
correspondia a €l hacerlo, sino a la
jerarquia eclesiastica, si es que lo
veia oportuno -y, para bien o para
mal, no hubo ninguna declaracion
eclesiastica oficial de condena al
régimen franquista.

Por encima de todo, Escriva velaba
por preservar la libertad de los
miembros del Opus Dei en materias
opinables, una idea que hoy dia



parece mas o menos asimilada y de
sencilla explicacion, pero que en
aquellos momentos de mayor
polarizacion ideoldgica y
maniqueismo politico era mas
complejo postular y defender. Por
muy dictatorial que fuera, el régimen
franquista no habia sido rechazado
por la autoridad eclesiastica
competente, por lo que Escriva,
concluia él mismo, no tenia nada
mas que decir. Por lo demas, y
aunque este dato sea circunstancial
en esta argumentacion porque no
afecta a la esencia del problema sino
a sus efectos coyunturales, es un
hecho innegable que la labor de los
tecnocratas supuso un aumento
considerable del nivel economico de
Espafia, un crecimiento de las
posibilidades de acceso a la cultura, y
un aumento de la (relativa)
pluralidad ideoldgica que tan
providenciales se mostraron a la
hora de la Transicion democratica
espafiola de la segunda mitad de los



setenta. Esto lo han reconocido
unanimemente todos los estudiosos
del periodo, que enfatizan el caracter
modélico de la transicion
democratica espafiola como una
reforma sin degenerar en revolucion,
al tiempo que apuntan lo beneficioso
que fue para el milagro espaiiol el
crecimiento econdmico, la favorable
coyuntura internacional y la

oportuna explotacion del turismo'®”.

Los especialistas también han
reconocido que no se pueden unir las
dos etiquetas, Opus Dei y tecnocracia:
«el atribuir el giro de la politica
econdmica a la influencia exclusiva
del Opus Dei aparece como un grave
error»"", Sea como fuere, Escriva
siguid con su norma de no interferir
en la orientacion politica o ideoldgica
de los miembros del Opus Dei,
aunque esto le reportara abundantes
quebraderos de cabeza. Durante
aquellos afios, llegdé a comentar a uno
de los directores regionales del Opus



Dei de Espafia: «me quitarian
muchos problemas si esos hermanos
tuyos no fueran ministros, pero si yo
insinuase eso no respetaria su

libertad y destrozaria la Obra»"%.

El hecho es que la campafia surgida
desde 1957 en Espafia contra el Opus
Dei y su presencia en la vida publica,
confinada hasta entonces a las
fronteras peninsulares, se extendio
por todo el mundo a partir de 1964,
azuzada por el interés mostrado por
influyentes semanarios
internacionales. El gran relato del
Opus Dei como una fuerza politica al
servicio del falangismo (por muy
inverosimil que fuera para el que
tuviera un minimo conocimiento de
los sucesos acaecidos pocos afos
antes en Espafia, con el
hostigamiento de la Falange al Opus
Dei, y el posterior enfrentamiento
entre falangistas y tradicionalistas)
se expandio tan rapido entre los
paises democrata-liberales, a mi



entender, por tres motivos. En
primer lugar, porque desde esos
paises se identificaba, sin matices, al
régimen franquista con los clasicos
regimenes fascistas italianos y
alemanes, lo cual supone un
llamativo error desde el punto de
vista estrictamente historico y, por
supuesto, de la historia intelectual y
las ideologias. En segundo lugar,
porque apoyar al fascismo
significaba dar alas a las fuerzas que
habian sido vencidas décadas atras
por los aliados, quienes habian
tenido que pagar un altisimo precio
humano y material por ello. En
tercer lugar, porque en el mundo
polarizado de la guerra fria, no habia
lugar para una tercera fuerza
diferente a la de la democracia-
liberal o el comunismo.

Culminacion, globalizacion y crisis
del gran relato (1967-1977)



El debate generado en torno a los
tecnocratas se fue apaciguando a
medida que avanzaban los afios
sesenta, en los que Espafia se vio
envuelta progresivamente en el
tardofranquismo, y el contexto iba
cambiando sensiblemente: si los
tecnocratas se habian aprovechado a
finales de los cincuenta del
desvanecimiento de los debates
esencialistas entre tradicionalistas y
falangistas, a finales de los sesenta
ellos mismos se vieron desplazados
del centro neuralgico de la escena
politica por los nuevos movimientos
ideoldgicos y sociales que se
presentaron como alternativa a un
régimen que languidecia, como por
ejemplo el socialismo, el comunismo,
el sindicalismo y los movimientos
nacionalistas catalan y vasco.
Quienes lideraron esos movimientos
de contestacion al franquismo
empezaron a partir de entonces a
copar los foros intelectuales y las
luchas por el poder, aunque todavia



desde fuera, y ellos fueron quienes
protagonizarian poco mas tarde la
transicion espafola de mediados de
los afios setenta.

Sin embargo, el gran relato del Opus
Dei como una fuerza politica y
econdomica mas que una institucion
con fines espirituales volvio a
revitalizarse a raiz de la publicacion
de los libros de Daniel Artigues (El
Opus Dei en Espafia, 1968) y Jesus
Ynfante (La prodigiosa aventura del
Opus Dei,1970). El primero de ellos es
un libelo contra el Opus Dei que tuvo
una notoria influencia en Espafia y
Francia, cuyo autor firmo como
Daniel Artigues, en realidad
seudonimo de Jean Bécarud. Como su
mismo autor reconocio mas tarde en
su autobiografia intelectual, el libro
fue escrito sin hablar con ningun
miembro del Opus Dei y sus
principales fuentes fueron los ex-
miembros de la institucion criticos
con ella. Bécarud reconocio treinta



afos después que eludio, «quizas
equivocadamente», entablar contacto
con representantes del Opus Dei, y
finalmente, concluye:

De cualquier modo, al escribir en
1999, tengo que insistir en el hecho
de que el Opus Dei ya no es en la
actualidad lo que era hacia 1970, y
que ahora me guardaria de emitir al
respecto el menor juicio moral [...].
Un segundo y fundamental error
procede del intento de establecer una
relacion entre el Opus Deiy la
Institucion Libre de Ensefianza, que
tuve siempre en mente™®.

Cabe cuestionarse si el Opus Dei era
el que habia cambiado entre 1970 y
1999 o0 mas bien el contexto. Como
apunta el propio Bécarud, el Opus
Dei quedo6 muchas veces aprisionado
entre otras instituciones espafolas
de aquel periodo, que nada tenian
que ver con su identidad —-Institucion
Libre de Ensenanza, érdenes



religiosas, partidos democrata-
cristianos, asociaciones politico-
religiosas—, que curiosamente
siempre eran tomados como puntos
de comparacion y analogia. En todo
caso, es evidente que estos dos libros,
azuzados por el peculiar ambiente
del tardofranquismo y por los
intereses econdémicos de sus
editoriales, tuvieron una amplia
difusion tanto en Espafia como en el
mundo francés y anglosajon.

Poco tiempo después, en febrero de
1972, el influyente semanario
britanico The Economist publicaba,
en uno de sus monograficos sobre
politica internacional, un extenso
reportaje sobre Espafia, titulado
«Between Past and Future»"%, El
reportaje sostenia que la clave de la
estabilidad de Franco se podia
resumir en que no se habia
comprometido del todo con ninguna
de las fuerzas politicas que le habian
seguido en el Alzamiento de 1936:



militares, carlistas, falangistas,
demdcrata-cristianos y monarquicos:

The secret of General Franco’s
survival over the 33 years since the
civil war has been that he has never
allowed one faction to grow too
strong [...]. Today, a new force has
achieved political ascendency in
Spain. Many of those aligned with it
are too young to remember the civil
war. Some call them simply the
technocrats; to others, they are the
disciplined militants of Opus Dei"*',

Cuando la evolucion de la politica
espafiola estaba tomando ya otros
derroteros, el semanario
argumentaba que los tecnocratas
habian llegado justo en el momento
en que parecia que las otras fuerzas
del Movimiento habian perdido su
oportunidad. Esto contribuyo, segun
la tesis defendida por el semanario
britanico, a que los tecndcratas
fueran los encargados de ocupar ese



vacio de poder. Desde un punto de
vista mediatico, era eficaz identificar
un grupo que amparase
sociologicamente a todos los
tecnocratas. Aparecio entonces el
Opus Dei, que no tenia ningun
interés en meterse en el avispero de
las familias franquistas pero que fue
introducido a la fuerza por el
semanario britanico, que se hacia
eco de la problematica surgida en la
Esparfia de 1957 con la entrada de los
dos ministros del Opus Dei en el
gobierno.

The Economist no hizo mas que
recoger este estado de cosas,
sintetizar en un agudo articulo ese
gran relato y divulgarlo por todo el
mundo. Cinco afios mas tarde, en su
siguiente monografico dedicado a
Espafa («The New Spain», The
Economist, 2 de abril de 1977), el
gran relato creado por ellos mismos
estaba consolidado. En el articulo
habia escasas referencias al Opus Dei



pero, lo que es mas importante, se
daba por hecho algunos de estos
mitos como si fueran realidades. De
Laureano Lopez Rodo se afirmaba
tranquilamente que era el lider
miembro de una orden laica secreta
(«a leading member of the wealthy
and secretive lay order», p. 18). Con
todo, es evidente que el Opus Dei no
asumia el protagonismo que se le
habia asignado en el monografico de
1972. El mito seguia en pie, aunque
habia remitido en intensidad. La
salida de los ultimos ministros del
Opus Deij, con la remodelacion del
gabinete a principios de 1974, tras el
asesinato del Almirante Carrero
Blanco, hizo atenuar logicamente el
protagonismo mediatico que la
institucion habia tenido, muy a su
pesar, hasta ese momento.

En ese mismo articulo de 1977 se

hacia referencia también a una idea
que, con el tiempo, tendria un cierto
eco en la opinidn publica, pero que,



con todo, no acabaria constituyendo
un verdadero gran relato. Para
algunos observadores, el Opus Dei
era considerado como un nuevo tipo
de calvinismo catdlico, que exaltaba
la importancia del trabajo cotidiano
y que habia llevado a sus miembros a
tener suficiente competencia y
racionalidad como para dirigir la
economia espafiola. De este pequefio
relato se haria eco, bastantes afios
después, Joan Estruch, en su tesis
doctoral sobre el Opus Dei, publicada
en 1994, y ha dado lugar a una
derivacion del gran relato en la
consideracion del Opus Dei como
una fuerza en la que convergen las
etiquetas conservadoras y
modernizantes —en la linea de las
teorias sociologicas generales sobre
la modernizacion y su relacion con la
religion y los procesos de
secularizacion"®. La aparicion de la
idea de modernizacion esta
obviamente relacionada con que a
pocos observadores se les escapa la



aportacion objetiva de algunos
miembros del Opus Dei (Ullastres,
Lopez Rodd, Lopez Bravo) a la
modernizacion econdémica y politica
de Espafia, asi como la contribucion
de algunos otros (Amadeo de
Fuenmayor) a su modernizacion
religiosa, a través de la ley de
libertad religiosa.

En todo caso, segun el gran relato de
los tecndcratas, el espiritu fascista del
régimen franquista habria
impregnado el Opus Dei, dotandole
de una tendencia conservadora en lo
politico e integrista en lo doctrinal
que ya no abandonaria en el futuro.
Todavia hoy, podemos apreciar la
vigencia de este relato en algunos de
los medios de informacion mas
influyentes"””. Pero, de hecho, nadie
puede documentar hoy en dia un
alineamiento de Escriva en uno u
otro bando. John Allen comenta
sutilmente:



En las décadas de 1930 y 1940,
cuando el sentimiento aplastante en
la Espafia catolica era profranquista,
el silencio de Escriva se interpreto a
menudo como la sefial de un
liberalismo escondido; hacia las
décadas de 1960 y 1970, cuando la
opinion de los catolicos habia
cambiado, ese mismo silencio se
interpreto como una mascara del
conservadurismo profranquista™®,

Ademas, si el Opus Dei hubiera
buscado poder e influencia, sus ocho
ministros en los treinta y seis afios
del franquismo habrian aumentado
todavia mds (en su numero y en su
capacidad de influencia) durante la
Transicion, cosa que no sucedio. La
nomina de ministros del Opus Dei
disminuy6 radicalmente a partir de
la remodelacion del gobierno de
Franco en enero de 1974, tras el
asesinato de Carrero Blanco -lo que
también desmitificaba la supuesta
hegemonia de Lopez Rodé en los



gobiernos de Franco. Entre los
miembros del Opus Dei, s6lo Antonio
Fontan fue ministro de
Administracion Territorial entre
1979 y 1980, e Isabel Tocino y
Federico Trillo en gabinetes de la
presidencia de José Maria Aznar
(1996-2004).

Desde 1975, con la muerte de Franco
y del propio fundador del Opus Dei,
hasta 1980, las cosas volvieron a
entrar en un cierto periodo de
normalidad, tipico de los momentos
de decadencia de un gran relato.
Como factores que contribuyeron a
esta decadencia, subrayaria dos: por
un lado, dejaron huella las
declaraciones hechas por el Opus
Dei, por su fundador, y por sus
propios miembros, confirmando su
libertad en cuestiones politicas e
ideolodgicas; por otro, los hechos
mismos fueron constatando la
falsedad del gran relato. Este pudo y
puede continuar perviviendo



cambiando y adaptandose, pero es
evidente que ya ha perdido fuerza.

Por una parte, fue aumentando la
conciencia por parte de los
historiadores de que la labor de los
tecnocratas era mas compleja de lo
que se venia diciendo, lo que llevo a
introducir el término desarrollistas 'y
a las reflexiones sobre la
modernizacion de Espafia y su
relacion con la religion que han
llevado a cabo sociologos como José
Casanova''®. Por otra parte, quedd
mas patente, con el paso del tiempo,
el pluralismo que se daba entre
miembros del Opus Dei, y el hecho de
que algunos se opusieron al régimen,
tal como se ha detallado
anteriormente.

La propia evolucion de la coyuntura
historica, en concreto en el tardo-
franquismo, contribuyo a la
disipacion del gran relato. El
atentado a Carrero Blanco tuvo como



consecuencia la desaparicion de
Lopez Rodod, lo que puso de relieve
que era Carrero y no Lopez Rodo
quien tenia un acceso mas directo a
Franco y, por tanto, al poder.
Después de la muerte de Franco,
hubo personas del Opus Dei que se
manifestaron seguidoras del partido
en el que recabo Lopez Rodo (Alianza
Popular), otras que se
comprometieron con el proyecto
liderado por Adolfo Suarez (Union de
Centro Democratico), otros con los
nacionalistas catalanes o vascos
(como Unidé Democratica de Cataluiia,
Convergencia Democratica de
Cataluiia, Partido Nacionalista
Vasco), y otros buscaron una
anacronica restauracion de la
democracia cristiana.

También contribuyo6 decisivamente
el hecho del honesto reconocimiento
de algunos autores de la
superficialidad cientifica con la que
habian procedido en sus



investigaciones (el citado caso de
Jean Bécarud es muy notorio) v,
sobre todo, el hecho de que un
numero cada vez mayor de
historiadores, basados en fuentes
primarias, matizaron sus
afirmaciones o publicaron
monografias de rigor. Asi, los
historiadores y sociologos que
adoptaron las obras de Artigues y de
Ynfante como una de sus principales
fuentes de informacion y
documentacion (Juan Joseé Linz,
Raymond Carr, Guy Hermet y Paul
Preston'”) han ido siendo
sustituidos, con el paso del tiempo,
por autores mejor documentados a
partir de los afios noventa,
ampliando sus fuentes sobre el Opus
Dei y reduciendo la tendencia
sensacionalista y aprioristica que
habia predominado en afios
anteriores. La lista empieza a ser ya
notoria: Carolyn P. Boyd (1997),
Vicente Carcel Orti (1997), Stanley G.
Payne (1997), José Andrés-Gallego y



Anton Pazos (1998), Javier Tusell
(1998), Gonzalo Redondo (1999, 2005,
2009), William J. Callahan (2000),
Mercedes Cabrera y Fernando Del
Rey (2002), Santos Julia (2004)"'!,
Algunos de estos nuevos trabajos no
son ajenos del todo al gran relato del
Opus Dei, pero desde luego sus
analisis mas documentados y menos
apasionados representan un paso
adelante hacia el predominio de lo
rigurosamente historico sobre lo
mitificante o metarrealista.

Conclusiones

Desde la fundacion del Opus Dei
(1928) hasta finales del franquismo
se pueden distinguir diferentes
oleadas en la evolucion del gran
relato: desde la consideracion del
Opus Dei como una peligrosa
novedad e incluso una herejia en el
seno del catolicismo posterior a la
Guerra Civil hasta su presentacion
como una organizacion



conservadora con ambiciones
politicas y economicas en la Esparia
fuertemente ideologizada del
franquismo y en los ambientes
occidentales marcados por la guerra
fria y el sesentayochismo. En este
estudio, ha interesado sobre todo
enfatizar el caracter proyectivo de
estos metarrelatos en torno al Opus
Dei, partiendo del hecho de que han
ido variando al compas de la paralela
mutacion del ambiente politico,
cultural e ideoldgico de la sociedad
occidental, y de la misma situacion
de la Iglesia Catolica. Es decir, que
cada relato forjado en torno al Opus
Dei refleja unas determinadas
mentalidades, identificadas mas con
los valores proyectados por la
sociedad en ese momento que con la
propia naturaleza de la institucion.

Como consecuencia, el mito del Opus
Dei se ha modificado, consolidado y
evolucionado a lo largo del tiempo
como una realidad mutante,



adaptada a las variaciones de las
épocas y las mentalidades, y como
respuesta a las necesidades de los
paradigmas generados por la
sociedad occidental durante la
segunda mitad del siglo XX""?. La
primera oleada responde a los
recelos de una sociedad en la que los
religiosos y eclesiasticos gozaban de
gran prestigio, y en la que los laicos
eran considerados solo como
elementos subordinados a la
jerarquia; por tanto, se percibia el
Opus Dei como una amenaza de la
estabilidad de la vida de la Iglesia,
con su mensaje «revolucionario».
Estos malentendidos, localizados en
un principio en el ambito clerical,
fueron aprovechados por la Falange,
que se unio a los ataques desde su
posicion hegemonica en la vida
politica y cultural de la primera
Espafia franquista de partido unico.
El momento algido de esta fase del
gran relato lo constituyeron los
ataques recibidos por miembros del



Opus Dei que frecuentaban las
congregaciones marianas en Madrid
y Barcelona (1940).

Durante esos mismos afios cuarenta,
el Opus Dei fue hostigado por la
Falange, que lo consideraba como un
competidor en la dura pugna por la
reparticion de los centros del poder
en el primer franquismo, a pesar de
la pequefia dimension que todavia
tenia la institucion y que sus
actividades estaban restringidas al
campo espiritual. Esta conjetura se
concretd en la acusacion de «asalto»
a las catedras universitarias por
parte del Opus Dei. Este recelo se
proyectara a principios de los
cincuenta, cuando algunos miembros
del Opus Dei (particularmente,
Rafael Calvo Serer) empezaran a
tener una mayor presencia publica.

A partir de los afios sesenta, los
ataques dejaron de proceder de la
derecha (si encajamos a la Falange



Esparfiola en esta categoria) y
empezaron a pro-venir
significativamente de la izquierda. El
Opus Dei paso a ser considerado un
engendro franquista, que pretendia
alargar la vida del languido régimen
gracias a la eficaz politica economica
de los tecnocratas. E1 Opus Dei se
habria hecho con el poder politico,
aprovechando la decadencia de
sectores ideologicos como la Falange
o los Propagandistas, que, en otro
tiempo, habian concentrado todo el
poder. El mito se extendid
acriticamente a algunos ambientes
eclesiasticos, que empezaron a
considerar al Opus Dei como una
organizacion conservadora,
integrista y reaccionaria, recelosa de
las reformas del Concilio Vaticano II
(1962-1965). Esta segunda oleada
abarco, pues, desde las criticas a los
tecnocratas por parte de falangistas 'y
otras familias franquistas, hasta la
actitud adversa de algunos
eclesiasticos en el contexto de las



tensiones que conocio el periodo
postconciliar. A partir de 1975, con la
muerte de Franco y la consolidacion
de la democracia en Espafia, asi
como con la cada vez mas amplia
expansion internacional del Opus
Dei, el relato llego a su fin, aunque
persistan todavia hoy anacronicas
secuelas fruto de la inercia.

Ante tantas mutaciones de la imagen
del Opus Dei es facil cuestionarse si
es la propia institucion o su imagen
la que se ha visto alterada. Aparte de
la evidencia de la continuidad
histdrica del Opus Dei como
institucion, un dato emerge con
claridad: el Opus Dei ha reiterado las
declaraciones proclamando la
orientacion espiritual de su
actividad. Asi, el hecho de que una
persona pertenezca al Opus Dei no es
ni mas ni menos relevante para sus
decisiones que el de ser un cristiano
que desea comportarse de modo
coherente con su fe. Por tanto, en



una historia politica o ideoldgica
resulta irrelevante, cuando no
equivoco, sefialar que un
determinado personaje publico
forma parte del Opus Dei.

Llegados a este punto, es preciso
preguntarse por algunos factores que
parecen repetirse en la historia
narrada en este articulo, desde las
primeras calumnias contra el Opus
Dei en el Madrid de la postguerra
hasta los ultimos coletazos a finales
de la época franquista. En primer
lugar, cabe destacar la capacidad de
renovacion, regeneracion y mutacion
de los mitos en torno al Opus Dei.
Para alguien que se acerque a esta
realidad sin haberla vivido, este
asunto se transforma en un campo
de experimentacion prototipico de
las periodicas renovaciones que
precisa la memoria histdrica para
retroalimentarse. Considerando las
muy diversas criticas recibidas por el
Opus Dei en ese periodo (1940-1977),



algunas de las cuales se presentan
totalmente opuestas entre si, parece
inverosimil que su objetivo haya sido
siempre la misma institucion, y no
diversas. Las criticas aparecen asi
totalmente irracionales,
contraviniendo el principio de no-
contradiccion: la misma persona es
falangista y perseguida por los
falangistas, herético y perseguido por
los enemigos de la Iglesia, renovador
y acusado de conservadurismo.
Escriva de Balaguer mismo recuerda
que le tildaron de mason, «de
monarquico, de antimonarquico, de
falangista, de carlista, de anti-
carlista». En plena guerra mundial
«iban las mismas personas —o gentes
movidas por ellos—- a las Embajadas
de los aliados, para decir que yo era
germanofilo; y a las representaciones
de Alemania e Italia, para decir que
yo era angl6filo»™",

Al mismo tiempo, y quizas menos
paradojicamente de lo que parece,



esa misma variedad del fondo de las
criticas es compatible con la mutua
retroalimentacion de los diversos
grandes relatos. Unas palabras del
fundador del Opus Dei, quien sufrio
en primera persona tanta diversidad
de criticas, son bien elocuentes de
esta realidad:

En aquellos primeros momentos
fuertes, que no son faciles de
describir, porque removieron a
muchas almas contra el Opus Deiy
en contra de mi, decia a los
hermanos vuestros, que tenia cerca:
hijos mios, lo malo no es esta
campafia de ahora, 1o malo sera que
después repetiran lo mismo los
fanaticos y los enemigos de la Iglesia,
reforzando sus calumnias con el
falso testimonio de estos santos
varones. Y, efectivamente, asi sucede.
Todas las falsedades contra la Obra
que ahora se difunden, no son
nuevas: son francamente viejas, son



las inventadas entonces, hace tantos
aﬁOS[ll4].

Lo que esta en juego en la
desaparicion de este gran relato, o su
sustitucion por una interpretacion
con base histérica, es el
reconocimiento de la finalidad
apostolica del Opus Deiy la
consiguiente libertad politica y
profesional de sus miembros. Existe
una notoria contradiccion entre el
hecho de la tarea del Opus Dei, de
alcance internacional, extendida a
personas de todas las condiciones
sociales, y materializada en
innumerables iniciativas de caracter
educativo y asistencial, por un lado, y
el hecho de que sus autoridades
puedan dar orientaciones sobre la
politica en un pais concreto, por otro.
La expansion por paises de tan
diversas circunstancias ideologicas y
situaciones politicas solo es posible si
sus miembros tienen conciencia de
su libertad y si las autoridades del



Opus Del la respetan plenamente. La
expansion del Opus Dei es, en suma,
una confirmacion de la honestidad
de las declaraciones de su fundador y
de sus dirigentes respecto a la
autonomia de sus miembros en los
ambitos humanos, sean éstos
politicos, econémicos, profesionales,
culturales.

Jaume Aurell. Profesor titular de
Historia de la Universidad de
Navarra. Especialista en
historiografia medieval y
contemporanea, ha publicado Els
mercaders catalans al Quatre-Cents
(1996), La escritura de la memoria.
De los positivismos a los postmo-
dernismos (2005) y Authoring the
Past. History, Autobiography and
Politics in Me-dieval Catalonia (2012).
Ha editado, junto a Pablo Pérez,
Catdlicos entre dos guerras. La



historia religiosa de Espafia en los
afios veinte y treinta (2005) y
publicado algunos articulos sobre las
relaciones entre autobiografia e
historia en las revistas Annales,
Biography, Viator, Rethinking History
y Prose Studies.

e-mail: saurell@unav.es

™ Sobre la naturaleza del Opus Dei,
hay algunos estudios que considero
imprescindibles para todo aquel que
quiera entender esta realidad, mas
alla de las deformaciones a las que
hago referencia en este articulo. Son,
por este orden: Pedro Rodriguez -
Fernando Ocariz - José Luis Illanes,
El Opus Dei en la Iglesia.
Introduccion eclesioldgica a la vida y
el apostolado del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993; Amadeo de Fuenmayor -
Valentin Gomez-Iglesias — José Luis
[lanes, El Itinerario Juridico del
Opus Dei: Historia y defensa de un
carisma, Pamplona, Eunsa, 1989;



Andrés Vazquez de Prada, El
fundador del Opus Dei. Vida de
Josemaria Escriva de Balaguer,
Madrid, Rialp (3 vols.: 1997, 2002,
2003; Josemaria Escriva de Balaguer,
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, Madrid, Rialp, 1968.

“ Es importante aclarar que parto
aqui de la definicion de gran relato
en su acepcion pro-piamente
historiografica, surgida de los
ambientes postmodernos, que se
desarroll6 con fuerza a partir de los
afios setenta del siglo pasado. Dejo de
lado, por tanto, otros significados
relacionados con otras disciplinas,
particularmente la teoldgica.

Bl Jean-Francois Lyotard, La
condicion postmoderna: informe
sobre el saber, Madrid, Catedra, 1984
(version original francesa de Paris,
Minuit, 1979).

“ Para el concepto de la memoria
colectiva, clave para la comprension



de la formacion de los grandes
relatos, cfr. los estudios clasicos de
Maurice Halbwachs, On Collective
Memory, Chicago, The University
Press of Chicago, 1992 (1950) y
Gérard Namer, Mémoire et sociéte,
Paris, Méridiens Klincksieck, 1987

51 Cfr. Marshall McLuhan,
Understanding Media. The
Extensions of Man, New York,
McGraw-Hill, 1964, cap. 1.

' 1os forjadores del concepto de
imaginario historico fueron sobre
todo los historiadores de la tercera
generacion de los Annales,
historiadores vinculados a la historia
de las mentalidades, como Gerges
Duby, Jacques Le Goff y Emmanuel
Le Roy Ladurie: cfr Jaume Aurell, La
escritura de la memoria. De los
positivismos a los postmodernismos,
Valencia, PUV, 2005, pp. 97-105.

"I Cfr. José Alvarez Junco, Mater
Dolorosa. La idea de Espafia en el



siglo XIX, Madrid, Santillana USA
Pub., 2001; Ismael Saz, Espaiia contra
Espafia. Los nacionalismos
franquistas, Madrid, Marcial Pons,
2003; Santos Julia, Historia de las dos
Espafias, Madrid, Taurus, 2004.

1 Cfr. Manuel Pérez Ledesma,
Grandes relatos sobre las dos
Espanas, «Revista de Libros» 100
(Abril 2005), p. 32.

) Cfr. 1as noticias de estos primeros
miembros del Opus Dei que ofrece
Andrés Vazquez de Prada, E1
Fundador, vol. I, a través de su indice
onomastico.

19 1,a extension de la labor del Opus
Dei a mujeres se habia iniciado ya a
comienzo de los afios treinta, pero se
vio interrumpida con la Guerra Civil.
En 1939 pertenecia al Opus Dei sélo
una mujer, Dolores Fisac, aunque
pronto se le unieron otras. A este
respecto, cfr. también la recién
citada obra de Vazquez de Prada.



™ 1,0s Apuntes intimos son unos
escritos de caracter autobiografico
que el propio Josemaria Escriva iba
anotando en unos cuadernos, que se
han conservado casi en su totalidad.
Tratan tanto de cuestiones de su
estricta vida interior como de
aspectos del desarrollo de la
institucion que habia fundado el 2 de
octubre de 1928. En algunas épocas
escribio casi diariamente los
acontecimientos que le iban
sucediendo, sus reacciones ante ellos
y sus experiencias espirituales.
Poseen un notable valor como fuente
documental, atendiendo a la
proximidad cronoldgica entre lo que
se narra y el momento en el que es
narrado. Se pueden consultar
bastantes de esas notas (aunque
algunas estan incompletas y otras no
fechadas) en Vazquez de Prada, El
Fundador, vol. I, especialmente, pp.
337-350.



"2 Josemaria Escriva de Balaguer,
Apuntes intimos n. 1240, 11 de marzo
de 1935, citado en Vazquez de Prada,
El Fundador, vol. I, p. 549.

131 A estas noticias se refiere
Josemaria Escriva en carta del obispo
de Madrid, Leopoldo Eijo y Garay al
abad coadjutor de Montserrat,
Aurelio Maria Escarré, de 21 de junio
de 1941 (conservada en el Archivo
General de la Prelatura del Opus Dei
[AGP], serie A-5, 209-3-7).

14 Sobre la Congregacion Mariana de
Madrid, cfr. Carlos Lopez Pego, La
Congregacion Mariana Universitaria
de Madrid, Madrid, Desclée de
Brouwer, 1999.

151 Cfr. Josemaria Escriva, Apuntes
intimos n. 1626, 15 de noviembre de
1940, cit. en Vazquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 442.



18 Cfr. carta de san Josemaria a
Leopoldo Eijjo y Garay, 23 de abril de
1940, AGP, serie A-3.4, 256-4.

U7 Carta de san Josemaria a Miguel
de los Santos Diaz Gomara, 15 de
septiembre de 1940, AGP, serie A-3.4,
256-5.

"8l En AGP se conservan bastantes
documentos que confirman esta
realidad: por ejemplo, Documento de
solicitud de residencia de estudiantes
en Salamanca, de 18 de enero de
1945, con respuesta positiva de la
Cancilleria-Secretaria del Obispado
de Salamanca, de 29 de enero de
1945, Expediente AGP, L-3-3-5;
Permiso para abrir residencia en
Valladolid del 29 de enero de 1945,
con respuesta positiva del 5 de
febrero de 1945, Expediente AGP,
L-3-3-7; Permiso de residencia y
oratorio semipublico en Granada, del
2 de octubre de 1945 («Suplica: 1°.-La
bendicion y aprobacion de V.E. para



esta labor de apostolado en la
Residencia de Estudiantes. 2°.-La
concesion de Oratorio semipublico
con Sagrario para dicha Residencia»),
con respuesta de 8 de octubre de
1945, Expe-diente, AGP, L-3-3-13;
Peticion de apertura de oratorio
semipublico en Barcelona, de 3 de
mayo de 1945, con respuesta de 16 de
mayo de 1945, Expediente en AGP,
L-3-3-15. Es de notar que en todas las
peticiones los obispos respectivos
responden con celeridad, prueba de
que probablemente ya conocian
previamente la labor del Opus Deiy
de su fundador. Cfr. también Benito
Badrinas, Josemaria Escriva de
Balaguer, sacerdote de la didcesis de
Madrid, en «Cuadernos del Centro de
Documentacion y Estudios Josemaria
Escriva de Balaguer» III (1999), pp.
47-76.

"9 Es importante aclarar que la
cuestion de la polémica sobre el Opus
Dei y las congregaciones marianas se



enmarca en un debate mas general
entre organizaciones laicasy
religiosas, y el modo de organizar la
vida de la Iglesia. Sobre este asunto,
ver, por ejemplo el apartado La
polémica entre la Accidn Catolica y
las Congregaciones Marianas, en
Gonzalo Redondo, Politica, cultura y
sociedad en la Espafia de Franco.
Tomo I. La configuracion del Estado
espafiol, nacional y catolico
(1939-1947), Pamplona, Eunsa, 1999,
pp- 552-559.

9 Testimonio de Santiago Balcells
Gorina, AGP, serie A-5, 195-2-2, pp.
8-10.

21 cfr. Alfonso Balcells, Memoria
Ingénua, Barcelona, La Formiga d’Or,
2005, pp. 106-116. Para el contexto,
cfr. Frederic Udina i Martorell, E1
Pare Vergés, S.1., Apostol de la
Joventut. La Congregacio de la
Immaculada, 1923-1953, Barcelona,
F. Udina, 1995. Sobre el apostolado



de los jesuitas con la juventud
durante el primer franquismo, cfr.
Manuel Revuelta Gonzalez, En la
Espafia de Franco: desde el fin de la
guerra hasta el Concilio (1940-1965),
en Teofanes Egido (coord.), Los
jesuitas en Espafia y en el mundo
hispanico, Madrid, 2004.

221 Testimonio de Rafael Escola Gil,
AGP, serie A-5, 435-1-2, p. 10.

3 De una nota anénima, recibida
por Rufino Aldabalde Trecu,
sacerdote vasco, quien escribid en
ella: «<Entregado por un P. Jesuita al
Superior de S. Felipe Neri en
Barcelona el 7 de mayo de 1941»,
resefiado en Vazquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 478, quien cita la
carta de san Josemaria a Leopoldo
Eijo y Garay, del 14 de mayo de 1941,
AGP, serie A-3.4, 257-1.

4 pascual Galindo era un amigo de
José Maria Albareda, a quien habia
enviado las direcciones de los guias



que les podrian ayudar en el paso de
los Pirineos, en plena Guerra Civil.
Cfr. Vazquez de Prada, El Fundador,
vol. I, p. 483, nota 76, quien a su vez
remite al testimonio de Laureano
Lopez Rodo, AGP, serie A-5, 434-1-3,
p. 5.

31 Carta de san Josemaria a Leopoldo
Eijo y Garay, 31 de mayo de 1941,
AGP, serie A-3.4, 257-1.

8 Cfr. Testimonio de Manuel Botas
Cuervo, AGP, serie A-5, 197-1-6; Carlos
Lopez Pego, La Congregacion de «Los
Luises» de Madrid. Apuntes para la
Historia de una Congregacion
Mariana Universitaria de Madrid,
Madrid, Desclée de Brouwer, 1999.
Cfr. también el epistolario sobre
Carrillo que aporta Juan Maria
Laboa, Papeles viejos, noticias
nuevas, «XX Siglos» 56 (2006), pp.
93-107.

7 cfr. Balcells, Memoria, pp.
106-108.



8 cfr. ibid., p. 116.

9 cfr. especialmente Udina i
Martorell, El Pare Vergés.

B30T Testimonio de Florencio Sanchez-
Bella, Servi Dei Iosephmariae Escriva
de Balaguer, Positio supra vita et
virtutibus, Summarium (en adelante,
Summarium) n. 7492.

BU Testimonio de Amadeo de
Fuenmayor, AGP, serie A-5, 212-1-6, p.
4,

32 Testimonio de Javier de Ayala,
Summarium, n. 7586.

33 Sobre la naturaleza y alcance de
esta primera aprobacion juridica, cfr.
De Fuenmayor — Gomez-Iglesias —
Illanes, El itinerario juridico, pp.
85-114.

B4 Sobre el contexto de esta época,
cfr. especialmente Gonzalo Redondo,
Politica, cultura y sociedad; Alvaro



Ferrary, El franquismo: minorias
politicas y conflictos ideoldgicos
(1936-1956), Pamplona, Eunsa, 1993;
Ricardo Chueca, El fascismo en los
comienzos del régimen de Franco.
Un estudio sobre la F.E.T. de las
J.0.N.S., Madrid, Centro de
Investigaciones Socioldgicas, 1983.

351 Testimonio Alfonso Balcells
Gorina, AGP, serie A-5, 195-2-1, p. §;
cfr. Balcells, Memoria, pp. 105-144.

B36] Carta de Aurelio Maria Escarré a
Leopoldo Eijo y Garay, 1 de
noviembre de 1941, copia
conservada en AGP, serie A-5,
209-3-7.

37 Carta de Leopoldo Eijo y Garay a
Alfonso Balcells Gorina, 2 de junio de
1941, AGP, serie A-5, 209-2-1.

% Testimonio de Luis Lopez Ortiz,
magistrado del Tribunal Supremo,
jubilado, 16 de enero de 1976, AGP,
serie A-5, 222-3-10.



39 Nota de san Josemaria, 19 de
diciembre de 1941, AGP, serie A-1,
15-2-19, cit. en Vazquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 517.

49 Relacion elaborada por san
Josemaria sobre una conversacion
con Maria Teresa Llopis, 19 de
diciembre de 1941, AGP, serie A-1,
15-2-19.

4 F] informe, fechado en Madrid a
16 de enero de 1942, se encuentra
publicado parcialmente por José Luis
Rodriguez Jiménez, Historia de la
Falange Espariola de las JONS,
Madrid, Alianza, 2000, pp. 420-423.

421 Testimonio de Eduardo Alastrué,
AGP, serie A-5, 191-2-2, p. 22.

3 Cfr. Stanley G. Payne, Fascism in
Spain, 1923-1977, Madison,
University of Wisconsin Press, 1999,
pp- 239-398.Cfr. también Jordi Garcia
Garcia, La resistencia silenciosa.
Fascismo y cultura en Espaiia,



Barcelona, Anagrama, 2004; Ismael
Saz Campos, Fascismo y franquismo,
Valencia, Universidad de Valencia,
2004; Sheelagh Ellwood, Prietas las
filas. Historia de la Falange Espaiiola,
1933-1983, Barcelona, 1984.

44 Ccarta de san Josemaria a Leopoldo
Eijo y Garay, 17 de febrero de 1943,
AGP, serie A-3.4, 257-5.

43 Relacion de José Manuel Casas
Torres sobre la visita a la Residencia
de Diego de Ledn de un agente del
Servicio de Informacion de la
Delegacion de Falange, Madrid, 6 de
febrero de 1943, AGP, serie A-5, 202-3-
(2).

141 Cfr. De Fuenmayor — Gomez-
Iglesias — Illanes, El itinerario
juridico, especialmente el apartado
El Opus Dei, Instituto Secular, pp.
145-194.

7l Carta de san Josemaria, 29 de
septiembre de 1947 / 14 de febrero de



1966, nn. 3y 18, AGP, serie A-3, 93. Se
trata de una extensa carta que el
autor prefirié que quedara inédita.

8 para un estudio en detalle de la
evolucion de la universidad espafiola
de la posguerra cfr. Gonzalo
Pasamar, Historiografia e ideologia
en la posguerra espariola. La ruptura
de la tradicion liberal, Zaragoza,
Universidad de Zaragoza, 1991, que
estd bien documentado pero con
quien no comparto sus
planteamientos maniqueistas;
Carolina Rodriguez Lopez, La
Universidad de Madrid en el primer
franquismo: ruptura y continuidad
(1939-1951), Madrid, Dykinson, 2002;
José Ramon Cruz Mundet, Archivos
universitarios e historia de las
universidades, Madrid, Dykinson,
2003; para los aspectos legislativos e
institucionales, cfr. Manuel Martinez
Neira —José Maria Puyol Montero y
Carolina Rodriguez Lopez, La
universidad espafiola 1889-1939.



Repertorio de legislacion, Madrid,
Dykinson, 2004; sobre la depuracion
intelectual en el primer franquismao,
cfr. Patricia Zambrana — Elena
Martinez Barrios, Depuracion
politica universitaria en el primer
franquismo, Mdlaga, Publicaciones
de la catedra de Historia del Derecho
y de las Instituciones de la
Universidad de Malaga, 2001; y, mas
tangencialmente, Julidn Casanova
(ed.), Morir, matar, sobrevivir. La
violencia en la dictadura de Franco,
Barcelona, Critica, 2004. Sobre el
exilio de los intelectuales, José Luis
Abellan (ed.), El exilio cultural de la
Guerra Civil, 1936-1939. IV, 60 afnos
después, Salamanca, Universidad de
Salamanca, 2001; sobre la ensefianza
en la primera universidad
franquista, Maria Angeles Sotés,
Universidad franquista: debate sobre
la libertad de ensefianza (1939-1962),
Pamplona, Eunsa, 2004; sobre la
oposicion al franquismo desde la
universidad, cfr. José Alvarez



Cobelas, Envenenados de cuerpo y
alma. La oposicion universitaria al
franquismo en Madrid, 1939-1970
Madrid, Siglo XXI de Espafia, 2004;
Jordi Garcia Garcia, La resistencia
silenciosa. Fascismo y cultura en
Espafia, Barcelona, Anagrama, 2004.

149 Sobre el tema de las catedras del
Opus Dei, cfr. Onésimo Diaz
Fernandez, Rafael Calvo Serer y el
grupo “Arbor”, Valencia, Universitat
de Valencia, 2008, pp. 358-359, con
abundantes referencias
documentales y bibliograficas que
tomo como base para los
comentarios del texto.

5% José Orlandis, Afios de juventud
en el Opus Dei, Madrid, Rialp, 1993,
p. 182.

1 Diaz, Rafael Calvo Serer, p. 359.

2 Sobre la cuestion de los
intelectuales de la posguerra, y la
lucha por el dominio de la



universidad, cfr. Julia, Historia, pp.
355-408 (del cap. 9: «<Excluyentes y
comprensivos: intelectuales como
duefios de la memoria y politicos de
la cultura»). Alli se pone de
manifiesto que todos los intelectuales
catolicos vieron la universidad como
una plataforma inmejorable para
redimir a Espafia de su Guerra Civil y
recuperar su genuino catolicismo,
algo que era visto no solo como una
tarea propiamente espiritual sino
también patriotica. Julia pone de
manifiesto que en esta labor de
recuperacion dificilmente se puede
hablar de un grupo, y que entre los
mismos miembros del Opus Dei
comprometidos con esta empresa no
habia ni mucho menos unanimidad a
la hora de elegir los procedimientos
adecuados para la recristianizacion
de Espaiia.

53 Josep Maria Muiioz i Lloret, Jaume
Vicens i Vives. Una biografia



intelectual, Barcelona, Edicions 62,
1994, pp. 32-38.

54 Angel Sesma, El discreto
magisterio de Don José Maria
Lacarra, «Revista de Historia.
Jerénimo Zurita» 73 (1998), pp. 69-87.

5% Tgnacio Peird — Gonzalo Pasamar,
Diccionario de Historiadores
espafioles contemporaneos, Madrid,
Akal, 2002, pp. 251-252.

5% José Manuel Pérez Prendes, Luis
Garcia de Valdeavellano. Marco y
notas para una biografia intelectual,
«Revista de Historia. Jerénimo
Zurita» 73 (1998), pp. 252-282.

57] peirg — Pasamar, Diccionario de
Historiadores, pp. 257-258.

8 Un mayor detalle de lo que
expongo en este parrafo en Jaume
Aurell, Le médiévisme espagnol au
XXe siécle. De I'isolationnisme a la
modernisation, «Cahiers de



civilisation médiévale» : X-XII siecles
48 (2005), pp- 201-218.

59 Fernando Fernandez (ed.), F1
espiritu de la Rabida, Madrid, Union
Editorial, 1995.

1 1,a figura mas significativa en esta
linea tal vez sea Alberto Martin
Artajo, miembro de la Asociacion
Catolica de Propagandistas y
presidente en 1940 de la Accion
Catolica Espariola, que ocupo el
Ministerio de Asuntos Exteriores
desde 1945 a 1957.

11,2 bibliografia para este tema es
cuantiosa. Me baso aqui sobre todo
en las detalladas anotaciones de
Gonzalo Redondo, Politica, cultura y
sociedad en la Espaifia de Franco,
1939-1975. Tomo II/2. Los intentos de
las minorias dirigentes de
modernizar el Estado tradicional
espafiol, Pamplona, Eunsa, 2009
(parte III: La lucha por el control
politico del estado espafiol,



1951-1956); en el documentado
trabajo de Diaz, Rafael Calvo Serer,
en los comentarios de Julia, Historia,
pp- 355-407. No comparto con éste
ultimo su tendencia a agrupar a los
miembros del Opus Dei en un mismo
grupo, faccion o familia politica
(justo la interpretacion contraria a la
que defiendo en mi articulo), pero
me parece un acierto su tendencia a
basarse en documentacion de
primera mano, particularmente en
los articulos publicados por los
protagonistas en revistas y
periddicos del momento.

2 por aquellos afios, uno de los
componentes del primer grupo
denoming a estas dos facciones
comprensivos (falangistas) y
excluyentes (tradicionalistas), en
referencia a la medida en que
acogieran o no planteamientos del
pensamiento dominante en la
Europa de la época, cfr. Dionisio
Ridruejo, Excluyentes y



comprensivos (17 de abril de 1952),
recogido en Id., Casi unas memorias,
Barcelona, Planeta, 1976, pp. 301-303.

%l para este tema, cfr. Julia, Historia,
p. 358.

641 peirg — Pasamar, Diccionario de
Historiadores, voz Rafael Calvo-
Serer, pp. 150-152.

1.2 amistad de Vicens con Calvo y
Pérez Embid esta bien documentada
en Mufioz i Lloret, Jaume Vicens i
Vives, pp. 174-175, y en Jaume
Sobrequés, Historia d’'una amistat.
Epis-tolari de Jaume Vicens i Vives i
Santiago Sobrequés i Vidal
(1929-1960), Barcelona, Vicens Vives,
2000, pp. 612-619.

% Rafael Calvo Serer, La politique
intérieure dans ’Espagne de Franco,
«Ecrits de Paris», septiembre de 1953,
pp- 9-18. Sobre las notables
repercusiones de este articulo en la
vida publica espariola y en el propio



itinerario de Calvo Serer, cfr.
especialmente Diaz, Rafael Calvo
Serer, 529-578. El articulo fue
anacronicamente aprovechado, afios
después de su publicacion, por uno
de los adversarios del Opus Dei para
ahondar en la tesis de la institucion
como grupo de presion: Daniel
Artigues, El1 Opus Dei en Espafia,
Paris, Ruedo Ibérico, 1971, pp.
164-173.

7 Ridruejo, Casi unas memorias, p.
302 (transcripcion del articulo
original de 1952).

%! En este punto es donde me alejo
mas de la tesis de Santos Julia, quien
traza una continuidad entre
excluyentes y tecnocratas (como si
hubiera una misteriosa continuidad
entre Calvo Serer y Lopez Rodd, que
él atribuye al hecho de ser los dos
miembros del Opus Dei pero que,
evidentemente, como trataré de
explicar, no existe) y una transicion



de los comprensivos a los demacratas
(algo que tiene mas sentido y que él
justifica mas propiamente): Julia,
Historia, pp. 391-403.

% Cfr. por ejemplo, The Observer, 3
de marzo de 1957; Daily Express, 12
de marzo de 1957; Daily Telegraph, 1
de mayo de 1957. Esta denominacion
se traslado también a la prensa
francesa, como Le Monde.

"% Sobre esta declaracion publica de
la Secretaria General del Opus Dei en
Espafia y su contexto cfr. José
Andrés-Gallego — Anton M. Pazos -
Luis de Llera, Los espafioles, entre la
religion y la politica. El franquismo y
la democracia, Madrid, Union
Editorial, 1996, p. 136.

I Comunicado de la Secretaria
General del Opus Dei, Roma, 17 de
junio de 1962, cit. en Vazquez de
Prada, El Fundador, vol. III, p. 527,
nota 184.



2 carta de san Josemaria a Florencio
Sanchez Bella, entonces consiliario
del Opus Dei en Espafia, 9 de octubre
de 1965, copia en AGP, serie A-3.4,
283-2.

31 Carta de san Josemaria a
Francisco Javier de Borbon-Parma,
23 de mayo de 1964, copia en AGP,
serie A-3.4, 280-4.

4 Cfr. la transcripcion de la carta de
26 de octubre de 1966 en AGP, serie
A-3.4, 285-4, y las reacciones
posteriores en Vazquez de Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 542-544; a ella
hace referencia también Payne,
Fascism, p. 442.

' 1a Croix, 26 de abril de 1966, y
campaifias organizadas por Le
Nouvel Observateur, Le Canard
Enchainé, y Le Monde. Cfr. Vazquez
de Prada, El Fundador, vol. III, p. 540,
nota 211.



"8 Escrivé de Balaguer,
Conversaciones, n. 38. Entrevista del
16 de mayo de 1966.

7 1hid., n. 28. Entrevista del 15 de
abril de 1967.

8 Stanley G. Payne, El régimen de
Franco, Madrid, Biografias Espasa,
1992; Angel Bahamonde — Javier
Cervera, Asi termino la guerra de
Espafia, Madrid, Marcial Pons, 1999;
Javier Tusell, Franco y los catdlicos.
La politica interior espafiola entre
1945 y 1957, Madrid, Alianza, 1984;
Manuel Valdés Larrafiaga, De la
Falange al Movimiento (1936-1952),
Madrid, Fundacion Francisco Franco,
1994 ; Ricardo L. Chueca, El fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco: un estudio sobre FET-JONS,
Madrid, CIS, 1983.

%) cfr. Laureano Lopez Rodo,
Memorias, Barcelona, BPR, 1990, p.
96.



891 Sobre la tradicion de la
democracia cristiana en Espafia, y
especialmente su incidencia en los
afos treinta, cfr. Javier Tusell,
Historia de la Democracia Cristiana
en Espafia, Madrid, Sarpe, 1986, 2
vols.

1 Una buena sintesis sobre la
cuestion de los tecnocratas y su
inexacta identificacion con el Opus
Dei, en Antonio Argandofia, El papel
de los «tecndcratas» en la politica y
en la economia espafiola, 1957-1964,
en Paulino Castafieda — Manuel J.
Cocifia (coords.), Iglesia y poder
politico. Actas del VII Simposio de
Historia de la Iglesia en Espaifia y
Ameérica, Cordoba, Cajasur, 1997, pp.
221-235.

82 Cfr. la documentada monografia
de Manuel-Jesus Gonzalez, La
economia politica del franquismo
(1940-1970). Dirigismo, mercado y



planificacion, Madrid, Tecnos, 1979,
especialmente pp. 21-35.

831 En efecto, tanto los mismos
protagonistas politicos que no eran
del Opus Dei (cfr. por ejemplo
Gonzalo Fernandez de la Mora, Rio
arriba, Barcelona, Planeta, 1995, pp.
250-251), como los estudiosos del
tema consideran irrelevante y falaz
la identificacion de los tecndcratas
con el Opus Dei, cfr. Argandofia, El
papel de los «tecnocratas», pp.
221-235; John F. Coverdale, The
Political Transformation of Spain
after Franco, New York, Praeger,
1977, p. 15; Brian Crozier, Franco.
Historia y biografia, Madrid,
Magisterio Espariol, 1969, vol. 2, pp.
245-246; Rafael Gémez Pérez, Politica
y religion en el régimen de Franco,
Barcelona, Dopesa, 1976, p. 262;
Manuel Jesus Gonzalez, La economia
politica del franquismo (1940-1970),
Madrid, Tecnos, 1979, p. 26; George
Hills, Franco. El hombre y su nacidn,



Madrid, San Martin, 1968, p. 463;
Julia, Historia, p. 390; Stanley G.
Payne, El catolicismo espaiiol,
Barcelona, Planeta, 1984, p. 240;
Javier Tusell, Carrero. La eminencia
gris del régimen de Franco,
Barcelona, Planeta, 1993, pp. 232-234.

34 Raymond Carr — Juan Pablo Fusi,
Espafia, de la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta,
1979, pp. 73-85.

851 Esta es al menos la version de
Lopez-Rodo, Memorias, pp. 96-99.
Sobre la crisis de Falange, cfr.
Stanley G. Payne, Franco y José
Antonio. El extrafio caso del fascismo
espafol. Historia de Falange y del
Movimiento Nacional, Barcelona,
Planeta, 1997.

% Una documentada monografia
sobre la historia de los
Propagandistas en Mercedes
Montero, Historia de la ACN de P,
Pamplona, Eunsa, 1993, 2 vols.



57 Juli4, Historia, pp. 366-367.
3 1,6pez Rodo, Memorias, pp. 89-96.

9 Cfr., por ejemplo, Maurice
Agulhon, Forme di sociabilita nella
storiografia francese contemporanea,
Milano, Feltrinelli, 1982.

991 paul Preston, Franco, caudillo de
Espafia, Madrid, Grijalbo, 1994, p.
863.

®11,0pez Rod6, Memorias, p. 99.

2 Andrés-Gallego — Pazos — De Llera,
Los espafioles, p. 138. Para este
contexto, son utiles Tusell, Franco;
Id., Historia de la Democracia.

% Jean Bécarud, El itinerario de un
hispanista en época de Franco,
«Boletin de la Institucion Libre de
Ensefianza» 39 (Octubre 2000), pp.
39-61; la cita es de la p. 55.



94 carlos Barrera del Barrio, El diario
“Madrid”, realidad y simbolo de una
época, Pamplona, Eunsa, 1995.

%31 Sobre este episodio histérico,
portico de la época del
tardofranquismo, Joan Crexell, La
caputxinada, Barcelona, Edicions 62,
1987; para el contexto, Pere Ysas,
Disidencia y subversion. La lucha del
franquismo por su supervivencia
(1960-1975), Madrid, Critica, 2004;
Javier Tusell, La oposicion
democratica al franquismao,
Barcelona, Planeta, 1977. Desde
luego, habia precedentes de la
oposicion del mundo universitario
espafol al régimen franquista: cfr.
Pablo Lizcano, La generacion del 56.
La Universidad contra Franco,
Barcelona, Grijalbo, 1981.

961 Manuel Pérez Ledesma, Grandes
relatos sobre las dos Espaiias,
«Revista de Libros» 100 (Abril 2005),



p- 37, asi como la mencionada cita de
Paul Preston, Franco, p. 863.

®7 Argandofia, El papel de los
tecnocratas, p. 232.

%1 Cfr., por ejemplo, Francisco J.
Caspistegui — John K. Walton (eds.),
Guerras danzadas. Futbol e
identidades locales y regionales en
Europa, Pamplona, Ediciones
Universidad de Navarra, 2001.

991 Sobre este asunto, cfr. las
reflexiones testimoniales de Julian
Herranz, En las afueras de Jerico.
Recuerdos de los afios con san
Josemaria y Juan Pablo II, Madrid,
Rialp, 2007, pp. 234-245.

1% Una sintesis del milagro
economico espafiol en Gabriel
Tortella, El desarrollo de la Espafia
contemporanea. Historia econdmica
de los siglos XIX y XX, Madrid,
Alianza, 1994; sobre la transicion
democratica como modelo, la



bibliografia empieza a ser ingente.
Cfr., por ejemplo, Javier Tusell —
Alvaro Soto, Historia de la
Transicion, 1975-1986, Madrid,
Alianza, 1989.

19 Gonzélez, La economia politica, p.
29.

1192 Testimonio de César Ortiz-
Echagtie, Servi Dei Iosephmariae
Escriva de Balaguer, Positio supra
vita et virtutibus, Summarium, n.
6845; cfr. también Escriva de
Balaguer, Conversaciones, nn. 38 y
48.

1031 Bgcarud, El itinerario de un
hispanista, pp. 39-61; las citas son de
la p. 55 («quizéas
equivocadamente...»), y p. 56.

(1041 The Economist, 19 de febrero de
1972, “A Survey of Spain”.

191 1pid., p. 7.



1% Toan Estruch, Santos y pillos: el
Opus Dei y sus paradojas, Barcelona,
Herder, 1994.

191 1,a tesis de la vigencia de este
relato estd argumentada y
documentada en John L. Allen, Opus
Dei, Barcelona, Planeta, 2006, p. 75.

1981 1hid., p. 77.

19 70sé Casanova, Religiones
publicas en el mundo moderno,
Madrid, PPC, 2000.

"% Juan José Linz, Opposition In and

Under an Authoritarian Regime: the
Case of Spain, en R.A. Dahl (ed.),
Regimes and Oppositions, New
Haven, Yale University Press, 1973,
pp- 171-259; Raymond Carr - Juan
Pablo Fusi, De la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta,
1979; Guy Hermet, Les catholiques
dans ’Espagne franquiste, Paris, Les
Presses de Sciences Po, 1980 ;
Preston, Franco.



M carolyn P. Boyd, Historia Patria.
Politics, History and National
Identity in Spain (1875-1975),
Princeton, Princeton University,
1997; Vicente Carcel Orti, Pablo VIy
Espana. Fidelidad, renovacion y
crisis (1963-1978), Madrid, BAC, 1997;
Stanley G. Payne, El primer
franquismo, 1939-1959. Los afios de
autarquia, Madrid, Historia 16, 1997;
José Andrés-Gallego — Anton Pazos,
Histoire Religieuse de ’Espagne,
Paris, Les Ed. du Cerf, 1998; Javier
Tusell — Gonzalo Alvarez Chillida,
Pemdn, una trayectoria intelectual
desde la extrema derecha hasta la
democracia, Barcelona, Planeta,
1998 ; Gonzalo Redondo, Politica,
Cultura y Sociedad en la Espafa de
Franco (1939-1975). 1. La
configuracion del Estado espafiol,
nacional y catdlico (1939-1947),
Pamplona, Eunsa, 1999; Redondo,
Politica, Cultura y Sociedad en la
Espafia de Franco (1939-1975). 2,1,
Los intentos de las mino-rias



dirigentes de modernizar el Estado
tradicional espafiol (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2005; Redondo,
Politica, Cultura y Sociedad en la
Espafia de Franco, (1939-1975), 2,2,
Los intentos de las minorias
dirigentes de modernizar el Estado
tradicional espafiol (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2009; William J.
Callahan, The Catholic Church in
Spain, 1875-1998, Washington,
Catholic University of America Press,
2000; Mercedes Cabrera — Fernando
Del Rey, El poder de los empresarios.
Politica e intereses econdmicos en la
Espafia contemporanea (1875-2000),
Madrid, Taurus, 2002; Santos Julia,
Historia.

121 Tomo esta imagen, y algunas de
las ideas que siguen, de Patrice de
Plunkett, Le mythe de ’Opus Dej,
«Revue la Nef» 171 (mayo 2006).

113 Ccarta de san Josemaria, 29 de
diciembre de 1947 — 14 de febrero de



1966, n. 36, AGP, serie A-3, 93, cit. en
Vazquez de Prada, El Fundador, vol.
I, p. 513, nota 513. Sobre esta
cuestion, cfr. también Francois
Gondrand, Le fondateur de I’Opus
Dei et les pouvoirs établis, en Eglises
et pouvoirs, XIVe université d’été du
Carrefour d’histoire religieuse, «Le
Cahiers du Littoral» 2, n° 5.

114 Carta de san Josemaria, 14 de
septiembre de 1951, AGP, serie A-3,
94-4-2.

Jaume Aurell

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/formacion-
gran-relato-opus-dei/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/formacion-gran-relato-opus-dei/
https://opusdei.org/es-cl/article/formacion-gran-relato-opus-dei/
https://opusdei.org/es-cl/article/formacion-gran-relato-opus-dei/

	La formación de un gran relato sobre el Opus Dei

