
opusdei.org

Exhortación
apostólica sinodal
«Sacramentum
caritatis»

Texto completo de la
exhortación apostólica
postsinodal de Benedicto XVI
sobre la Eucaristía, fuente y
culmen de la vida y de la misión
de la Iglesia.

13/03/2007

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA
POSTSINODAL SACRAMENTUM
CARITATIS DEL SANTO PADRE



BENEDICTO XVI AL EPISCOPADO, AL
CLERO, A LAS PERSONAS
CONSAGRADAS Y A LOS FIELES
LAICOS SOBRE LA EUCARISTÍA
FUENTE Y CULMEN DE LA VIDA Y DE
LA MISIÓN DE LA IGLESIA

INTRODUCCIÓN

1.Sacramento de la caridad,[1] la
Santísima Eucaristía es el don que
Jesucristo hace de sí mismo,
revelándonos el amor infinito de
Dios por cada hombre. En este
admirable Sacramento se manifiesta
el amor « más grande », aquél que
impulsa a « dar la vida por los
propios amigos » (cf. Jn 15,13). En
efecto, Jesús « los amó hasta el
extremo » (Jn 13,1). Con esta
expresión, el evangelista presenta el
gesto de infinita humildad de Jesús:
antes de morir por nosotros en la
cruz, ciñéndose una toalla, lava los
pies a sus discípulos. Del mismo
modo, en el Sacramento eucarístico



Jesús sigue amándonos « hasta el
extremo », hasta el don de su cuerpo
y de su sangre. ¡Qué emoción debió
embargar el corazón de los Apóstoles
ante los gestos y palabras del Señor
durante aquella Cena! ¡Qué
admiración ha de suscitar también
en nuestro corazón el Misterio
eucarístico!

Alimento de la verdad

2. En el Sacramento del altar, el
Señor va al encuentro del hombre,
creado a imagen y semejanza de Dios
(cf. Gn 1,27), acompañándole en su
camino. En efecto, en este
Sacramento el Señor se hace comida
para el hombre hambriento de
verdad y libertad. Puesto que sólo la
verdad nos hace auténticamente
libres (cf. Jn 8,36), Cristo se convierte
para nosotros en alimento de la
Verdad. San Agustín, con un
penetrante conocimiento de la
realidad humana, ha puesto de



relieve cómo el hombre se mueve
espontáneamente, y no por coacción,
cuando se encuentra ante algo que lo
atrae y le despierta el deseo. Así
pues, al preguntarse sobre lo que
puede mover al hombre por encima
de todo y en lo más íntimo, el santo
obispo exclama: « ¿Ama algo el alma
con más ardor que la verdad? ».[2]
En efecto, todo hombre lleva en sí
mismo el deseo inevitable de la
verdad última y definitiva. Por eso, el
Señor Jesús, « el camino, la verdad y
la vida » (Jn 14,6), se dirige al corazón
anhelante del hombre, que se siente
peregrino y sediento, al corazón que
suspira por la fuente de la vida, al
corazón que mendiga la Verdad. En
efecto, Jesucristo es la Verdad en
Persona, que atrae el mundo hacia sí.
« Jesús es la estrella polar de la
libertad humana: sin él pierde su
orientación, puesto que sin el
conocimiento de la verdad, la
libertad se desnaturaliza, se aísla y se
reduce a arbitrio estéril. Con él, la



libertad se reencuentra ».[3] En
particular, Jesús nos enseña en el
sacramento de la Eucaristía la verdad
del amor, que es la esencia misma de
Dios. Ésta es la verdad evangélica
que interesa a cada hombre y a todo
el hombre. Por eso la Iglesia, cuyo
centro vital es la Eucaristía, se
compromete constantemente a
anunciar a todos, « a tiempo y a
destiempo » (2 Tm 4,2) que Dios es
amor.[4] Precisamente porque Cristo
se ha hecho por nosotros alimento de
la Verdad, la Iglesia se dirige al
hombre, invitándolo a acoger
libremente el don de Dios.

Desarrollo del rito eucarístico

3. Al observar la historia bimilenaria
de la Iglesia de Dios, guiada por la
sabia acción del Espíritu Santo,
admiramos llenos de gratitud cómo
se han desarrollado ordenadamente
en el tiempo las formas rituales con
que conmemoramos el



acontecimiento de nuestra salvación.
Desde las diversas modalidades de
los primeros siglos, que resplandecen
aún en los ritos de las antiguas
Iglesias de Oriente, hasta la difusión
del ritual romano; desde las
indicaciones claras del Concilio de
Trento y del Misal de san Pío V hasta
la renovación litúrgica establecida
por el Concilio Vaticano II: en cada
etapa de la historia de la Iglesia, la
celebración eucarística, como fuente
y culmen de su vida y misión,
resplandece en el rito litúrgico con
toda su riqueza multiforme. La XI
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos, celebrada del
2 al 23 de octubre de 2005 en el
Vaticano, ha manifestado un
profundo agradecimiento a Dios por
esta historia, reconociendo en ella la
guía del Espíritu Santo. En particular,
los Padres sinodales han constatado
y reafirmado el influjo benéfico que
ha tenido para la vida de la Iglesia la
reforma litúrgica puesta en marcha a



partir del Concilio Ecuménico
Vaticano II.[5] El Sínodo de los
Obispos ha tenido la posibilidad de
valorar cómo ha sido su recepción
después de la cumbre conciliar. Los
juicios positivos han sido muy
numerosos. Se han constatado
también las dificultades y algunos
abusos cometidos, pero que no
oscurecen el valor y la validez de la
renovación litúrgica, la cual tiene
aún riquezas no descubiertas del
todo. En concreto, se trata de leer los
cambios indicados por el Concilio
dentro de la unidad que caracteriza
el desarrollo histórico del rito mismo,
sin introducir rupturas artificiosas.
[6] Sínodo de los Obispos y Año de
la Eucaristía

4. Además, se ha de poner de relieve
la relación del reciente Sínodo de los
Obispos sobre la Eucaristía con lo
ocurrido en los últimos años en la
vida de la Iglesia. Ante todo, hemos
de pensar en el Gran Jubileo de 2000,



con el cual mi querido Predecesor, el
Siervo de Dios Juan Pablo II, ha
introducido la Iglesia en el tercer
milenio cristiano. El Año Jubilar se
ha caracterizado indudablemente
por un fuerte sentido eucarístico. No
se puede olvidar que el Sínodo de los
Obispos ha estado precedido, y en
cierto sentido también preparado,
por el Año de la Eucaristía,
establecido con gran amplitud de
miras por Juan Pablo II para toda la
Iglesia. Dicho Año, iniciado con el
Congreso Eucarístico Internacional
de Guadalajara (México), en octubre
de 2004, se ha concluido el 23 de
octubre de 2005, al final de la XI
Asamblea Sinodal, con la
canonización de cinco Beatos que se
han distinguido especialmente por la
piedad eucarística: el Obispo Józef
Bilczewski, los presbíteros Cayetano
Catanoso, Segismundo Gorazdowski,
Alberto Hurtado Cruchaga y el
religioso capuchino Félix de Nicosia.
Gracias a las enseñanzas expuestas



por Juan Pablo II en la Carta
apostólica Mane nobiscum Domine,[7]
y a las valiosas sugerencias de la
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,[8]
las diócesis y las diversas entidades
eclesiales han emprendido
numerosas iniciativas para despertar
y acrecentar en los creyentes la fe
eucarística, para mejorar la dignidad
de las celebraciones y promover la
adoración eucarística, así como para
animar una solidaridad efectiva que,
partiendo de la Eucaristía, llegara a
los pobres. Por fin, es necesario
mencionar la importancia de la
última Encíclica de mi venerado
Predecesor, Ecclesia de Eucharistia,
[9] con la que nos ha dejado una
segura referencia magisterial sobre
la doctrina eucarística y un último
testimonio del lugar central que este
divino Sacramento tenía en su vida.

Objeto de la presente Exhortación

https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM


5. Esta Exhortación apostólica
postsinodal se propone retomar la
riqueza multiforme de reflexiones y
propuestas surgidas en la reciente
Asamblea General del Sínodo de los
Obispos —desde los Lineamenta
hasta las Propositiones, incluyendo el
Instrumentum laboris, las Relationes
ante et post disceptationem, las
intervenciones de los Padres
sinodales, de los auditores y de los
hermanos delegados—, con la
intención de explicitar algunas líneas
fundamentales de acción orientadas
a suscitar en la Iglesia nuevo impulso
y fervor por la Eucaristía. Consciente
del vasto patrimonio doctrinal y
disciplinar acumulado a través de los
siglos sobre este Sacramento,[10] en
el presente documento deseo sobre
todo recomendar, teniendo en cuenta
el voto de los Padres sinodales,[11]
que el pueblo cristiano profundice en
la relación entre el Misterio
eucarístico, el acto litúrgico y el 
nuevo culto espiritual que se deriva



de la Eucaristía como sacramento de
la caridad. En esta perspectiva, deseo
relacionar la presente Exhortación
con mi primera Carta encíclica Deus
caritas est, en la que he hablado
varias veces del sacramento de la
Eucaristía para subrayar su relación
con el amor cristiano, tanto respecto
a Dios como al prójimo: « el Dios
encarnado nos atrae a todos hacia sí.
Se entiende, pues, que el agapé se
haya convertido también en un
nombre de la Eucaristía: en ella el 
agapé de Dios nos llega
corporalmente para seguir actuando
en nosotros y por nosotros ».[12]

PRIMERA PARTE

EUCARISTÍA,

MISTERIO QUE SE HA DE CREER
«Éste es el trabajo que Dios quiere:

que creáis en el que él ha
enviado» (Jn 6,29)



La fe eucarística de la Iglesia

6. « Este es el Misterio de la fe ». Con
esta expresión, pronunciada
inmediatamente después de las
palabras de la consagración, el
sacerdote proclama el misterio
celebrado y manifiesta su
admiración ante la conversión
sustancial del pan y el vino en el
cuerpo y la sangre del Señor Jesús,
una realidad que supera toda
comprensión humana. En efecto, la
Eucaristía es « misterio de la fe » por
excelencia: « es el compendio y la
suma de nuestra fe ».[13] La fe de la
Iglesia es esencialmente fe
eucarística y se alimenta de modo
particular en la mesa de la
Eucaristía. La fe y los sacramentos
son dos aspectos complementarios de
la vida eclesial. La fe que suscita el
anuncio de la Palabra de Dios se
alimenta y crece en el encuentro de
gracia con el Señor resucitado que se
produce en los sacramentos: « La fe



se expresa en el rito y el rito refuerza
y fortalece la fe ».[14] Por eso, el
Sacramento del altar está siempre en
el centro de la vida eclesial; « gracias
a la Eucaristía, la Iglesia renace
siempre de nuevo ».[15] Cuanto más
viva es la fe eucarística en el Pueblo
de Dios, más profunda es su
participación en la vida eclesial a
través de la adhesión consciente a la
misión que Cristo ha confiado a sus
discípulos. La historia misma de la
Iglesia es testigo de ello. Toda gran
reforma está vinculada de algún
modo al redescubrimiento de la fe en
la presencia eucarística del Señor en
medio de su pueblo.

Santísima Trinidad y Eucaristía El
pan que baja del cielo

7. La primera realidad de la fe
eucarística es el misterio mismo de
Dios, el amor trinitario. En el diálogo
de Jesús con Nicodemo encontramos
una expresión iluminadora a este



respecto: « Tanto amó Dios al mundo,
que entregó a su Hijo único, para que
no perezca ninguno de los que creen
en él, sino que tengan vida eterna.
Porque Dios no mandó a su hijo al
mundo para condenar al mundo,
sino para que el mundo se salve por
él » (Jn 3,16-17). Estas palabras
muestran la raíz última del don de
Dios. En la Eucaristía, Jesús no da «
algo », sino a sí mismo; ofrece su
cuerpo y derrama su sangre. Entrega
así toda su vida, manifestando la
fuente originaria de este amor
divino. Él es el Hijo eterno que el
Padre ha entregado por nosotros. En
el Evangelio escuchamos también a
Jesús que, después de haber dado de
comer a la multitud con la
multiplicación de los panes y los
peces, dice a sus interlocutores que lo
habían seguido hasta la sinagoga de
Cafarnaúm: « Es mi Padre el que os
da el verdadero pan del cielo. Porque
el pan de Dios es el que baja del cielo
y da la vida al mundo » (Jn 6,32-33); y



llega a identificarse él mismo, la
propia carne y la propia sangre, con
ese pan: « Yo soy el pan vivo que ha
bajado del cielo: el que coma de este
pan vivirá para siempre. Y el pan que
yo daré es mi carne, para la vida del
mundo » (Jn 6,51). Jesús se manifiesta
así como el Pan de vida, que el Padre
eterno da a los hombres.

Don gratuito de la Santísima
Trinidad

8. En la Eucaristía se revela el
designio de amor que guía toda la
historia de la salvación (cf. Ef 1,10;
3,8-11). En ella, el Deus Trinitas, que
en sí mismo es amor (cf. 1 Jn 4,7-8),
se une plenamente a nuestra
condición humana. En el pan y en el
vino, bajo cuya apariencia Cristo se
nos entrega en la cena pascual (cf. Lc
22,14-20; 1 Co 11,23-26), nos llega
toda la vida divina y se comparte con
nosotros en la forma del Sacramento.
Dios es comunión perfecta de amor



entre el Padre, el Hijo y el Espíritu
Santo. Ya en la creación, el hombre
fue llamado a compartir en cierta
medida el aliento vital de Dios (cf. Gn
2,7). Pero es en Cristo muerto y
resucitado, y en la efusión del
Espíritu Santo que se nos da sin
medida (cf. Jn 3,34), donde nos
convertimos en verdaderos
partícipes de la intimidad divina.[16]
Jesucristo, pues, « que, en virtud del
Espíritu eterno, se ha ofrecido a Dios
como sacrificio sin mancha » (Hb
9,14), nos comunica la misma vida
divina en el don eucarístico. Se trata
de un don absolutamente gratuito,
que se debe sólo a las promesas de
Dios, cumplidas por encima de toda
medida. La Iglesia, con obediencia
fiel, acoge, celebra y adora este don.
El « misterio de la fe » es misterio del
amor trinitario, en el cual, por gracia,
estamos llamados a participar. Por
tanto, también nosotros hemos de
exclamar con san Agustín: « Ves la



Trinidad si ves el amor ».[17]
Eucaristía: Jesús,

el verdadero Cordero inmolado La
nueva y eterna alianza en la
sangre del Cordero

9. La misión para la que Jesús ha
venido entre nosotros llega a su
cumplimiento en el Misterio pascual.
Desde lo alto de la cruz, donde atrae
todo hacia sí (cf. Jn 12,32), antes de «
entregar el espíritu » dice: « Está
cumplido » (Jn 19,30). En el misterio
de su obediencia hasta la muerte, y
una muerte de cruz (cf. Flp 2,8), se ha
cumplido la nueva y eterna alianza.
La libertad de Dios y la libertad del
hombre se han encontrado
definitivamente en su carne
crucificada, en un pacto indisoluble y
válido para siempre. También el
pecado del hombre ha sido expiado
una vez por todas por el Hijo de Dios
(cf. Hb 7,27; 1 Jn 2,2; 4,10). Como he
tenido ya oportunidad de decir: « En



su muerte en la cruz se realiza ese
ponerse Dios contra sí mismo, al
entregarse para dar nueva vida al
hombre y salvarlo: esto es el amor en
su forma más radical ».[18] En el
Misterio pascual se ha realizado
verdaderamente nuestra liberación
del mal y de la muerte. En la
institución de la Eucaristía, Jesús
mismo habló de la « nueva y eterna
alianza », estipulada en su sangre
derramada (cf. Mt 26,28; Mc 14,24; Lc
22,20). Esta meta última de su misión
era ya bastante evidente al comienzo
de su vida pública. En efecto, cuando
a orillas del Jordán Juan Bautista ve
venir a Jesús, exclama: « Éste es el 
Cordero de Dios, que quita el pecado
del mundo » (Jn 1,19). Es significativo
que la misma expresión se repita
cada vez que celebramos la santa
Misa, con la invitación del sacerdote
para acercarse a comulgar: « Éste es
el Cordero de Dios, que quita el
pecado del mundo. Dichosos los
invitados a la cena del Señor ». Jesús



es el verdadero cordero pascual que
se ha ofrecido espontáneamente a sí
mismo en sacrificio por nosotros,
realizando así la nueva y eterna
alianza. La Eucaristía contiene en sí
esta novedad radical, que se nos
propone de nuevo en cada
celebración.[19] Institución de la
Eucaristía

10. De este modo llegamos a
reflexionar sobre la institución de la
Eucaristía en la última Cena. Sucedió
en el contexto de una cena ritual con
la que se conmemoraba el
acontecimiento fundamental del
pueblo de Israel: la liberación de la
esclavitud de Egipto. Esta cena ritual,
relacionada con la inmolación de los
corderos (Ex 12,1- 28.43-51), era
conmemoración del pasado, pero, al
mismo tiempo, también memoria
profética, es decir, anuncio de una
liberación futura. En efecto, el
pueblo había experimentado que
aquella liberación no había sido



definitiva, puesto que su historia
estaba todavía demasiado marcada
por la esclavitud y el pecado. El
memorial de la antigua liberación se
abría así a la súplica y a la esperanza
de una salvación más profunda,
radical, universal y definitiva. Éste es
el contexto en el cual Jesús introduce
la novedad de su don. En la oración
de alabanza, la Berakah, da gracias al
Padre no sólo por los grandes
acontecimientos de la historia
pasada, sino también por la propia «
exaltación ». Al instituir el
sacramento de la Eucaristía, Jesús
anticipa e implica el Sacrificio de la
cruz y la victoria de la resurrección.
Al mismo tiempo, se revela como el 
verdadero cordero inmolado,
previsto en el designio del Padre
desde la fundación del mundo, como
se lee en la primera Carta de San
Pedro (cf. 1,18-20). Situando en este
contexto su don, Jesús manifiesta el
sentido salvador de su muerte y
resurrección, misterio que se



convierte en el factor renovador de
la historia y de todo el cosmos. En
efecto, la institución de la Eucaristía
muestra cómo aquella muerte, de por
sí violenta y absurda, se ha
transformado en Jesús en un
supremo acto de amor y de
liberación definitiva del mal para la
humanidad.

Figura transit in veritatem

11. De este modo Jesús inserta su 
novum radical dentro de la antigua
cena sacrificial judía. Para nosotros
los cristianos, ya no es necesario
repetir aquella cena. Como dicen con
precisión los Padres, figura transit in
veritatem: lo que anunciaba
realidades futuras, ahora ha dado
paso a la verdad misma. El antiguo
rito ya se ha cumplido y ha sido
superado definitivamente por el don
de amor del Hijo de Dios encarnado.
El alimento de la verdad, Cristo
inmolado por nosotros, dat... figuris



terminum.[20] Con el mandato « 
Haced esto en conmemoración mía
» (cf. Lc 22,19; 1 Co 11,25), nos pide
corresponder a su don y
representarlo sacramentalmente. Por
tanto, el Señor expresa con estas
palabras, por decirlo así, la
esperanza de que su Iglesia, nacida
de su sacrificio, acoja este don,
desarrollando bajo la guía del
Espíritu Santo la forma litúrgica del
Sacramento. En efecto, el memorial
de su total entrega no consiste en la
simple repetición de la última Cena,
sino propiamente en la Eucaristía, es
decir, en la novedad radical del culto
cristiano. Jesús nos ha encomendado
así la tarea de participar en su « hora
». « La Eucaristía nos adentra en el
acto oblativo de Jesús. No recibimos
solamente de modo pasivo el Logos,
sino que nos implicamos en la
dinámica de su entrega ».[21]) Él «
nos atrae hacia sí ».[22] La
conversión sustancial del pan y del
vino en su cuerpo y en su sangre



introduce en la creación el principio
de un cambio radical, como una
forma de « fisión nuclear », por usar
una imagen bien conocida hoy por
nosotros, que se produce en lo más
íntimo del ser; un cambio destinado
a suscitar un proceso de
transformación de la realidad, cuyo
término último será la
transfiguración del mundo entero, el
momento en que Dios será todo para
todos (cf. 1 Co 15,28).

El Espíritu Santo y la Eucaristía
Jesús y el Espíritu Santo

12. Con su palabra, y con el pan y el
vino, el Señor mismo nos ha ofrecido
los elementos esenciales del culto
nuevo. La Iglesia, su Esposa, está
llamada a celebrar día tras día el
banquete eucarístico en
conmemoración suya. Introduce así
el sacrificio redentor de su Esposo en
la historia de los hombres y lo hace
presente sacramentalmente en todas



las culturas. Este gran misterio se
celebra en las formas litúrgicas que
la Iglesia, guiada por el Espíritu
Santo, desarrolla en el tiempo y en
los diversos lugares.[23] A este
propósito es necesario despertar en
nosotros la conciencia del papel
decisivo que desempeña el Espíritu
Santo en el desarrollo de la forma
litúrgica y en la profundización de
los divinos misterios. El Paráclito,
primer don para los creyentes,[24]
que actúa ya en la creación (cf. Gn
1,2), está plenamente presente en
toda la vida del Verbo encarnado; en
efecto, Jesucristo fue concebido por
la Virgen María por obra del Espíritu
Santo (cf. Mt 1,18; Lc 1,35); al
comienzo de su misión pública, a
orillas del Jordán, lo ve bajar sobre sí
en forma de paloma (cf. Mt 3,16 y
par.); en este mismo Espíritu actúa,
habla y se llena de gozo (cf. Lc 10,21),
y por Él se ofrece a sí mismo (cf. Hb
9,14). En los llamados « discursos de
despedida » recopilados por Juan,



Jesús establece una clara relación
entre el don de su vida en el misterio
pascual y el don del Espíritu a los
suyos (cf. Jn 16,7). Una vez
resucitado, llevando en su carne las
señales de la pasión, Él infunde el
Espíritu (cf. Jn 20,22), haciendo a los
suyos partícipes de su propia misión
(cf. Jn 20,21). Será el Espíritu quien
enseñe después a los discípulos todas
las cosas y les recuerde todo lo que
Cristo ha dicho (cf. Jn 14,26), porque
corresponde a Él, como Espíritu de la
verdad (cf. Jn 15,26), guiarlos hasta la
verdad completa (cf. Jn 16,13). En el
relato de los Hechos, el Espíritu
desciende sobre los Apóstoles
reunidos en oración con María el día
de Pentecostés (cf. 2,1-4), y los anima
a la misión de anunciar a todos los
pueblos la buena noticia. Por tanto,
Cristo mismo, en virtud de la acción
del Espíritu, está presente y operante
en su Iglesia, desde su centro vital
que es la Eucaristía.



Espíritu Santo y Celebración
eucarística

13. En este horizonte se comprende
el papel decisivo del Espíritu Santo
en la Celebración eucarística y, en
particular, en lo que se refiere a la
transustanciación. Todo ello está
bien documentado en los Padres de
la Iglesia. San Cirilo de Jerusalén, en
sus Catequesis, recuerda que
nosotros « invocamos a Dios
misericordioso para que mande su
Santo Espíritu sobre las ofrendas que
están ante nosotros, para que Él
transforme el pan en cuerpo de
Cristo y el vino en sangre de Cristo.
Lo que toca el Espíritu Santo es
santificado y transformado
totalmente ».[25] También san Juan
Crisóstomo hace notar que el
sacerdote invoca el Espíritu Santo
cuando celebra el Sacrificio[26]:
como Elías —dice—, el ministro
invoca el Espíritu Santo para que, «
descendiendo la gracia sobre la



víctima, se enciendan por ella las
almas de todos ».[27] Es muy
necesario para la vida espiritual de
los fieles que tomen conciencia más
claramente de la riqueza de la
anáfora: junto con las palabras
pronunciadas por Cristo en la última
Cena, contiene la epíclesis, como
invocación al Padre para que haga
descender el don del Espíritu a fin de
que el pan y el vino se conviertan en
el cuerpo y la sangre de Jesucristo, y
para que « toda la comunidad sea
cada vez más cuerpo de Cristo ».[28]
El Espíritu, que invoca el celebrante
sobre los dones del pan y el vino
puestos sobre el altar, es el mismo
que reúne a los fieles « en un sólo
cuerpo », haciendo de ellos una
oferta espiritual agradable al Padre.
[29] Eucaristía e Iglesia Eucaristía,
principio causal de la Iglesia

14. Por el Sacramento eucarístico
Jesús incorpora a los fieles a su
propia « hora »; de este modo nos



muestra la unión que ha querido
establecer entre Él y nosotros, entre
su persona y la Iglesia. En efecto,
Cristo mismo, en el sacrificio de la
cruz, ha engendrado a la Iglesia
como su esposa y su cuerpo. Los
Padres de la Iglesia han meditado
mucho sobre la relación entre el
origen de Eva del costado de Adán
mientras dormía (cf. Gn 2,21-23) y de
la nueva Eva, la Iglesia, del costado
abierto de Cristo, sumido en el sueño
de la muerte: del costado traspasado,
dice Juan, salió sangre y agua (cf. Jn
19,34), símbolo de los sacramentos.
[30] El contemplar « al que
atravesaron » (Jn 19,37) nos lleva a
considerar la unión causal entre el
sacrificio de Cristo, la Eucaristía y la
Iglesia. En efecto, la Iglesia « vive de
la Eucaristía ».[31] Ya que en ella se
hace presente el sacrificio redentor
de Cristo, se tiene que reconocer ante
todo que « hay un influjo causal de la
Eucaristía en los orígenes mismos de
la Iglesia ».[32] La Eucaristía es



Cristo que se nos entrega,
edificándonos continuamente como
su cuerpo. Por tanto, en la sugestiva
correlación entre la Eucaristía que
edifica la Iglesia y la Iglesia que hace
a su vez la Eucaristía,[33] la primera
afirmación expresa la causa
primaria: la Iglesia puede celebrar y
adorar el misterio de Cristo presente
en la Eucaristía precisamente porque
el mismo Cristo se ha entregado
antes a ella en el sacrificio de la Cruz.
La posibilidad que tiene la Iglesia de
« hacer » la Eucaristía tiene su raíz
en la donación que Cristo le ha hecho
de sí mismo. Descubrimos también
aquí un aspecto elocuente de la
fórmula de san Juan: « Él nos ha
amado primero » (1Jn 4,19). Así,
también nosotros confesamos en
cada celebración la primacía del don
de Cristo. En definitiva, el influjo
causal de la Eucaristía en el origen
de la Iglesia revela la precedencia no
sólo cronológica sino también
ontológica del habernos « amado



primero ». Él es eternamente quien
nos ama primero.

Eucaristía y comunión eclesial

15. La Eucaristía es, pues,
constitutiva del ser y del actuar de la
Iglesia. Por eso la antigüedad
cristiana designó con las mismas
palabras Corpus Christi el Cuerpo
nacido de la Virgen María, el Cuerpo
eucarístico y el Cuerpo eclesial de
Cristo.[34] Este dato, muy presente
en la tradición, ayuda a aumentar en
nosotros la conciencia de que no se
puede separar a Cristo de la Iglesia.
El Señor Jesús, ofreciéndose a sí
mismo en sacrificio por nosotros, ha
preanunciado eficazmente en su
donación el misterio de la Iglesia. Es
significativo que en la segunda
plegaria eucarística, al invocar al
Paráclito, se formule de este modo la
oración por la unidad de la Iglesia: « 
que el Espíritu Santo congregue en la
unidad a cuantos participamos del



Cuerpo y Sangre de Cristo ». Este
pasaje permite comprender bien que
la res del Sacramento eucarístico
incluye la unidad de los fieles en la
comunión eclesial. La Eucaristía se
muestra así en las raíces de la Iglesia
como misterio de comunión.[35]

Ya en su Encíclica Ecclesia de
Eucharistia, el siervo de Dios Juan
Pablo II llamó la atención sobre la
relación entre Eucaristía y 
communio. Se refirió al memorial de
Cristo como la « suprema
manifestación sacramental de la
comunión en la Iglesia ».[36] La
unidad de la comunión eclesial se
revela concretamente en las
comunidades cristianas y se renueva
en el acto eucarístico que las une y
las diferencia en Iglesias
particulares, « in quibus et ex quibus
una et unica Ecclesia catholica exsistit
».[37] Precisamente la realidad de la
única Eucaristía que se celebra en
cada diócesis en torno al propio

https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM


Obispo nos permite comprender
cómo las mismas Iglesias
particulares subsisten in y ex
Ecclesia. En efecto, « la unicidad e
indivisibilidad del Cuerpo eucarístico
del Señor implica la unicidad de su
Cuerpo místico, que es la Iglesia una
e indivisible. Desde el centro
eucarístico surge la necesaria
apertura de cada comunidad
celebrante, de cada Iglesia particular:
del dejarse atraer por los brazos
abiertos del Señor se sigue la
inserción en su Cuerpo, único e
indiviso ».[38] Por este motivo, en la
celebración de la Eucaristía cada fiel
se encuentra en su Iglesia, es decir,
en la Iglesia de Cristo. En esta
perspectiva eucarística, comprendida
adecuadamente, la comunión eclesial
se revela una realidad por su propia
naturaleza católica.[39] Subrayar
esta raíz eucarística de la comunión
eclesial puede contribuir también
eficazmente al diálogo ecuménico
con las Iglesias y con las



Comunidades eclesiales que no están
en plena comunión con la Sede de
Pedro. En efecto, la Eucaristía
establece objetivamente un fuerte
vínculo de unidad entre la Iglesia
católica y las Iglesias ortodoxas que
han conservado la auténtica e
íntegra naturaleza del misterio de la
Eucaristía. Al mismo tiempo, el
relieve dado al carácter eclesial de la
Eucaristía puede convertirse
también en elemento privilegiado en
el diálogo con las Comunidades
nacidas de la Reforma.[40]
Eucaristía y sacramentos
Sacramentalidad de la Iglesia

16. El Concilio Vaticano II ha
recordado que « los demás
sacramentos, como también todos los
ministerios eclesiales y las obras de
apostolado, están unidos a la
Eucaristía y a ella se ordenan. La
sagrada Eucaristía, en efecto,
contiene todo el bien espiritual de la
Iglesia, es decir, Cristo mismo,



nuestra Pascua y Pan de Vida, que da
la vida a los hombres por medio del
Espíritu Santo. Así, los hombres son
invitados y llevados a ofrecerse a sí
mismos, sus trabajos y todas las cosas
creadas junto con Cristo ».[41] Esta
relación íntima de la Eucaristía con
los otros sacramentos y con la
existencia cristiana se comprende en
su raíz cuando se contempla el
misterio de la Iglesia como
sacramento.[42] A este propósito, el
Concilio Vaticano II afirma que « La
Iglesia es en Cristo como un
sacramento o signo e instrumento de
la unión íntima con Dios y de la
unidad de todo el género humano ».
[43] Ella, como dice san Cipriano, en
cuanto « pueblo convocado por el
unidad del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo »,[44] es sacramento
de la comunión trinitaria.

El hecho de que la Iglesia sea «
sacramento universal de salvación
»[45] muestra cómo la « economía »



sacramental determina en último
término el modo cómo Cristo, único
Salvador, mediante el Espíritu llega a
nuestra existencia en sus
circunstancias específicas. La Iglesia 
se recibe y al mismo tiempo se
expresa en los siete sacramentos,
mediante los cuales la gracia de Dios
influye concretamente en los fieles
para que toda su vida, redimida por
Cristo, se convierta en culto
agradable a Dios. En esta
perspectiva, deseo subrayar aquí
algunos elementos, señalados por los
Padres sinodales, que pueden ayudar
a comprender la relación de todos los
sacramentos con el misterio
eucarístico.

I. Eucaristía e iniciación cristiana
Eucaristía, plenitud de la
iniciación cristiana

17. Puesto que la Eucaristía es
verdaderamente fuente y culmen de
la vida y de la misión de la Iglesia, el



camino de iniciación cristiana tiene
como punto de referencia la
posibilidad de acceder a este
sacramento. A este respecto, como
han dicho los Padres sinodales,
hemos de preguntarnos si en
nuestras comunidades cristianas se
percibe de manera suficiente el
estrecho vínculo que hay entre el
Bautismo, la Confirmación y la
Eucaristía.[46] En efecto, nunca
debemos olvidar que somos
bautizados y confirmados en orden a
la Eucaristía. Esto requiere el
esfuerzo de favorecer en la acción
pastoral una comprensión más
unitaria del proceso de iniciación
cristiana. El sacramento del
Bautismo, mediante el cual nos
conformamos con Cristo,[47] nos
incorporamos a la Iglesia y nos
convertimos en hijos de Dios, es la
puerta para todos los sacramentos.
Con él se nos integra en el único
Cuerpo de Cristo (cf. 1 Co 12,13),
pueblo sacerdotal. Sin embargo, la



participación en el Sacrificio
eucarístico perfecciona en nosotros
lo que nos ha sido dado en el
Bautismo. Los dones del Espíritu se
dan también para la edificación del
Cuerpo de Cristo (cf. 1 Co 12) y para
un mayor testimonio evangélico en el
mundo.[48] Así pues, la santísima
Eucaristía lleva la iniciación cristiana
a su plenitud y es como el centro y el
fin de toda la vida sacramental.[49]
Orden de los sacramentos de la
iniciación

18. A este respeto es necesario
prestar atención al tema del orden de
los Sacramentos de la iniciación. En
la Iglesia hay tradiciones diferentes.
Esta diversidad se manifiesta
claramente en las costumbres
eclesiales de Oriente,[50] y en la
misma praxis occidental por lo que
se refiere a la iniciación de los
adultos,[51] a diferencia de la de los
niños.[52] Sin embargo, no se trata
propiamente de diferencias de orden



dogmático, sino de carácter pastoral.
Concretamente, es necesario
verificar qué praxis puede
efectivamente ayudar mejor a los
fieles a poner de relieve el
sacramento de la Eucaristía como
aquello a lo que tiende toda la
iniciación. En estrecha colaboración
con los competentes Dicasterios de la
Curia Romana, las Conferencias
Episcopales han de verificar la
eficacia de los actuales procesos de
iniciación, para ayudar cada vez más
al cristiano a madurar con la acción
educadora de nuestras comunidades,
y llegue a asumir en su vida una
impronta auténticamente
eucarística, que le haga capaz de dar
razón de la propia esperanza de
modo adecuado en nuestra época (cf.
1 P 3,15).

Iniciación, comunidad eclesial y
familia



19. Se ha de tener siempre presente
que toda la iniciación cristiana es un
camino de conversión, que se debe
recorrer con la ayuda de Dios y en
constante referencia a la comunidad
eclesial, ya sea cuando es el adulto
mismo quien solicita entrar en la
Iglesia, como ocurre en los lugares de
primera evangelización y en muchas
zonas secularizadas, o bien cuando
son los padres los que piden los
Sacramentos para sus hijos. A este
respecto, deseo llamar la atención de
modo especial sobre la relación que
hay entre iniciación cristiana y
familia. En la acción pastoral se tiene
que asociar siempre la familia
cristiana al itinerario de iniciación.
Recibir el Bautismo, la Confirmación
y acercarse por primera vez a la
Eucaristía, son momentos decisivos
no sólo para la persona que los
recibe sino también para toda la
familia, la cual ha de ser ayudada en
su tarea educativa por la comunidad
eclesial, con la participación de sus



diversos miembros.[53] Quisiera
subrayar aquí la importancia de la
primera Comunión. Para tantos fieles
este día queda grabado en la
memoria con razón como el primer
momento en que, aunque de modo
todavía inicial, se percibe la
importancia del encuentro personal
con Jesús. La pastoral parroquial
debe valorar adecuadamente esta
ocasión tan significativa.

II. Eucaristía y sacramento de la
Reconciliación Su relación
intrínseca

20. Los Padres sinodales han
afirmado que el amor a la Eucaristía
lleva también a apreciar cada vez
más el sacramento de la
Reconciliación.[54] Debido a la
relación entre estos sacramentos,
una auténtica catequesis sobre el
sentido de la Eucaristía no puede
separarse de la propuesta de un
camino penitencial (cf. 1 Co



11,27-29). Efectivamente, como se
constata en la actualidad, los fieles se
encuentran inmersos en una cultura
que tiende a borrar el sentido del
pecado,[55] favoreciendo una actitud
superficial que lleva a olvidar la
necesidad de estar en gracia de Dios
para acercarse dignamente a la
comunión sacramental.[56] En
realidad, perder la conciencia de
pecado comporta siempre también
una cierta superficialidad en la
forma de comprender el amor
mismo de Dios. Ayuda mucho a los
fieles recordar aquellos elementos
que, dentro del rito de la santa Misa,
expresan la conciencia del propio
pecado y al mismo tiempo la
misericordia de Dios.[57] Además, la
relación entre la Eucaristía y la
Reconciliación nos recuerda que el
pecado nunca es algo exclusivamente
individual; siempre comporta
también una herida para la
comunión eclesial, en la que estamos
insertados por el Bautismo. Por esto



la Reconciliación, como dijeron los
Padres de la Iglesia, es laboriosus
quidam baptismus,[58] subrayando
de esta manera que el resultado del
camino de conversión supone el
restablecimiento de la plena
comunión eclesial, expresada al
acercarse de nuevo a la Eucaristía.
[59] Algunas observaciones
pastorales

21. El Sínodo ha recordado que es
cometido pastoral del Obispo
promover en su propia diócesis una
firme recuperación de la pedagogía
de la conversión que nace de la
Eucaristía, y fomentar entre los fieles
la confesión frecuente. Todos los
sacerdotes deben dedicarse con
generosidad, empeño y competencia
a la administración del sacramento
de la Reconciliación.[60] A este
propósito se debe procurar que los
confesionarios de nuestras iglesias
estén bien visibles y sean expresión
del significado de este Sacramento.



Pido a los Pastores que vigilen
atentamente sobre la celebración del
sacramento de la Reconciliación,
limitando la praxis de la absolución
general exclusivamente a los casos
previstos,[61] siendo la celebración
personal la única forma ordinaria.
[62] Frente a la necesidad de
redescubrir el perdón sacramental,
debe haber siempre un Penitenciario
[63] en todas las diócesis. En fin, una
praxis equilibrada y profunda de la 
indulgencia, obtenida para sí o para
los difuntos, puede ser una ayuda
válida para una nueva toma de
conciencia de la relación entre
Eucaristía y Reconciliación. Con la
indulgencia se gana « la remisión
ante Dios de la pena temporal por los
pecados, ya perdonados en lo
referente a la culpa ».[64] El recurso
a las indulgencias nos ayuda a
comprender que sólo con nuestras
fuerzas no podremos reparar el mal
realizado y que los pecados de cada
uno dañan a toda la comunidad; por



otra parte, la práctica de la
indulgencia, implicando, además de
la doctrina de los méritos infinitos de
Cristo, la de la comunión de los
santos, enseña « la íntima unión con
que estamos vinculados a Cristo, y la
gran importancia que tiene para los
demás la vida sobrenatural de cada
uno ».[65] Esta práctica de la
indulgencia puede ayudar
eficazmente a los fieles en el camino
de conversión y a descubrir el
carácter central de la Eucaristía en la
vida cristiana, ya que las condiciones
que prevé su misma forma incluye el
acercarse a la confesión y a la
comunión sacramental.

III. Eucaristía y Unción de los
enfermos

22. Jesús no ha enviado solamente a
sus discípulos a curar a los enfermos
(cf. Mt 10,8; Lc 9,2; 10,9), sino que ha
instituido también para ellos un
sacramento específico: la Unción de



los enfermos.[66] La Carta de
Santiago atestigua ya la existencia de
este gesto sacramental en la primera
comunidad cristiana (cf. 5,14-16). Si
la Eucaristía muestra cómo los
sufrimientos y la muerte de Cristo se
han transformado en amor, la
Unción de los enfermos, por su parte,
asocia al que sufre al ofrecimiento
que Cristo ha hecho de sí para la
salvación de todos, de tal manera que
él también pueda, en el misterio de la
comunión de los santos, participar en
la redención del mundo. La relación
entre estos sacramentos se
manifiesta, además, en el momento
en que se agrava la enfermedad: « A
los que van a dejar esta vida, la
Iglesia ofrece, además de la Unción
de los enfermos, la Eucaristía como
viático ».[67] En el momento de
pasar al Padre, la comunión con el
Cuerpo y la Sangre de Cristo se
manifiesta como semilla de vida
eterna y potencia de resurrección: «
El que come mi carne y bebe mi



sangre tiene vida eterna, y yo lo
resucitaré en el último día » (Jn 6,54).
Puesto que el santo Viático abre al
enfermo la plenitud del misterio
pascual, es necesario asegurarle su
recepción.[68]) La atención y el
cuidado pastoral de los enfermos
redunda sin duda en beneficio
espiritual de toda la comunidad,
sabiendo que lo que hayamos hecho
al más pequeño se lo hemos hecho a
Jesús mismo (cf. Mt 25,40).

IV. Eucaristía y sacramento del
Orden In persona Christi capitis

23. La relación intrínseca entre
Eucaristía y sacramento del Orden se
desprende de las mismas palabras de
Jesús en el Cenáculo: « haced esto en
conmemoración mía » (Lc 22,19). En
efecto, la víspera de su muerte, Jesús
instituyó la Eucaristía y fundó al
mismo tiempo el sacerdocio de la
nueva Alianza. Él es sacerdote,
víctima y altar: mediador entre Dios



Padre y el pueblo (cf. Hb 5,5-10),
víctima de expiación (cf. 1 Jn 2,2;
4,10) que se ofrece a sí mismo en el
altar de la cruz. Nadie puede decir «
esto es mi cuerpo » y « éste es el cáliz
de mi sangre » si no es en el nombre
y en la persona de Cristo, único sumo
sacerdote de la nueva y eterna
Alianza (cf. Hb 8-9). El Sínodo de los
Obispos en otras asambleas trató ya
el tema del sacerdocio ordenado,
tanto por lo que se refiere a la
identidad del ministerio[69] como a
la formación de los candidatos.[70]
Ahora, a la luz del diálogo tenido en
la última Asamblea sinodal, creo
oportuno recordar algunos valores
sobre la relación entre la Eucaristía y
el Orden. Ante todo, se ha de
reafirmar que el vínculo entre el
Orden sagrado y la Eucaristía se hace
visible precisamente en la Misa
presidida por el Obispo o el
presbítero en la persona de Cristo
como cabeza.



La doctrina de la Iglesia considera la
ordenación sacerdotal condición
imprescindible para la celebración
válida de la Eucaristía.[71] En efecto,
« en el servicio eclesial del ministerio
ordenado es Cristo mismo quien está
presente en su Iglesia como Cabeza
de su cuerpo, Pastor de su rebaño,
sumo sacerdote del sacrificio
redentor ».[72] Ciertamente, el
ministro ordenado « actúa también
en nombre de toda la Iglesia cuando
presenta a Dios la oración de la
Iglesia y sobre todo cuando ofrece el
sacrificio eucarístico ».[73] Es
necesario, por tanto, que los
sacerdotes sean conscientes de que
nunca deben ponerse ellos mismos o
sus opiniones en el primer plano de
su ministerio, sino a Jesucristo. Todo
intento de ponerse a sí mismos como
protagonistas de la acción litúrgica
contradice la identidad sacerdotal.
Antes que nada, el sacerdote es
servidor y tiene que esforzarse
continuamente en ser signo que,



como dócil instrumento en sus
manos, se refiere a Cristo. Esto se
expresa particularmente en la
humildad con la que el sacerdote
dirige la acción litúrgica,
obedeciendo y correspondiendo con
el corazón y la mente al rito,
evitando todo lo que pueda dar
precisamente la sensación de un
protagonismo inoportuno.
Recomiendo, por tanto, al clero
profundizar siempre en la conciencia
del propio ministerio eucarístico
como un humilde servicio a Cristo y
a su Iglesia. El sacerdocio, como
decía san Agustín, es amoris officium,
[74] es el oficio del buen pastor, que
da la vida por las ovejas (cf. Jn
10,14-15).

Eucaristía y celibato sacerdotal

24. Los Padres sinodales han querido
subrayar que el sacerdocio
ministerial requiere, mediante la
Ordenación, la plena configuración



con Cristo. Respetando la praxis y las
tradiciones orientales diferentes, es
necesario reafirmar el sentido
profundo del celibato sacerdotal,
considerado justamente como una
riqueza inestimable y confirmado
por la praxis oriental de elegir como
obispos sólo entre los que viven el
celibato, y que tiene en gran estima
la opción por el celibato que hacen
numerosos presbíteros. En efecto,
esta opción del sacerdote es una
expresión peculiar de la entrega que
lo conforma con Cristo y de la
entrega exclusiva de sí mismo por el
Reino de Dios.[75] El hecho de que
Cristo mismo, sacerdote para
siempre, viviera su misión hasta el
sacrificio de la cruz en estado de
virginidad es el punto de referencia
seguro para entender el sentido de la
tradición de la Iglesia latina a este
respecto. Así pues, no basta con
comprender el celibato sacerdotal en
términos meramente funcionales. En
realidad, representa una especial



conformación con el estilo de vida
del propio Cristo. Dicha opción es
ante todo esponsal; es una
identificación con el corazón de
Cristo Esposo que da la vida por su
Esposa. Junto con la gran tradición
eclesial, con el Concilio Vaticano
II[76] y con los Sumos Pontífices
predecesores míos,[77] reafirmo la
belleza y la importancia de una vida
sacerdotal vivida en el celibato, como
signo que expresa la dedicación total
y exclusiva a Cristo, a la Iglesia y al
Reino de Dios, y confirmo por tanto
su carácter obligatorio para la
tradición latina. El celibato
sacerdotal, vivido con madurez,
alegría y dedición, es una grandísima
bendición para la Iglesia y para la
sociedad misma.

Escasez de clero y pastoral
vocacional

25. A propósito del vínculo entre el
sacramento del Orden y la Eucaristía,



el Sínodo se ha detenido sobre la
preocupación que ocasiona en
muchas diócesis la escasez de
sacerdotes. Esto ocurre no sólo en
algunas zonas de primera
evangelización, sino también en
muchos países de larga tradición
cristiana. Ciertamente, una
distribución del clero más ecuánime
favorecería la solución del problema.
Es preciso, además, hacer un trabajo
de sensibilización capilar. Los
Obispos han de implicar a los
Institutos de Vida consagrada y a las
nuevas realidades eclesiales en las
necesidades pastorales, respetando
su propio carisma, y pidan a todos
los miembros del clero una mayor
disponibilidad para servir a la Iglesia
allí dónde sea necesario, aunque
comporte sacrificio.[78] En el Sínodo
se ha discutido también sobre las
iniciativas pastorales que se han de
emprender para favorecer, sobre
todo en los jóvenes, la apertura
interior a la vocación sacerdotal. Esta



situación no se puede solucionar con
simples medidas pragmáticas. Se ha
de evitar que los Obispos, movidos
por comprensibles preocupaciones
por la falta de clero, omitan un
adecuado discernimiento vocacional
y admitan a la formación específica,
y a la ordenación, candidatos sin los
requisitos necesarios para el servicio
sacerdotal.[79] Un clero no
suficientemente formado, admitido a
la ordenación sin el debido
discernimiento, difícilmente podrá
ofrecer un testimonio adecuado para
suscitar en otros el deseo de
corresponder con generosidad a la
llamada de Cristo. La pastoral
vocacional, en realidad, tiene que
implicar a toda la comunidad
cristiana en todos sus ámbitos.[80]
Obviamente, en este trabajo pastoral
capilar se incluye también la acción
de sensibilización de las familias, a
menudo indiferentes si no contrarias
incluso a la hipótesis de la vocación
sacerdotal. Que se abran con



generosidad al don de la vida y
eduquen a los hijos a ser disponibles
ante la voluntad de Dios. En síntesis,
hace falta sobre todo tener la
valentía de proponer a los jóvenes la
radicalidad del seguimiento de
Cristo, mostrando su atractivo.

Gratitud y esperanza

26. Es necesario tener mayor fe y
esperanza en la iniciativa divina.
Aunque en algunas regiones haya
escasez de clero, nunca debe faltar la
confianza de que Cristo sigue
suscitando hombres que, dejando
cualquier otra ocupación, se
dediquen totalmente a la celebración
de los sagrados misterios, a la
predicación del Evangelio y al
ministerio pastoral. Deseo
aprovechar esta ocasión para dar las
gracias, en nombre de la Iglesia
entera, a todos los Obispos y
presbíteros que desempeñan
fielmente su propia misión con



dedicación y entrega. Naturalmente,
el agradecimiento de la Iglesia es
también para los diáconos, a los
cuales se les impone las manos « no
para el sacerdocio sino para el
servicio ».[81] Como ha
recomendado la Asamblea del
Sínodo, expreso un agradecimiento
especial a los presbíteros fidei
donum, que con competencia y
generosa dedicación, sin escatimar
energías en el servicio a la misión de
la Iglesia, edifican la comunidad
anunciando la Palabra de Dios y
partiendo el Pan de Vida.[82] En fin,
hay que dar gracias a Dios por tantos
sacerdotes que han sufrido hasta el
sacrificio de la propia vida por servir
a Cristo. En ellos se ve de manera
elocuente lo que significa ser
sacerdote hasta el fondo. Se trata de
testimonios conmovedores que
pueden inspirar a tantos jóvenes a
seguir a Cristo y a dar su vida por los
demás, encontrando así la vida
verdadera.



V. Eucaristía y Matrimonio
Eucaristía, sacramento esponsal

27. La Eucaristía, sacramento de la
caridad, muestra una particular
relación con el amor entre el hombre
y la mujer unidos en matrimonio.
Profundizar en esta relación es una
necesidad propia de nuestro tiempo.
[83] El Papa Juan Pablo II ha tenido
muchas veces ocasión de afirmar el
carácter esponsal de la Eucaristía y
su peculiar relación con el
sacramento del Matrimonio: « La
Eucaristía es el sacramento de
nuestra redención. Es el sacramento
del Esposo, de la Esposa ».[84] Por
otra parte, « toda la vida cristiana
está marcada por el amor esponsal
de Cristo y de la Iglesia. Ya el
Bautismo, entrada en el Pueblo de
Dios, es un misterio nupcial. Es, por
así decirlo, como el baño de bodas
que precede al banquete de bodas, la
Eucaristía ».[85] La Eucaristía
corrobora de manera inagotable la



unidad y el amor indisolubles de
cada Matrimonio cristiano. En él, por
medio del sacramento, el vínculo
conyugal se encuentra
intrínsecamente ligado a la unidad
eucarística entre Cristo esposo y la
Iglesia esposa (cf. Ef 5,31-32). El
consentimiento recíproco que
marido y mujer se dan en Cristo, y
que los constituye en comunidad de
vida y amor, tiene también una
dimensión eucarística. En efecto, en
la teología paulina, el amor esponsal
es signo sacramental del amor de
Cristo a su Iglesia, un amor que
alcanza su punto culminante en la
Cruz, expresión de sus « nupcias »
con la humanidad y, al mismo
tiempo, origen y centro de la
Eucaristía. Por eso, la Iglesia
manifiesta una cercanía espiritual
particular a todos los que han
fundado sus familias en el
sacramento del Matrimonio.[86] La
familia —iglesia doméstica[87]— es
un ámbito primario de la vida de la



Iglesia, especialmente por el papel
decisivo respecto a la educación
cristiana de los hijos.[88] En este
contexto, el Sínodo ha recomendado
también destacar la misión singular
de la mujer en la familia y en la
sociedad, una misión que debe ser
defendida, salvaguardada y
promovida.[89] Ser esposa y madre
es una realidad imprescindible que
nunca debe ser menospreciada.

Eucaristía y unidad del
matrimonio

28. Precisamente a la luz de esta
relación intrínseca entre
matrimonio, familia y Eucaristía se
pueden considerar algunos
problemas pastorales. El vínculo fiel,
indisoluble y exclusivo que une a
Cristo con la Iglesia, y que tiene su
expresión sacramental en la
Eucaristía, se corresponde con el
dato antropológico originario según
el cual el hombre debe estar unido de



modo definitivo a una sola mujer y
viceversa (cf. Gn 2,24; Mt 19,5). En
este orden de ideas, el Sínodo de los
Obispos ha afrontado el tema de la
praxis pastoral respecto a quien,
proviniendo de culturas en que se
practica la poligamia, se encuentra
con el anuncio del Evangelio.
Quienes se hallan en dicha situación,
y se abren a la fe cristiana, deben ser
ayudados a integrar su proyecto
humano en la novedad radical de
Cristo. En el proceso del
catecumenado, Cristo los asiste en su
condición específica y los llama a la
plena verdad del amor a través de las
renuncias necesarias, en vista de la
comunión eclesial perfecta. La Iglesia
los acompaña con una pastoral llena
de comprensión y también de
firmeza,[90] sobre todo enseñándoles
la luz de los misterios cristianos que
se refleja en la naturaleza y los
afectos humanos.



Eucaristía e indisolubilidad del
matrimonio

29. Puesto que la Eucaristía expresa
el amor irreversible de Dios en Cristo
por su Iglesia, se entiende por qué
ella requiere, en relación con el
sacramento del Matrimonio, esa
indisolubilidad a la que aspira todo
verdadero amor.[91] Por tanto, es
más que justificada la atención
pastoral que el Sínodo ha dedicado a
las situaciones dolorosas en que se
encuentran bastantes fieles que,
después de haber celebrado el
sacramento del Matrimonio, se han
divorciado y contraído nuevas
nupcias. Se trata de un problema
pastoral difícil y complejo, una
verdadera plaga en el contexto social
actual, que afecta de manera
creciente incluso a los ambientes
católicos. Los Pastores, por amor a la
verdad, están obligados a discernir
bien las diversas situaciones, para
ayudar espiritualmente de modo



adecuado a los fieles implicados.[92]
El Sínodo de los Obispos ha
confirmado la praxis de la Iglesia,
fundada en la Sagrada Escritura (cf. 
Mc 10,2-12), de no admitir a los
sacramentos a los divorciados
casados de nuevo, porque su estado y
su condición de vida contradicen
objetivamente esa unión de amor
entre Cristo y la Iglesia que se
significa y se actualiza en la
Eucaristía. Sin embargo, los
divorciados vueltos a casar, a pesar
de su situación, siguen perteneciendo
a la Iglesia, que los sigue con especial
atención, con el deseo de que, dentro
de lo posible, cultiven un estilo de
vida cristiano mediante la
participación en la santa Misa,
aunque sin comulgar, la escucha de
la Palabra de Dios, la Adoración
eucarística, la oración, la
participación en la vida comunitaria,
el diálogo con un sacerdote de
confianza o un director espiritual, la
entrega a obras de caridad, de



penitencia, y la tarea educativa de los
hijos.

Donde existan dudas legítimas sobre
la validez del Matrimonio
sacramental contraído, se debe hacer
lo que sea necesario para averiguar
su fundamento. Es preciso también
asegurar, con pleno respeto del
derecho canónico,[93] que haya
tribunales eclesiásticos en el
territorio, su carácter pastoral, así
como su correcta y pronta actuación.
[94] En cada diócesis ha de haber un
número suficiente de personas
preparadas para el adecuado
funcionamiento de los tribunales
eclesiásticos. Recuerdo que « es una
obligación grave hacer que la
actividad institucional de la Iglesia
en los tribunales sea cada vez más
cercana a los fieles ».[95] Sin
embargo, se ha de evitar que la
preocupación pastoral sea
interpretada como una
contraposición con el derecho. Más



bien se debe partir del presupuesto
de que el amor por la verdad es el
punto de encuentro fundamental
entre el derecho y la pastoral: en
efecto, la verdad nunca es abstracta,
sino que « se integra en el itinerario
humano y cristiano de cada fiel ».[96]
Por esto, cuando no se reconoce la
nulidad del vínculo matrimonial y se
dan las condiciones objetivas que
hacen la convivencia irreversible de
hecho, la Iglesia anima a estos fieles
a esforzarse en vivir su relación
según las exigencias de la ley de Dios,
como amigos, como hermano y
hermana; así podrán acercarse a la
mesa eucarística, según las
disposiciones previstas por la praxis
eclesial. Para que semejante camino
sea posible y produzca frutos, debe
contar con la ayuda de los pastores y
con iniciativas eclesiales apropiadas,
evitando en todo caso la bendición
de estas relaciones, para que no
surjan confusiones entre los fieles
sobre del valor del matrimonio.[97]



Debido a la complejidad del contexto
cultural en que vive la Iglesia en
muchos países, el Sínodo recomienda
tener el máximo cuidado pastoral en
la formación de los novios y en la
verificación previa de sus
convicciones sobre los compromisos
irrenunciables para la validez del
sacramento del Matrimonio. Un
discernimiento serio sobre este
punto podrá evitar que los dos
jóvenes, movidos por impulsos
emotivos o razones superficiales,
asuman responsabilidades que luego
no sabrían respetar.[98] El bien que
la Iglesia y toda la sociedad esperan
del Matrimonio, y de la familia
fundada sobre él, es demasiado
grande como para no ocuparse a
fondo de este ámbito pastoral
específico. Matrimonio y familia son
instituciones que deben ser
promovidas y protegidas de
cualquier equívoco posible sobre su
auténtica verdad, porque el daño que
se les hace provoca de hecho una



herida a la convivencia humana
como tal.

Eucaristía y escatología
Eucaristía: don al hombre en
camino

30. Si es cierto que los sacramentos
son una realidad propia de la Iglesia
peregrina en el tiempo[99] hacia la
plena manifestación de la victoria de
Cristo resucitado, también es
igualmente cierto que, especialmente
en la liturgia eucarística, se nos da a
pregustar el cumplimiento
escatológico hacia el cual se
encamina todo hombre y toda la
creación (cf. Rm 8,19 ss.). El hombre
ha sido creado para la felicidad
eterna y verdadera, que sólo el amor
de Dios puede dar. Pero nuestra
libertad herida se perdería si no
fuera posible, ya desde ahora,
experimentar algo del cumplimiento
futuro. Por otra parte, todo hombre,
para poder caminar en la justa



dirección, necesita ser orientado
hacia la meta final. Esta meta última,
en realidad, es el mismo Cristo Señor,
vencedor del pecado y la muerte, que
se nos hace presente de modo
especial en la Celebración
eucarística. De este modo, aún siendo
todavía como « extranjeros y
forasteros » (1 P 2,11) en este mundo,
participamos ya por la fe de la
plenitud de la vida resucitada. El
banquete eucarístico, revelando su
dimensión fuertemente escatológica,
viene en ayuda de nuestra libertad
en camino.

El banquete escatológico

31. Reflexionando sobre este
misterio, podemos decir que, con su
venida, Jesús se ha puesto en
relación con la expectativa del
pueblo de Israel, de toda la
humanidad y, en el fondo, de la
creación misma. Con el don de sí
mismo, ha inaugurado objetivamente



el tiempo escatológico. Cristo ha
venido para congregar al Pueblo de
Dios disperso (cf. Jn 11,52),
manifestando claramente la
intención de reunir la comunidad de
la alianza, para llevar a
cumplimiento las promesas que Dios
hizo a los antiguos padres (cf. Jr 23,3;
31,10; Lc 1,55.70). En la llamada de
los Doce, que tiene una clara relación
con las doce tribus de Israel, y en el
mandato que se les hace en la última
Cena, antes de su Pasión redentora,
de celebrar su memorial, Jesús ha
manifestado que quería trasladar a
toda la comunidad fundada por Él la
tarea de ser, en la historia, signo e
instrumento de esa reunión
escatológica, iniciada en Él. Así pues,
en cada Celebración eucarística se
realiza sacramentalmente la reunión
escatológica del Pueblo de Dios. El
banquete eucarístico es para
nosotros anticipación real del
banquete final, anunciado por los
profetas (cf. Is 25,6-9) y descrito en el



Nuevo Testamento como « las bodas
del cordero » (Ap 19,7-9), que se ha
de celebrar en la alegría de la
comunión de los santos.[100]
Oración por los difuntos

32. La Celebración eucarística, en la
que anunciamos la muerte del Señor,
proclamamos su resurrección, en la
espera de su venida, es prenda de la
gloria futura en la que serán
glorificados también nuestros
cuerpos. La esperanza de la
resurrección de la carne y la
posibilidad de encontrar de nuevo,
cara a cara, a quienes nos han
precedido en el signo de la fe, se
fortalece en nosotros mediante la
celebración del Memorial de nuestra
salvación. En esta perspectiva, junto
con los Padres sinodales, quisiera
recordar a todos los fieles la
importancia de la oración de sufragio
por los difuntos, y en particular la
celebración de santas Misas por ellos,
[101] para que, una vez purificados,



lleguen a la visión beatífica de Dios.
Al descubrir la dimensión
escatológica que tiene la Eucaristía,
celebrada y adorada, se nos ayuda en
nuestro camino y se nos conforta con
la esperanza de la gloria (cf. Rm 5,2; 
Tt 2,13).

Eucaristía y la Virgen María

33. La relación entre la Eucaristía y
cada sacramento, y el significado
escatológico de los santos Misterios,
ofrecen en su conjunto el perfil de la
vida cristiana, llamada a ser en todo
momento culto espiritual, ofrenda de
sí misma agradable a Dios. Y si bien
es cierto que todos nosotros estamos
todavía en camino hacia el pleno
cumplimiento de nuestra esperanza,
esto no quita que se pueda reconocer
ya ahora, con gratitud, que todo lo
que Dios nos ha dado encuentra
realización perfecta en la Virgen
María, Madre de Dios y Madre
nuestra: su Asunción al cielo en



cuerpo y alma es para nosotros un
signo de esperanza segura, ya que,
como peregrinos en el tiempo, nos
indica la meta escatológica que el
sacramento de la Eucaristía nos hace
pregustar ya desde ahora.

En María Santísima vemos también
perfectamente realizado el modo
sacramental con que Dios, en su
iniciativa salvadora, se acerca e
implica a la criatura humana. María
de Nazaret, desde la Anunciación a
Pentecostés, aparece como la
persona cuya libertad está
totalmente disponible a la voluntad
de Dios. Su Inmaculada Concepción
se manifiesta propiamente en la
docilidad incondicional a la Palabra
divina. La fe obediente es la forma
que asume su vida en cada instante
ante la acción de Dios. Virgen a la
escucha, vive en plena sintonía con
la voluntad divina; conserva en su
corazón las palabras que le vienen de
Dios y, formando con ellas como un



mosaico, aprende a comprenderlas
más a fondo (cf. Lc 2,19.51). María es
la gran creyente que, llena de
confianza, se pone en las manos de
Dios, abandonándose a su voluntad.
[102] Este misterio se intensifica
hasta a llegar a la total implicación
en la misión redentora de Jesús.
Como ha afirmado el Concilio
Vaticano II, « la Bienaventurada
Virgen avanzó en la peregrinación de
la fe y mantuvo fielmente la unión
con su Hijo hasta la cruz. Allí, por
voluntad de Dios, estuvo de pie (cf. Jn
19,25), sufrió intensamente con su
Hijo y se unió a su sacrificio con
corazón de Madre que, llena de
amor, daba su consentimiento a la
inmolación de su Hijo como víctima.
Finalmente, Jesucristo, agonizando
en la cruz, la dio como madre al
discípulo con estas palabras: Mujer,
ahí tienes a tu hijo ».[103] Desde la
Anunciación hasta la Cruz, María es
aquélla que acoge la Palabra que se
hizo carne en ella y que enmudece



en el silencio de la muerte.
Finalmente, ella es quien recibe en
sus brazos el cuerpo entregado, ya
exánime, de Aquél que de verdad ha
amado a los suyos « hasta el extremo
» (Jn 13,1).

Por esto, cada vez que en la Liturgia
eucarística nos acercamos al Cuerpo
y Sangre de Cristo, nos dirigimos
también a Ella que, adhiriéndose
plenamente al sacrificio de Cristo, lo
ha acogido para toda la Iglesia. Los
Padres sinodales han afirmado que «
María inaugura la participación de la
Iglesia en el sacrificio del Redentor ».
[104] Ella es la Inmaculada que acoge
incondicionalmente el don de Dios y,
de esa manera, se asocia a la obra de
la salvación. María de Nazaret, icono
de la Iglesia naciente, es el modelo de
cómo cada uno de nosotros está
llamado a recibir el don que Jesús
hace de sí mismo en la Eucaristía.

SEGUNDA PARTE



EUCARISTÍA,

MISTERIO QUE SE HA DE
CELEBRAR «Os aseguro que no fue
Moisés quien os dio el pan del
cielo,

sino que es mi Padre el que os da el
verdadero pan del cielo» (Jn 6,32) 
Lex orandi y lex credendi

34. El Sínodo de los Obispos ha
reflexionado mucho sobre la relación
intrínseca entre fe eucarística y
celebración, poniendo de relieve el
nexo entre lex orandi y lex credendi, y
subrayando la primacía de la acción
litúrgica. Es necesario vivir la
Eucaristía como misterio de la fe
celebrado auténticamente, teniendo
conciencia clara de que « el 
intellectus fidei está originariamente
siempre en relación con la acción
litúrgica de la Iglesia ».[105] En este
ámbito, la reflexión teológica nunca
puede prescindir del orden
sacramental instituido por Cristo



mismo. Por otra parte, la acción
litúrgica nunca puede ser
considerada genéricamente,
prescindiendo del misterio de la fe.
En efecto, la fuente de nuestra fe y de
la liturgia eucarística es el mismo
acontecimiento: el don que Cristo ha
hecho de sí mismo en el Misterio
pascual.

Belleza y liturgia

35. La relación entre el misterio
creído y celebrado se manifiesta de
modo peculiar en el valor teológico y
litúrgico de la belleza. En efecto, la
liturgia, como también la Revelación
cristiana, está vinculada
intrínsecamente con la belleza: es 
veritatis splendor. En la liturgia
resplandece el Misterio pascual
mediante el cual Cristo mismo nos
atrae hacia sí y nos llama a la
comunión. En Jesús, como solía decir
san Buenaventura, contemplamos la
belleza y el fulgor de los orígenes.



[106] Este atributo al que nos
referimos no es mero esteticismo
sino el modo en que nos llega, nos
fascina y nos cautiva la verdad del
amor de Dios en Cristo, haciéndonos
salir de nosotros mismos y
atrayéndonos así hacia nuestra
verdadera vocación: el amor.[107] Ya
en la creación, Dios se deja entrever
en la belleza y la armonía del cosmos
(cf. Sb 13,5; Rm 1,19-20).
Encontramos después en el Antiguo
Testamento grandes signos del
esplendor de la potencia de Dios, que
se manifiesta con su gloria a través
de los prodigios hechos en el pueblo
elegido (cf. Ex 14; 16,10; 24,12-18; Nm
14,20-23). En el Nuevo Testamento se
llega definitivamente a esta epifanía
de belleza en la revelación de Dios en
Jesucristo.[108] Él es la plena
manifestación de la gloria divina. En
la glorificación del Hijo resplandece
y se comunica la gloria del Padre (cf. 
Jn 1,14; 8,54; 12,28; 17,1). Sin
embargo, esta belleza no es una



simple armonía de formas; « el más
bello de los hombres » (Sal 45[44],33)
es también, misteriosamente, quien
no tiene « aspecto atrayente,
despreciado y evitado por los
hombres [...], ante el cual se ocultan
los rostros » (Is 53,2). Jesucristo nos
enseña cómo la verdad del amor
sabe también transfigurar el misterio
oscuro de la muerte en la luz
radiante de la resurrección. Aquí el
resplandor de la gloria de Dios
supera toda belleza mundana. La
verdadera belleza es el amor de Dios
que se ha revelado definitivamente
en el Misterio pascual.

La belleza de la liturgia es parte de
este misterio; es expresión eminente
de la gloria de Dios y, en cierto
sentido, un asomarse del Cielo sobre
la tierra. El memorial del sacrificio
redentor lleva en sí mismo los rasgos
de aquel resplandor de Jesús del cual
nos han dado testimonio Pedro,
Santiago y Juan cuando el Maestro,



de camino hacia Jerusalén, quiso
transfigurarse ante ellos (cf. Mc 9,2).
La belleza, por tanto, no es un
elemento decorativo de la acción
litúrgica; es más bien un elemento
constitutivo, ya que es un atributo de
Dios mismo y de su revelación.
Conscientes de todo esto, hemos de
poner gran atención para que la
acción litúrgica resplandezca según
su propia naturaleza.

La celebración eucarística,

obra del «Christus totus» Christus
totus in capite et in corpore

36. La belleza intrínseca de la liturgia
tiene como sujeto propio a Cristo
resucitado y glorificado en el Espíritu
Santo que, en su actuación, incluye a
la Iglesia.[109] En esta perspectiva, es
muy sugestivo recordar las palabras
de san Agustín que describen
elocuentemente esta dinámica de fe
propia de la Eucaristía. El gran santo
de Hipona, refiriéndose



precisamente al Misterio eucarístico,
pone de relieve cómo Cristo mismo
nos asimila a sí: « Este pan que
vosotros veis sobre el altar,
santificado por la palabra de Dios, es
el cuerpo de Cristo. Este cáliz, mejor
dicho, lo que contiene el cáliz,
santificado por la palabra de Dios, es
sangre de Cristo. Por medio de estas
cosas quiso el Señor dejarnos su
cuerpo y sangre, que derramó para
la remisión de nuestros pecados. Si lo
habéis recibido dignamente, vosotros
sois eso mismo que habéis recibido ».
[110] Por lo tanto, « no sólo nos
hemos convertido en cristianos, sino
en Cristo mismo ».[111] Podemos
contemplar así la acción misteriosa
de Dios que comporta la unidad
profunda entre nosotros y el Señor
Jesús: « En efecto, no se ha de creer
que Cristo esté en la cabeza sin estar
también en el cuerpo, sino que está
enteramente en la cabeza y en el
cuerpo ».[112] Eucaristía y Cristo
resucitado



37. Puesto que la liturgia eucarística
es esencialmente actio Dei que nos
une a Jesús a través del Espíritu, su
fundamento no está sometido a
nuestro arbitrio ni puede ceder a la
presión de la moda del momento. En
esto también es válida la afirmación
indiscutible de san Pablo: « Nadie
puede poner otro cimiento fuera del
ya puesto, que es Jesucristo » (1 Co
3,11). El Apóstol de los gentiles nos
asegura además que, por lo que se
refiere a la Eucaristía, no nos
transmite su doctrina personal, sino
lo que él, a su vez, ha recibido (cf. 1
Co 11,23). En efecto, la celebración de
la Eucaristía implica la Tradición
viva. A partir de la experiencia del
Resucitado y de la efusión del
Espíritu Santo, la Iglesia celebra el
Sacrificio eucarístico obedeciendo el
mandato de Cristo. Por este motivo,
al inicio, la comunidad cristiana se
reúne el día del Señor para la fractio
panis. El día en que Cristo ha
resucitado de entre los muertos, el



domingo, es también el primer día de
la semana, el día que según la
tradición veterotestamentaria
representaba el principio de la
creación. Ahora, el día de la creación
se ha convertido en el día de la «
nueva creación », el día de nuestra
liberación en el que conmemoramos
a Cristo muerto y resucitado.[113]
Ars celebrandi

38. En los trabajos sinodales se ha
insistido varias veces en la necesidad
de superar cualquier posible
separación entre el ars celebrandi, es
decir, el arte de celebrar rectamente,
y la participación plena, activa y
fructuosa de todos los fieles.
Efectivamente, el primer modo con el
que se favorece la participación del
Pueblo de Dios en el Rito sagrado es
la adecuada celebración del Rito
mismo. El ars celebrandi es la mejor
premisa para la actuosa participatio.
[114] El ars celebrandi proviene de la
obediencia fiel a las normas



litúrgicas en su plenitud, pues es
precisamente este modo de celebrar
lo que asegura desde hace dos mil
años la vida de fe de todos los
creyentes, los cuales están llamados
a vivir la celebración como Pueblo de
Dios, sacerdocio real, nación santa
(cf. 1 P 2,4-5.9).[115] El Obispo,
liturgo por excelencia

39. Si bien es cierto que todo el
Pueblo de Dios participa en la
Liturgia eucarística, en el correcto 
ars celebrandi tienen un papel
imprescindible los que han recibido
el sacramento del Orden. Obispos,
sacerdotes y diáconos, cada uno
según su propio grado, han de
considerar la celebración como su
deber principal.[116] En primer
lugar el Obispo diocesano: en efecto,
él, como « primer dispensador de los
misterios de Dios en la Iglesia
particular a él confiada, es el guía, el
promotor y custodio de toda la vida
litúrgica ».[117] Todo esto es decisivo



para la vida de la Iglesia particular,
no sólo porque la comunión con el
Obispo es la condición para que toda
celebración en su territorio sea
legítima, sino también porque él
mismo es por excelencia el liturgo de
su propia Iglesia.[118] A él
corresponde salvaguardar la unidad
concorde de las celebraciones en su
diócesis. Por tanto, ha de ser un «
compromiso del Obispo hacer que los
presbíteros, diáconos y los fieles
comprendan cada vez mejor el
sentido auténtico de los ritos y los
textos litúrgicos, y así se les guíe
hacia una celebración de la
Eucaristía activa y fructuosa ».[119]
En particular, exhorto a cumplir todo
lo necesario para que las
celebraciones litúrgicas oficiadas por
el Obispo en la iglesia Catedral
respeten plenamente el ars
celebrandi, de modo que puedan ser
consideradas como modelo para
todas las iglesias de su territorio.
[120] Respeto de los libros



litúrgicos y de la riqueza de los
signos

40. Por consiguiente, al subrayar la
importancia del ars celebrandi, se
pone de relieve el valor de las
normas litúrgicas.[121] El ars
celebrandi ha de favorecer el sentido
de lo sagrado y el uso de las formas
exteriores que educan para ello,
como, por ejemplo, la armonía del
rito, los ornamentos litúrgicos, la
decoración y el lugar sagrado.
Favorece la celebración eucarística
que los sacerdotes y los responsables
de la pastoral litúrgica se esfuercen
en dar a conocer los libros litúrgicos
vigentes y las respectivas normas,
resaltando las grandes riquezas de la 
Ordenación General del Misal
Romano y de la Ordenación de las
Lecturas de la Misa. En las
comunidades eclesiales se da quizás
por descontado que se conocen y
aprecian, pero a menudo no es así.
En realidad, son textos que contienen



riquezas que custodian y expresan la
fe, así como el camino del Pueblo de
Dios a lo largo de dos milenios de
historia. Para una adecuada ars
celebrandi es igualmente importante
la atención a todas las formas de
lenguaje previstas por la liturgia:
palabra y canto, gestos y silencios,
movimiento del cuerpo, colores
litúrgicos de los ornamentos. En
efecto, la liturgia tiene por su
naturaleza una variedad de formas
de comunicación que abarcan todo el
ser humano. La sencillez de los
gestos y la sobriedad de los signos,
realizados en el orden y en los
tiempos previstos, comunican y
atraen más que la artificiosidad de
añadiduras inoportunas. La atención
y la obediencia de la estructura
propia del ritual, a la vez que
manifiestan el reconocimiento del
carácter de la Eucaristía como don,
expresan la disposición del ministro
para acoger con dócil gratitud dicho
don inefable.



El arte al servicio de la
celebración

41. La relación profunda entre la
belleza y la liturgia nos lleva a
considerar con atención todas las
expresiones artísticas que se ponen
al servicio de la celebración.[122] Un
elemento importante del arte sacro
es ciertamente la arquitectura de las
iglesias,[123] en las que debe resaltar
la unidad entre los elementos
propios del presbiterio: altar,
crucifijo, tabernáculo, ambón, sede.
A este respecto, se ha de tener
presente que el objetivo de la
arquitectura sacra es ofrecer a la
Iglesia, que celebra los misterios de
la fe, en particular la Eucaristía, el
espacio más apto para el desarrollo
adecuado de su acción litúrgica.[124]
En efecto, la naturaleza del templo
cristiano se define por la acción
litúrgica misma, que implica la
reunión de los fieles (ecclesia), los



cuales son las piedras vivas del
templo (cf. 1 P 2,5).

El mismo principio vale para todo el
arte sacro, especialmente la pintura y
la escultura, en los que la iconografía
religiosa se ha de orientar a la
mistagogía sacramental. Un
conocimiento profundo de las formas
que el arte sacro ha producido a lo
largo de los siglos puede ser de gran
ayuda para los que tienen la
responsabilidad de encomendar a
arquitectos y artistas obras
relacionadas con la acción litúrgica.
Por tanto, es indispensable que en la
formación de los seminaristas y de
los sacerdotes se incluya la historia
del arte como materia importante,
con especial referencia a los edificios
de culto, según las normas litúrgicas.
Es necesario que en todo lo que
concierne a la Eucaristía haya gusto
por la belleza. Se debe también
respetar y cuidar los ornamentos, la
decoración, los vasos sagrados, para



que, dispuestos de modo orgánico y
ordenado entre sí, fomenten el
asombro ante el misterio de Dios,
manifiesten la unidad de la fe y
refuercen la devoción.[125] El canto
litúrgico

42. En el ars celebrandi desempeña
un papel importante el canto
litúrgico.[126] Con razón afirma san
Agustín en un famoso sermón: « El
hombre nuevo conoce el cántico
nuevo. El cantar es función de
alegría y, si lo consideramos
atentamente, función de amor ».[127]
El Pueblo de Dios reunido para la
celebración canta las alabanzas de
Dios. La Iglesia, en su bimilenaria
historia, ha compuesto y sigue
componiendo música y cantos que
son un patrimonio de fe y de amor
que no se ha de perder. Ciertamente,
no podemos decir que en la liturgia
sirva cualquier canto. A este
respecto, se ha de evitar la fácil
improvisación o la introducción de



géneros musicales no respetuosos del
sentido de la liturgia. Como elemento
litúrgico, el canto debe estar en
consonancia con la identidad propia
de la celebración.[128] Por
consiguiente, todo —el texto, la
melodía, la ejecución— ha de
corresponder al sentido del misterio
celebrado, a las partes del rito y a los
tiempos litúrgicos.[129] Finalmente,
si bien se han de tener en cuenta las
diversas tendencias y tradiciones tan
loables, deseo, como han pedido los
Padres sinodales, que se valore
adecuadamente el canto
gregoriano[130] como canto propio
de la liturgia romana.[131]
Estructura de la celebración
eucarística

43. Después de haber recordado los
elementos básicos del ars celebrandi
puestos de relieve en los trabajos
sinodales, quisiera llamar la atención
de modo más concreto sobre algunas
partes de la estructura de la



celebración eucarística que
requieren un especial cuidado en
nuestro tiempo, para ser fieles a la
intención profunda de la renovación
litúrgica deseada por el Concilio
Vaticano II, en continuidad con toda
la gran tradición eclesial.

Unidad intrínseca de la acción
litúrgica

44. Ante todo, hay que considerar la
unidad intrínseca del rito de la santa
Misa. Se ha de evitar que, tanto en la
catequesis como en el modo de la
celebración, se dé lugar a una visión
yuxtapuesta de las dos partes del
rito. La liturgia de la Palabra y la
liturgia eucarística —además de los
ritos de introducción y conclusión—
« están estrechamente unidas entre
sí y forman un único acto de culto ».
[132] En efecto, la Palabra de Dios y
la Eucaristía están intrínsecamente
unidas. Escuchando la Palabra de
Dios nace o se fortalece la fe (cf. Rm



10,17); en la Eucaristía, el Verbo
hecho carne se nos da como alimento
espiritual.[133] Así pues, « la Iglesia
recibe y ofrece a los fieles el Pan de
vida en las dos mesas de la Palabra
de Dios y del Cuerpo de Cristo ».[134]
Por tanto, se ha de tener
constantemente presente que la
Palabra de Dios, que la Iglesia lee y
proclama en la liturgia, lleva a la
Eucaristía como a su fin connatural.

Liturgia de la Palabra

45. Junto con el Sínodo, pido que la
liturgia de la Palabra se prepare y se
viva siempre de manera adecuada.
Por tanto, recomiendo vivamente
que en la liturgia se ponga gran
atención a la proclamación de la
Palabra de Dios por parte de lectores
bien instruidos. Nunca olvidemos
que « cuando se leen en la Iglesia las
Sagradas Escrituras, Dios mismo
habla a su Pueblo, y Cristo, presente
en su palabra, anuncia el Evangelio



».[135] Si las circunstancias lo
aconsejan, se puede pensar en unas
breves moniciones que ayuden a los
fieles a una mejor disposición. Para
comprenderla bien, la Palabra de
Dios ha de ser escuchada y acogida
con espíritu eclesial y siendo
conscientes de su unidad con el
Sacramento eucarístico. En efecto, la
Palabra que anunciamos y
escuchamos es el Verbo hecho carne
(cf. Jn 1,14), y hace referencia
intrínseca a la persona de Cristo y a
su permanencia de manera
sacramental. Cristo no habla en el
pasado, sino en nuestro presente, ya
que Él mismo está presente en la
acción litúrgica. En esta perspectiva
sacramental de la revelación
cristiana,[136] el conocimiento y el
estudio de la Palabra de Dios nos
permite apreciar, celebrar y vivir
mejor la Eucaristía. A este respecto,
se aprecia también en toda su verdad
la afirmación, según la cual «



desconocer la Escritura es
desconocer a Cristo ».[137]

Para lograr todo esto es necesario
ayudar a los fieles a apreciar los
tesoros de la Sagrada Escritura en el
leccionario, mediante iniciativas
pastorales, celebraciones de la
Palabra y la lectura meditada (lectio
divina). Tampoco se ha de olvidar
promover las formas de oración
conservadas en la tradición, la
Liturgia de las Horas, sobre todo
Laudes, Vísperas, Completas y
también las celebraciones de vigilias.
El rezo de los Salmos, las lecturas
bíblicas y las de la gran tradición del
Oficio divino pueden llevar a una
experiencia profunda del
acontecimiento de Cristo y de la
economía de la salvación, que a su
vez puede enriquecer la
comprensión y la participación en la
celebración eucarística.[138]
Homilía



46. La necesidad de mejorar la
calidad de la homilía está en relación
con la importancia de la Palabra de
Dios. En efecto, ésta « es parte de la
acción litúrgica »; [139] tiene el
cometido de favorecer una mejor
comprensión y eficacia de la Palabra
de Dios en la vida de los fieles. Por
eso los ministros ordenados han de «
preparar la homilía con esmero,
basándose en un conocimiento
adecuado de la Sagrada Escritura ».
[140] Han de evitarse homilías
genéricas o abstractas. En particular,
pido a los ministros un esfuerzo para
que la homilía ponga la Palabra de
Dios proclamada en estrecha
relación con la celebración
sacramental[141] y con la vida de la
comunidad, de modo que la Palabra
de Dios sea realmente sustento y
vigor de la Iglesia.[142] Se ha de
tener presente, por tanto, la finalidad
catequética y exhortativa de la
homilía. Es conveniente que,
partiendo del leccionario trienal, se



prediquen a los fieles homilías
temáticas que, a lo largo del año
litúrgico, traten los grandes temas de
la fe cristiana, según lo que el
Magisterio propone en los cuatro «
pilares » del Catecismo de la Iglesia
Católica y en su reciente Compendio:
la profesión de la fe, la celebración
del misterio cristiano, la vida en
Cristo y la oración cristiana.[143]
Presentación de las ofrendas

47. Los Padres sinodales han puesto
también su atención en la
presentación de las ofrendas. Ésta no
es sólo como un « intervalo » entre la
liturgia de la Palabra y la eucarística.
Entre otras razones, porque eso haría
perder el sentido de un único rito
con dos partes interrelacionadas. En
realidad, este gesto humilde y
sencillo tiene un sentido muy grande:
en el pan y el vino que llevamos al
altar toda la creación es asumida por
Cristo Redentor para ser
transformada y presentada al Padre.

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html


[144] En este sentido, llevamos
también al altar todo el sufrimiento y
el dolor del mundo, conscientes de
que todo es precioso a los ojos de
Dios. Este gesto, para ser vivido en su
auténtico significado, no necesita ser
enfatizado con añadiduras
superfluas. Permite valorar la
colaboración originaria que Dios
pide al hombre para realizar en él la
obra divina y dar así pleno sentido al
trabajo humano, que mediante la
celebración eucarística se une al
sacrificio redentor de Cristo.

Plegaria eucarística

48. La Plegaria eucarística es « el
centro y la cumbre de toda la
celebración ».[145] Su importancia
merece ser subrayada
adecuadamente. Las diversas
Plegarias eucarísticas que hay en el
Misal nos han sido transmitidas por
la tradición viva de la Iglesia y se
caracterizan por una riqueza



teológica y espiritual inagotable. Se
ha de procurar que los fieles las
aprecien. La Ordenación General del
Misal Romano nos ayuda en esto,
recordándonos los elementos
fundamentales de toda Plegaria
eucarística: acción de gracias,
aclamación, epíclesis, relato de la
institución y consagración,
anámnesis, oblación, intercesión y
doxología conclusiva.[146] En
particular, la espiritualidad
eucarística y la reflexión teológica se
iluminan al contemplar la profunda
unidad de la anáfora, entre la
invocación del Espíritu Santo y el
relato de la institución,[147] en la
que « se realiza el sacrificio que el
mismo Cristo instituyó en la última
Cena ».[148] En efecto, « la Iglesia,
por medio de determinadas
invocaciones, implora la fuerza del
Espíritu Santo para que los dones
que han presentado los hombres
queden consagrados, es decir, se
conviertan en el Cuerpo y Sangre de



Cristo, y para que la víctima
inmaculada que se va a recibir en la
Comunión sea para la salvación de
quienes la reciben ».[149] Rito de la
paz

49. La Eucaristía es por su naturaleza
sacramento de paz. Esta dimensión
del Misterio eucarístico se expresa en
la celebración litúrgica de manera
específica con el rito de la paz. Se
trata indudablemente de un signo de
gran valor (cf. Jn 14,27). En nuestro
tiempo, tan lleno de conflictos, este
gesto adquiere, también desde el
punto de vista de la sensibilidad
común, un relieve especial, ya que la
Iglesia siente cada vez más como
tarea propia pedir a Dios el don de la
paz y la unidad para sí misma y para
toda la familia humana. La paz es
ciertamente un anhelo irreprimible
en el corazón de cada uno. La Iglesia
se hace portavoz de la petición de
paz y reconciliación que surge del
alma de toda persona de buena



voluntad, dirigiéndola a Aquél que «
es nuestra paz » (Ef 2,14), y que
puede pacificar a los pueblos e
individuos aun cuando fracasan las
iniciativas humanas. Por ello se
comprende la intensidad con que se
vive frecuentemente el rito de la paz
en la celebración litúrgica. A este
propósito, sin embargo, durante el
Sínodo de los Obispos se ha visto la
conveniencia de moderar este gesto,
que puede adquirir expresiones
exageradas, provocando cierta
confusión en la asamblea
precisamente antes de la Comunión.
Sería bueno recordar que el alto
valor del gesto no queda mermado
por la sobriedad necesaria para
mantener un clima adecuado a la
celebración, limitando por ejemplo el
intercambio de la paz a los más
cercanos.[150] Distribución y
recepción de la Eucaristía

50. Otro momento de la celebración,
al que es necesario hacer referencia,



es la distribución y recepción de la
santa Comunión. Pido a todos, en
particular a los ministros ordenados
y a los que, debidamente preparados,
están autorizados para el ministerio
de distribuir la Eucaristía en caso de
necesidad real, que hagan lo posible
para que el gesto, en su sencillez,
corresponda a su valor de encuentro
personal con el Señor Jesús en el
Sacramento. Respecto a las
prescripciones para una praxis
correcta, me remito a los
documentos emanados
recientemente.[151] Todas las
comunidades cristianas han de
atenerse fielmente a las normas
vigentes, viendo en ellas la expresión
de la fe y el amor que todos han de
tener respecto a este sublime
Sacramento. Tampoco se descuide el
tiempo precioso de acción de gracias
después de la Comunión: además de
un canto oportuno, puede ser
también muy útil permanecer
recogidos en silencio.[152]



A este propósito, quisiera llamar la
atención sobre un problema pastoral
con el que nos encontramos
frecuentemente en nuestro tiempo.
Me refiero al hecho de que en
algunas circunstancias, como por
ejemplo en las santas Misas
celebradas con ocasión de bodas,
funerales o acontecimientos
análogos, además de fieles
practicantes, asisten también a la
celebración otros que tal vez no se
acercan al altar desde hace años, o
quizás están en una situación de vida
que no les permite recibir los
sacramentos. Otras veces sucede que
están presentes personas de otras
confesiones cristianas o incluso de
otras religiones. Situaciones
similares se producen también en
iglesias que son meta de visitantes,
sobre todo en las grandes ciudades
de en las que abunda el arte. En estos
casos, se ve la necesidad de usar
expresiones breves y eficaces para
hacer presente a todos el sentido de



la comunión sacramental y las
condiciones para recibirla. Donde se
den situaciones en las que no sea
posible garantizar la debida claridad
sobre el sentido de la Eucaristía, se
ha de considerar la conveniencia de
sustituir la Eucaristía con una
celebración de la Palabra de Dios.
[153] Despedida: « Ite, missa est »

51. Quisiera detenerme ahora en lo
que los Padres sinodales han dicho
sobre el saludo de despedida al final
de la Celebración eucarística.
Después de la bendición, el diácono o
el sacerdote despide al pueblo con las
palabras: Ite, missa est. En este
saludo podemos apreciar la relación
entre la Misa celebrada y la misión
cristiana en el mundo. En la
antigüedad, « missa » significaba
simplemente « terminada ». Sin
embargo, en el uso cristiano ha
adquirido un sentido cada vez más
profundo. La expresión « missa » se
transforma, en realidad, en « misión



». Este saludo expresa sintéticamente
la naturaleza misionera de la Iglesia.
Por tanto, conviene ayudar al Pueblo
de Dios a que, apoyándose en la
liturgia, profundice en esta
dimensión constitutiva de la vida
eclesial. En este sentido, sería útil
disponer de textos debidamente
aprobados para la oración sobre el
pueblo y la bendición final que
expresen dicha relación.[154]
Actuosa participatio Auténtica
participación

52. El Concilio Vaticano II puso un
énfasis particular en la participación
activa, plena y fructuosa de todo el
Pueblo de Dios en la celebración
eucarística.[155] Ciertamente, la
renovación llevada a cabo en estos
años ha favorecido notables
progresos en la dirección deseada
por los Padres conciliares. Pero no
hemos de ocultar el hecho de que, a
veces, ha surgido alguna
incomprensión precisamente sobre



el sentido de esta participación. Por
tanto, conviene dejar claro que con
esta palabra no se quiere hacer
referencia a una simple actividad
externa durante la celebración. En
realidad, la participación activa
deseada por el Concilio se ha de
comprender en términos más
sustanciales, partiendo de una mayor
toma de conciencia del misterio que
se celebra y de su relación con la
vida cotidiana. Sigue siendo
totalmente válida la recomendación
de la Constitución conciliar 
Sacrosanctum Concilium, que exhorta
a los fieles a no asistir a la liturgia
eucarística « como espectadores
mudos o extraños », sino a participar
« consciente, piadosa y activamente
en la acción sagrada ».[156] El
Concilio prosigue la reflexión: los
fieles, « instruidos por la Palabra de
Dios, reparen sus fuerzas en el
banquete del Cuerpo del Señor, den
gracias a Dios, aprendan a ofrecerse
a sí mismos al ofrecer la hostia



inmaculada no sólo por manos del
sacerdote, sino también juntamente
con él, y se perfeccionen día a día,
por Cristo Mediador, en la unidad
con Dios y entre sí ».[157]
Participación y ministerio
sacerdotal

53. La belleza y armonía de la acción
litúrgica se manifiestan de manera
significativa en el orden con el cual
cada uno está llamado a participar
activamente. Eso comporta el
reconocimiento de las diversas
funciones jerárquicas implicadas en
la celebración misma. Es útil
recordar que, de por sí, la
participación activa no es lo mismo
que desempeñar un ministerio
particular. Sobre todo, no ayuda a la
participación activa de los fieles una
confusión ocasionada por la
incapacidad de distinguir las
diversas funciones que corresponden
a cada uno en la comunión eclesial.
[158] En particular, es preciso que



haya claridad sobre las tareas
específicas del sacerdote. Éste es,
como atestigua la tradición de la
Iglesia, quien preside de modo
insustituible toda la celebración
eucarística, desde el saludo inicial a
la bendición final. En virtud del
Orden sagrado que ha recibido, él
representa a Jesucristo, cabeza de la
Iglesia y, en la manera que le es
propia, también a la Iglesia misma.
[159] En efecto, toda celebración de
la Eucaristía está dirigida por el
Obispo, « ya sea personalmente, ya
por los presbíteros, sus
colaboradores ».[160] Es ayudado por
el diácono, que tiene algunas
funciones específicas en la
celebración: preparar el altar y
prestar servicio al sacerdote,
proclamar el Evangelio, predicar
eventualmente la homilía, enunciar
las intenciones en la oración
universal, distribuir la Eucaristía a
los fieles.[161] En relación con estos
ministerios vinculados al sacramento



del Orden, hay también otros
ministerios para el servicio litúrgico,
que desempeñan religiosos y laicos
preparados, lo que es de alabar.[162]
Celebración eucarística e
inculturación

54. A partir de las afirmaciones
fundamentales del Concilio Vaticano
II, se ha subrayado varias veces la
importancia de la participación
activa de los fieles en el Sacrificio
eucarístico. Para favorecerla se
pueden permitir algunas
adaptaciones apropiadas a los
diversos contextos y culturas.[163] El
hecho de que haya habido algunos
abusos no disminuye la claridad de
este principio, que se debe mantener
de acuerdo con las necesidades
reales de la Iglesia, que vive y
celebra el mismo misterio de Cristo
en situaciones culturales diferentes.
En efecto, el Señor Jesús,
precisamente en el misterio de la
Encarnación, naciendo de mujer



como hombre perfecto (cf. Ga 4,4),
está en relación directa no sólo con
las expectativas expresadas en el
Antiguo Testamento, sino también
con las de todos los pueblos. Con eso,
Él ha manifestado que Dios quiere
encontrarnos en nuestro contexto
vital. Por tanto, para una
participación más eficaz de los fieles
en los santos Misterios, es útil
proseguir el proceso de inculturación
en el ámbito de la celebración
eucarística, teniendo en cuenta las
posibilidades de adaptación que
ofrece la Ordenación General del
Misal Romano,[164] interpretadas a
la luz de los criterios fijados por la IV
Instrucción de la Congregación para
el Culto divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Varietates legitimae, del
25 de enero de 1994,[165] y de las
directrices dadas por el Papa Juan
Pablo II en las Exhortaciones
apostólicas postsinodales Ecclesia in
Africa, Ecclesia in America, Ecclesia in
Asia, Ecclesia in Oceania, Ecclesia in



Europa.[166] Para lograr este
objetivo, encomiendo a las
Conferencias Episcopales que
favorezcan el adecuado equilibrio
entre los criterios y normas ya
publicadas y las nuevas
adaptaciones,[167] siempre de
acuerdo con la Sede Apostólica.

Condiciones personales para una «
actuosa participatio »

55. Al considerar el tema de la 
actuosa participatio de los fieles en el
rito sagrado, los Padres sinodales
han resaltado también las
condiciones personales de cada uno
para una fructuosa participación.
[168] Una de ellas es ciertamente el
espíritu de conversión continua que
ha de caracterizar la vida de cada
fiel. No se puede esperar una
participación activa en la liturgia
eucarística cuando se asiste
superficialmente, sin antes examinar
la propia vida. Favorece dicha



disposición interior, por ejemplo, el
recogimiento y el silencio, al menos
unos instantes antes de comenzar la
liturgia, el ayuno y, cuando sea
necesario, la confesión sacramental.
Un corazón reconciliado con Dios
permite la verdadera participación.
En particular, es preciso persuadir a
los fieles de que no puede haber una 
actuosa participatio en los santos
Misterios si no se toma al mismo
tiempo parte activa en la vida
eclesial en su totalidad, la cual
comprende también el compromiso
misionero de llevar el amor de Cristo
a la sociedad.

Sin duda, la plena participación en la
Eucaristía se da cuando nos
acercamos también personalmente al
altar para recibir la Comunión.[169]
No obstante, se ha de poner atención
para que esta afirmación correcta no
induzca a un cierto automatismo
entre los fieles, como si por el sólo
hecho de encontrarse en la iglesia



durante la liturgia se tenga ya el
derecho o quizás incluso el deber de
acercarse a la Mesa eucarística. Aun
cuando no es posible acercarse a la
comunión sacramental, la
participación en la santa Misa sigue
siendo necesaria, válida, significativa
y fructuosa. En estas circunstancias,
es bueno cultivar el deseo de la plena
unión con Cristo, practicando, por
ejemplo, la comunión espiritual,
recordada por Juan Pablo II[170] y
recomendada por los Santos
maestros de la vida espiritual.[171]
Participación de los cristianos no
católicos

56. Al tratar el tema de la
participación nos encontramos
inevitablemente con el de los
cristianos pertenecientes a Iglesias o
Comunidades eclesiales que no están
en plena comunión con la Iglesia
Católica. A este respecto, se ha de
decir que la unión intrínseca que se
da entre Eucaristía y unidad de la



Iglesia nos lleva a desear
ardientemente, por un lado, el día en
que podamos celebrar junto con
todos los creyentes en Cristo la
divina Eucaristía y expresar así
visiblemente la plenitud de la unidad
que Cristo ha querido para sus
discípulos (cf. Jn 17,21). Por otro lado,
el respeto que debemos al
sacramento del Cuerpo y Sangre de
Cristo nos impide hacer de él un
simple « medio » que se usa
indiscriminadamente para alcanzar
esta misma unidad.[172] En efecto, la
Eucaristía no sólo manifiesta nuestra
comunión personal con Jesucristo,
sino que implica también la plena 
communio con la Iglesia. Éste es,
pues, el motivo por el cual, con dolor
pero no sin esperanza, pedimos a los
cristianos no católicos que
comprendan y respeten nuestra
convicción, basada en la Biblia y en
la Tradición. Nosotros sostenemos
que la comunión eucarística y la
comunión eclesial se corresponden



tan íntimamente que hace imposible
generalmente por parte de los
cristianos no católicos la
participación en una sin tener la
otra. Menos sentido tendría aún una
concelebración propia y verdadera
con ministros de Iglesias o
Comunidades eclesiales no en plena
comunión con la Iglesia Católica. No
obstante, es verdad que, de cara a la
salvación, existe la posibilidad de
admitir individualmente a cristianos
no católicos a la Eucaristía, al
sacramento de la Penitencia y a la
Unción de los enfermos. Pero eso
sólo en situaciones determinadas y
excepcionales, caracterizadas por
condiciones bien precisas.[173] Éstas
están indicadas claramente en el 
Catecismo de la Iglesia Católica [174]
y en su Compendio.[175] Todos tienen
el deber de atenerse fielmente a
ellas.

Participación a través de los
medios de comunicación social

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html


57. Debido al gran desarrollo de los
medios de comunicación social, la
palabra « participación » ha
adquirido en las últimas décadas un
sentido más amplio que en el pasado.
Todos reconocemos con satisfacción
que estos instrumentos ofrecen
también nuevas posibilidades en lo
que se refiere a la Celebración
eucarística.[176] Eso exige a los
agentes pastorales del sector una
preparación específica y un
acentuado sentido de
responsabilidad. En efecto, la santa
Misa que se transmite por televisión
adquiere inevitablemente una cierta
ejemplaridad. Por tanto, se ha de
poner una especial atención en que
la celebración, además de hacerse en
lugares dignos y bien preparados,
respete las normas litúrgicas.

Por lo que se refiere al valor de la
participación en la santa Misa que
los medios de comunicación hacen
posible, quien ve y oye dichas



transmisiones ha de saber que, en
condiciones normales, no cumple
con el precepto dominical. En efecto,
el lenguaje de la imagen representa
la realidad, pero no la reproduce en
sí misma.[177] Si es loable que
ancianos y enfermos participen en la
santa Misa festiva a través de las
transmisiones radiotelevisivas, no
puede decirse lo mismo de quien,
mediante tales transmisiones,
quisiera dispensarse de ir al templo
para la celebración eucarística en la
asamblea de la Iglesia viva.

« Actuosa participatio » de los
enfermos

58. Teniendo presente la condición
de los que no pueden ir a los lugares
de culto por motivos de salud o edad,
quisiera llamar la atención de toda la
comunidad eclesial sobre la
necesidad pastoral de asegurar la
asistencia espiritual a los enfermos,
tanto a los que están en su casa como



a los que están hospitalizados. En el
Sínodo de los Obispos se ha hecho
referencia a ellos varias veces. Se ha
de procurar que estos hermanos y
hermanas nuestros puedan recibir
con frecuencia la Comunión
sacramental. Al reforzar así la
relación con Cristo crucificado y
resucitado, podrán sentir su propia
vida integrada plenamente en la vida
y la misión de la Iglesia mediante la
ofrenda del propio sufrimiento en
unión con el sacrificio de nuestro
Señor. Se ha de reservar una
atención particular a los
discapacitados; si lo permite su
condición, la comunidad cristiana ha
de favorecer su participación en la
celebración en un lugar de culto. A
este respecto, se ha de procurar que
los edificios sagrados no tengan
obstáculos arquitectónicos que
impidan el acceso de los
minusválidos. Se ha de dar también
la comunión eucarística, cuando sea
posible, a los discapacitados



mentales, bautizados y confirmados:
ellos reciben la Eucaristía también
en la fe de la familia o de la
comunidad que los acompaña.[178]
Atención a los presos

59. La tradición espiritual de la
Iglesia, siguiendo una indicación
específica de Cristo (cf. Mt 25,36), ha
reconocido en la visita a los presos
una de las obras de misericordia
corporal. Los que se encuentran en
esta situación tienen una necesidad
especial de ser visitados por el Señor
mismo en el sacramento de la
Eucaristía. Sentir la cercanía de la
comunidad eclesial, participar en la
Eucaristía y recibir la santa
Comunión en un período de la vida
tan particular y doloroso puede
ayudar sin duda en el propio camino
de fe y favorecer la plena reinserción
social de la persona. Interpretando
los deseos manifestados en la
asamblea sinodal pido a las diócesis
que, en lo posible, pongan los medios



adecuados para una actividad
pastoral que se ocupe de atender
espiritualmente a los presos.[179]
Los emigrantes y su participación
en la Eucaristía

60. Al plantearse el problema de los
que se ven obligados a dejar la
propia tierra por diversos motivos, el
Sínodo ha expresado particular
gratitud a los que se dedican a la
atención pastoral de los emigrantes.
En este contexto, se ha de prestar
una atención especial a los
emigrantes que pertenecen a las
Iglesias católicas orientales y a los
que, lejos de su propia casa, tienen
dificultades para participar en la
liturgia eucarística según el propio
rito de pertenencia. Por eso, donde
sea posible, se les conceda poder ser
asistidos por sacerdotes de su rito. En
todo caso, pido a los Obispos que
acojan en la caridad de Cristo a estos
hermanos. El encuentro entre los
fieles de diversos ritos puede



convertirse también en ocasión de
enriquecimiento recíproco. Pienso
particularmente en el beneficio que
puede aportar, sobre todo para el
clero, el conocimiento de las diversas
tradiciones.[180] Las grandes
concelebraciones

61. La asamblea sinodal ha
considerado la calidad de la
participación en las grandes
celebraciones que tienen lugar en
circunstancias particulares, en las
que, además de un gran número de
fieles, concelebran muchos
sacerdotes.[181] Por un lado, es fácil
reconocer el valor de estos
momentos, especialmente cuando el
Obispo preside rodeado de su
presbiterio y de los diáconos. Por
otro, en estas circunstancias se
pueden producir problemas por lo
que se refiere a la expresión sensible
de la unidad del presbiterio,
especialmente en la Plegaria
eucarística y en la distribución de la



santa Comunión. Se ha de evitar que
estas grandes concelebraciones
produzcan dispersión. Para ello, se
han de prever modos adecuados de
coordinación y disponer el lugar de
culto de manera que permita a los
presbíteros y a los fieles una
participación plena y real. En todo
caso, se ha de tener presente que se
trata de concelebraciones de carácter
excepcional y limitadas a situaciones
extraordinarias.

Lengua latina

62. No obstante, lo dicho
anteriormente no debe ofuscar el
valor de estas grandes liturgias. En
particular, pienso en las
celebraciones que tienen lugar
durante encuentros internacionales,
hoy cada vez más frecuentes. Éstas
han de ser valoradas debidamente.
Para expresar mejor la unidad y
universalidad de la Iglesia, quisiera
recomendar lo que ha sugerido el



Sínodo de los Obispos, en sintonía
con las normas del Concilio Vaticano
II: [182] exceptuadas las lecturas, la
homilía y la oración de los fieles,
sería bueno que dichas celebraciones
fueran en latín; también se podrían
rezar en latín las oraciones más
conocidas[183] de la tradición de la
Iglesia y, eventualmente, utilizar
cantos gregorianos. Más en general,
pido que los futuros sacerdotes,
desde el tiempo del seminario, se
preparen para comprender y
celebrar la santa Misa en latín,
además de utilizar textos latinos y
cantar en gregoriano; se procurará
que los mismos fieles conozcan las
oraciones más comunes en latín y
que canten en gregoriano algunas
partes de la liturgia.[184]
Celebraciones eucarísticas en
pequeños grupos

63. Una situación muy distinta es la
que se da en algunas circunstancias
pastorales en las que, precisamente



para lograr una participación más
consciente, activa y fructuosa, se
favorecen las celebraciones en
pequeños grupos. Aun reconociendo
el valor formativo que tienen estas
iniciativas, conviene precisar que
han de estar en armonía con el
conjunto del proyecto pastoral de la
diócesis. En efecto, dichas
experiencias perderían su carácter
pedagógico si se las considerara
como antagonistas o paralelas
respecto a la vida de la Iglesia
particular. A este respecto, el Sínodo
ha subrayado algunos criterios a los
que atenerse: los grupos pequeños
han de servir para unificar la
comunidad parroquial, no para
fragmentarla; esto debe ser evaluado
en la praxis concreta; estos grupos
tienen que favorecer la participación
fructuosa de toda la asamblea y
preservar en lo posible la unidad de
cada familia en la vida litúrgica.[185]
La celebración participada



interiormente Catequesis
mistagógica

64. La gran tradición litúrgica de la
Iglesia nos enseña que, para una
participación fructuosa, es necesario
esforzarse en corresponder
personalmente al misterio que se
celebra mediante el ofrecimiento a
Dios de la propia vida, en unión con
el sacrificio de Cristo por la salvación
del mundo entero. Por este motivo, el
Sínodo de los Obispos ha
recomendado que los fieles tengan
una actitud coherente entre las
disposiciones interiores y los gestos y
las palabras. Si faltara ésta, nuestras
celebraciones, por muy animadas
que fueren, correrían el riesgo de
caer en el ritualismo. Así pues, se ha
de promover una educación en la fe
eucarística que disponga a los fieles a
vivir personalmente lo que se
celebra. Ante la importancia esencial
de esta participatio personal y
consciente, ¿cuáles pueden ser los



instrumentos formativos idóneos? A
este respecto, los Padres sinodales
han propuesto unánimemente una
catequesis de carácter mistagógico
que lleve a los fieles a adentrarse
cada vez más en los misterios
celebrados.[186] En particular, por lo
que se refiere a la relación entre el 
ars celebrandi y la actuosa
participatio, se ha de afirmar ante
todo que « la mejor catequesis sobre
la Eucaristía es la Eucaristía misma
bien celebrada ».[187] En efecto, por
su propia naturaleza, la liturgia tiene
una eficacia propia para introducir a
los fieles en el conocimiento del
misterio celebrado. Precisamente por
ello, el itinerario formativo del
cristiano en la tradición más antigua
de la Iglesia, aun sin descuidar la
comprensión sistemática de los
contenidos de la fe, tuvo siempre un
carácter de experiencia, en el cual
era determinante el encuentro vivo y
persuasivo con Cristo, anunciado por
auténticos testigos. En este sentido, el



que introduce en los misterios es
ante todo el testigo. Dicho encuentro
ahonda en la catequesis y tiene su
fuente y su culmen en la celebración
de la Eucaristía. De esta estructura
fundamental de la experiencia
cristiana nace la exigencia de un
itinerario mistagógico, en el cual se
han de tener siempre presentes tres
elementos:

a) Ante todo, la interpretación de los
ritos a la luz de los acontecimientos
salvíficos, según la tradición viva de
la Iglesia. Efectivamente, la
celebración de la Eucaristía contiene
en su infinita riqueza continuas
referencias a la historia de la
salvación. En Cristo crucificado y
resucitado podemos celebrar
verdaderamente el centro que
recapitula toda la realidad (cf. Ef
1,10). Desde el principio, la
comunidad cristiana ha leído los
acontecimientos de la vida de Jesús, y
en particular el misterio pascual, en



relación con todo el itinerario
veterotestamentario.

b) Además, la catequesis mistagógica
ha de introducir en el significado de
los signos contenidos en los ritos. Este
cometido es particularmente urgente
en una época como la actual, tan
imbuida por la tecnología, en la cual
se corre el riesgo de perder la
capacidad perceptiva de los signos y
símbolos. Más que informar, la
catequesis mistagógica debe
despertar y educar la sensibilidad de
los fieles ante el lenguaje de los
signos y gestos que, unidos a la
palabra, constituyen el rito.

c) Finalmente, la catequesis
mistagógica ha de enseñar el
significado de los ritos en relación con
la vida cristiana en todas sus facetas,
como el trabajo y los compromisos, el
pensamiento y el afecto, la actividad
y el descanso. Forma parte del
itinerario mistagógico subrayar la



relación entre los misterios
celebrados en el rito y la
responsabilidad misionera de los
fieles. En este sentido, el resultado
final de la mistagogía es tomar
conciencia de que la propia vida es
transformada progresivamente por
los santos misterios que se celebran.
El objetivo de toda la educación
cristiana, por otra parte, es formar al
fiel como « hombre nuevo », con una
fe adulta, que lo haga capaz de
testimoniar en el propio ambiente la
esperanza cristiana que lo anima.

Para desarrollar en nuestras
comunidades eclesiales esta tarea
educativa, hay que contar con
formadores bien preparados.
Ciertamente, todo el Pueblo de Dios
ha de sentirse comprometido en esta
formación. Cada comunidad
cristiana está llamada a ser ámbito
pedagógico que introduce en los
misterios que se celebran en la fe. A
este respecto, durante el Sínodo los



Padres han subrayado la
conveniencia de una mayor
participación de las comunidades de
vida consagrada, de los movimientos
y demás grupos que, por sus propios
carismas, pueden aportar un
renovado impulso a la formación
cristiana.[188] También en nuestro
tiempo el Espíritu Santo prodiga la
efusión de sus dones para sostener la
misión apostólica de la Iglesia, a la
cual corresponde difundir la fe y
educarla hasta su madurez.[189]
Veneración de la Eucaristía

65. Un signo convincente de la
eficacia que la catequesis eucarística
tiene en los fieles es sin duda el
crecimiento en ellos del sentido del
misterio de Dios presente entre
nosotros. Eso se puede comprobar a
través de manifestaciones específicas
de veneración de la Eucaristía, hacia
la cual el itinerario mistagógico debe
introducir a los fieles.[190] Pienso, en
general, en la importancia de los



gestos y de la postura, como
arrodillarse durante los momentos
principales de la plegaria eucarística.
Para adecuarse a la legítima
diversidad de los signos que se usan
en el contexto de las diferentes
culturas, cada uno ha de vivir y
expresar que es consciente de
encontrarse en toda celebración ante
la majestad infinita de Dios, que llega
a nosotros de manera humilde en los
signos sacramentales.

Adoración y piedad eucarística
Relación intrínseca entre
celebración y adoración

66. Uno de los momentos más
intensos del Sínodo fue cuando, junto
con muchos fieles, nos desplazamos a
la Basílica de San Pedro para la
adoración eucarística. Con este gesto
de oración, la asamblea de los
Obispos quiso llamar la atención, no
sólo con palabras, sobre la
importancia de la relación intrínseca



entre celebración eucarística y
adoración. En este aspecto
significativo de la fe de la Iglesia se
encuentra uno de los elementos
decisivos del camino eclesial
realizado tras la renovación litúrgica
querida por el Concilio Vaticano II.
Mientras la reforma daba sus
primeros pasos, a veces no se
percibió de manera suficientemente
clara la relación intrínseca entre la
santa Misa y la adoración del
Santísimo Sacramento. Una objeción
difundida entonces se basaba, por
ejemplo, en la observación de que el
Pan eucarístico no habría sido dado
para ser contemplado, sino para ser
comido. En realidad, a la luz de la
experiencia de oración de la Iglesia,
dicha contraposición se mostró
carente de todo fundamento. Ya
decía san Agustín: « nemo autem
illam carnem manducat, nisi prius
adoraverit; [...] peccemus non
adorando – Nadie come de esta carne
sin antes adorarla [...], pecaríamos si



no la adoráramos ».[191] En efecto,
en la Eucaristía el Hijo de Dios viene
a nuestro encuentro y desea unirse a
nosotros; la adoración eucarística no
es si no la continuación obvia de la
celebración eucarística, la cual es en
sí misma el acto más grande de
adoración de la Iglesia.[192] Recibir
la Eucaristía significa adorar al que
recibimos. Precisamente así, y sólo
así, nos hacemos una sola cosa con Él
y, en cierto modo, pregustamos
anticipadamente la belleza de la
liturgia celestial. La adoración fuera
de la santa Misa prolonga e
intensifica lo acontecido en la misma
celebración litúrgica. En efecto, «
sólo en la adoración puede madurar
una acogida profunda y verdadera. Y
precisamente en este acto personal
de encuentro con el Señor madura
luego también la misión social
contenida en la Eucaristía y que
quiere romper las barreras no sólo
entre el Señor y nosotros, sino
también y sobre todo las barreras



que nos separan a los unos de los
otros ».[193] Práctica de la
adoración eucarística

67. Por tanto, unido a la asamblea
sinodal, recomiendo ardientemente a
los Pastores de la Iglesia y al Pueblo
de Dios la práctica de la adoración
eucarística, tanto personal como
comunitaria.[194] A este respecto,
será de gran ayuda una catequesis
adecuada en la que se explique a los
fieles la importancia de este acto de
culto que permite vivir más
profundamente y con mayor fruto la
celebración litúrgica. Además,
cuando sea posible, sobre todo en los
lugares más poblados, será
conveniente indicar las iglesias u
oratorios que se pueden dedicar a la
adoración perpetua. Recomiendo
también que en la formación
catequética, sobre todo en el ciclo de
preparación para la Primera
Comunión, se inicie a los niños en el
significado y belleza de estar junto a



Jesús, fomentando el asombro por su
presencia en la Eucaristía.

Además, quisiera expresar
admiración y apoyo a los Institutos
de vida consagrada cuyos miembros
dedican una parte importante de su
tiempo a la adoración eucarística. De
este modo ofrecen a todos el ejemplo
de personas que se dejan plasmar
por la presencia real del Señor. Al
mismo tiempo, deseo animar a las
asociaciones de fieles, así como a las
Cofradías, que tienen esta práctica
como un compromiso especial,
siendo así fermento de
contemplación para toda la Iglesia y
llamada a la centralidad de Cristo
para la vida de los individuos y de las
comunidades.

Formas de devoción eucarística

68. La relación personal que cada fiel
establece con Jesús, presente en la
Eucaristía, lo pone siempre en
contacto con toda la comunión



eclesial, haciendo que tome
conciencia de su pertenencia al
Cuerpo de Cristo. Por eso, además de
invitar a los fieles a encontrar
personalmente tiempo para estar en
oración ante el Sacramento del altar,
pido a las parroquias y a otros
grupos eclesiales que promuevan
momentos de adoración
comunitaria. Obviamente, conservan
todo su valor las formas de devoción
eucarística ya existentes. Pienso, por
ejemplo, en las procesiones
eucarísticas, sobre todo la procesión
tradicional en la solemnidad del 
Corpus Christi, en la práctica piadosa
de las Cuarenta Horas, en los
Congresos eucarísticos locales,
nacionales e internacionales, y en
otras iniciativas análogas. Estas
formas de devoción, debidamente
actualizadas y adaptadas a las
diversas circunstancias, merecen ser
cultivadas también hoy.[195] Lugar
del sagrario en la iglesia



69. Sobre la importancia de la
reserva eucarística y de la adoración
y veneración del sacramento del
sacrificio de Cristo, el Sínodo de los
Obispos ha reflexionado sobre la
adecuada colocación del sagrario en
nuestras iglesias.[196] En efecto, esto
ayuda a reconocer la presencia real
de Cristo en el Santísimo
Sacramento. Por tanto, es necesario
que el lugar en que se conservan las
especies eucarísticas sea identificado
fácilmente por cualquiera que entre
en la iglesia, gracias también a la
lamparilla encendida. Para ello, se ha
de tener en cuenta la estructura
arquitectónica del edificio sacro: en
las iglesias donde no hay capilla del
Santísimo Sacramento, y el sagrario
está en el altar mayor, conviene
seguir usando dicha estructura para
la conservación y adoración de la
Eucaristía, evitando poner delante la
sede del celebrante. En las iglesias
nuevas conviene prever que la
capilla del Santísimo esté cerca del



presbiterio; si esto no fuera posible,
es preferible poner el sagrario en el
presbiterio, suficientemente alto, en
el centro del ábside, o bien en otro
punto donde resulte bien visible.
Todos estos detalles ayudan a dar
dignidad al sagrario, del cual debe
cuidarse también el aspecto artístico.
Obviamente, se ha tener en cuenta lo
que dice a este respecto la 
Ordenación General del Misal
Romano.[197] En todo caso, el juicio
último en esta materia corresponde
al Obispo diocesano.

TERCERA PARTE

EUCARISTÍA,

MISTERIO QUE SE HA DE VIVIR «El
Padre que vive me ha enviado y yo
vivo por el Padre;

del mismo modo, el que come,
vivirá por mí» (Jn 6,57) Forma
eucarística de la vida cristiana El



culto espiritual – logiké latreía
(Rm 12,1)

70. El Señor Jesús, que por nosotros
se ha hecho alimento de verdad y de
amor, hablando del don de su vida
nos asegura que « quien coma de este
pan vivirá para siempre » (Jn 6,51).
Pero esta « vida eterna » se inicia en
nosotros ya en este tiempo por el
cambio que el don eucarístico realiza
en nosotros: « El que come vivirá por
mí » (Jn 6,57). Estas palabras de Jesús
nos permiten comprender cómo el
misterio « creído » y « celebrado »
contiene en sí un dinamismo que
hace de él principio de vida nueva en
nosotros y forma de la existencia
cristiana. En efecto, comulgando el
Cuerpo y la Sangre de Jesucristo se
nos hace partícipes de la vida divina
de un modo cada vez más adulto y
consciente. Análogamente a lo que
san Agustín dice en las Confesiones
sobre el Logos eterno, alimento del
alma, poniendo de relieve su carácter



paradójico, el santo Doctor imagina
que se le dice: « Soy el manjar de los
grandes: creces, y me comerás, sin
que por eso me transforme en ti,
como el alimento de tu carne; sino
que tú te transformarás en mí ».[198]
En efecto, no es el alimento
eucarístico el que se transforma en
nosotros, sino que somos nosotros los
que gracias a él acabamos por ser
cambiados misteriosamente. Cristo
nos alimenta uniéndonos a él; « nos
atrae hacia sí ».[199]

La Celebración eucarística aparece
aquí con toda su fuerza como fuente
y culmen de la existencia eclesial, ya
que expresa, al mismo tiempo, tanto
el inicio como el cumplimiento del
nuevo y definitivo culto, la logiké
latreía.[200] A este respecto, las
palabras de san Pablo a los Romanos
son la formulación más sintética de
cómo la Eucaristía transforma toda
nuestra vida en culto espiritual
agradable a Dios: « Os exhorto, por la



misericordia de Dios, a presentar
vuestros cuerpos como hostia viva,
santa, agradable a Dios; éste es
vuestro culto razonable » (Rm 12,1).
En esta exhortación se ve la imagen
del nuevo culto como ofrenda total
de la propia persona en comunión
con toda la Iglesia. La insistencia del
Apóstol sobre la ofrenda de nuestros
cuerpos subraya la concreción
humana de un culto que no es para
nada desencarnado. A este propósito,
el santo de Hipona nos sigue
recordando que « éste es el sacrificio
de los cristianos: es decir, el llegar a
ser muchos en un solo cuerpo en
Cristo. La Iglesia celebra este
misterio con el sacramento del altar,
que los fieles conocen bien, y en el
que se les muestra claramente que
en lo que se ofrece ella misma es
ofrecida ».[201] En efecto, la doctrina
católica afirma que la Eucaristía,
como sacrificio de Cristo, es también
sacrificio de la Iglesia, y por tanto de
los fieles.[202] La insistencia sobre el



sacrificio —« hacer sagrado »—
expresa aquí toda la densidad
existencial que se encuentra
implicada en la transformación de
nuestra realidad humana ganada por
Cristo (cf. Flp 3,12).

Eficacia integradora del culto
eucarístico

71. El nuevo culto cristiano abarca
todos los aspectos de la vida,
transfigurándola: « Cuando comáis o
bebáis o hagáis cualquier otra cosa,
hacedlo todo para gloria de Dios » (1
Co 10,31). El cristiano está llamado a
expresar en cada acto de su vida el
verdadero culto a Dios. De aquí toma
forma la naturaleza intrínsecamente
eucarística de la vida cristiana. La
Eucaristía, al implicar la realidad
humana concreta del creyente, hace
posible, día a día, la transfiguración
progresiva del hombre, llamado a ser
por gracia imagen del Hijo de Dios
(cf. Rm 8,29 s.). Todo lo que hay de



auténticamente humano —
pensamientos y afectos, palabras y
obras— encuentra en el sacramento
de la Eucaristía la forma adecuada
para ser vivido en plenitud. Aparece
aquí todo el valor antropológico de la
novedad radical traída por Cristo con
la Eucaristía: el culto a Dios en la
vida humana no puede quedar
relegado a un momento particular y
privado, sino que, por su naturaleza,
tiende a impregnar cualquier aspecto
de la realidad del individuo. El culto
agradable a Dios se convierte así en
un nuevo modo de vivir todas las
circunstancias de la existencia, en la
que cada detalle queda exaltado al
ser vivido dentro de la relación con
Cristo y como ofrenda a Dios. La
gloria de Dios es el hombre viviente
(cf. 1 Co 10,31). Y la vida del hombre
es la visión de Dios.[203] « Iuxta
dominicam viventes » – Vivir según
el domingo



72. Esta novedad radical que la
Eucaristía introduce en la vida del
hombre ha estado presente en la
conciencia cristiana desde el
principio. Los fieles han percibido en
seguida el influjo profundo que la
Celebración eucarística ejercía sobre
su estilo de vida. San Ignacio de
Antioquía expresaba esta verdad
calificando a los cristianos como « los
que han llegado a la nueva esperanza
», y los presentaba como los que
viven « según el domingo » (iuxta
dominicam viventes).[204] Esta
fórmula del gran mártir antioqueno
ilumina claramente la relación entre
la realidad eucarística y la vida
cristiana en su cotidianidad. La
costumbre característica de los
cristianos de reunirse el primer día
después del sábado para celebrar la
resurrección de Cristo —según el
relato de san Justino mártir[205]— es
el hecho que define también la forma
de la existencia renovada por el
encuentro con Cristo. La fórmula de



san Ignacio —« vivir según el
domingo »— subraya también el
valor paradigmático que este día
santo posee respecto a cualquier otro
día de la semana. En efecto, su
diferencia no está simplemente en
dejar las actividades habituales,
como una especie de paréntesis
dentro del ritmo normal de los días.
Los cristianos siempre han vivido
este día como el primero de la
semana, porque en él se hace
memoria de la radical novedad
traída por Cristo. Así pues, el
domingo es el día en que el cristiano
encuentra esa forma eucarística de
su existencia y a la que está llamado
a vivir constantemente. « Vivir según
el domingo » quiere decir vivir
conscientes de la liberación traída
por Cristo y desarrollar la propia
vida como ofrenda de sí mismos a
Dios, para que su victoria se
manifieste plenamente a todos los
hombres a través de una conducta
renovada íntimamente.



Vivir el precepto dominical

73. Los Padres sinodales, conscientes
de este nuevo principio de vida que
la Eucaristía pone en el cristiano,
han reafirmado la importancia del
precepto dominical para todos los
fieles, como fuente de libertad
auténtica, para poder vivir cada día
según lo que han celebrado en el «
día del Señor ». En efecto, la vida de
fe peligra cuando ya no se siente el
deseo de participar en la Celebración
eucarística, en que se hace memoria
de la victoria pascual. Participar en
la asamblea litúrgica dominical,
junto con todos los hermanos y
hermanas con los que se forma un
solo cuerpo en Jesucristo, es algo que
la conciencia cristiana reclama y que
al mismo tiempo la forma. Perder el
sentido del domingo, como día del
Señor para santificar, es síntoma de
una pérdida del sentido auténtico de
la libertad cristiana, la libertad de los
hijos de Dios.[206] A este respecto,



son hermosas las observaciones de
mi venerado predecesor Juan Pablo
II en la Carta apostólica Dies Domini.
[207] a propósito de las diversas
dimensiones del domingo para los
cristianos: es dies Domini, con
referencia a la obra de la creación; 
dies Christi como día de la nueva
creación y del don del Espíritu Santo
que hace el Señor Resucitado; dies
Ecclesiae como día en que la
comunidad cristiana se congrega
para la celebración; dies hominis
como día de alegría, descanso y
caridad fraterna.

Por tanto, este día se muestra como
fiesta primordial en la que cada fiel,
en el ambiente en que vive, puede
ser anunciador y custodio del sentido
del tiempo. En efecto, de este día
brota el sentido cristiano de la
existencia y un nuevo modo de vivir
el tiempo, las relaciones, el trabajo, la
vida y la muerte. Por tanto, es bueno
que en el día del Señor los grupos



eclesiales organicen en torno a la
Celebración eucarística dominical
manifestaciones propias de la
comunidad cristiana: encuentros de
amistad, iniciativas para formar la fe
de niños, jóvenes y adultos,
peregrinaciones, obras de caridad y
diversos momentos de oración. Ante
estos valores tan importantes —aún
cuando el sábado por la tarde, desde
las primeras Vísperas, ya pertenezca
al domingo y esté permitido cumplir
el precepto dominical— es preciso
recordar que el domingo merece ser
santificado en sí mismo, para que no
termine siendo un día « vacío de Dios
».[208] Sentido del descanso y del
trabajo

74. Es particularmente urgente en
nuestro tiempo recordar que el día
del Señor es también el día de
descanso del trabajo. Esperamos con
gran interés que la sociedad civil lo
reconozca también así, a fin de que
sea posible liberarse de las



actividades laborales sin sufrir por
ello perjuicio alguno. En efecto, los
cristianos, en cierta relación con el
sentido del sábado en la tradición
judía, han considerado el día del
Señor también como el día del
descanso del trabajo cotidiano. Esto
tiene un significado propio, al ser
una relativización del trabajo, que
debe estar orientado al hombre: el
trabajo es para el hombre y no el
hombre para el trabajo. Es fácil
intuir cómo así se protege al hombre
en cuanto se emancipa de una
posible forma de esclavitud. Como he
tenido ocasión de afirmar, « el
trabajo reviste una importancia
primaria para la realización del
hombre y el desarrollo de la
sociedad, y por eso es preciso que se
organice y desarrolle siempre en el
pleno respeto de la dignidad humana
y al servicio del bien común. Al
mismo tiempo, es indispensable que
el hombre no se deje dominar por el
trabajo, que no lo idolatre,



pretendiendo encontrar en él el
sentido último y definitivo de la vida
».[209] En el día consagrado a Dios es
donde el hombre comprende el
sentido de su vida y también de la
actividad laboral.[210] Asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote

75. Al profundizar en el sentido de la
Celebración dominical para la vida
del cristiano, se plantea
espontáneamente el problema de las
comunidades cristianas en las que
falta el sacerdote y donde, por
consiguiente, no es posible celebrar
la santa Misa en el día del Señor. A
este respecto, se ha de reconocer que
nos encontramos ante situaciones
bastante diferentes entre sí. El
Sínodo, ante todo, ha recomendado a
los fieles acercarse a una de las
iglesias de la diócesis en que esté
garantizada la presencia del
sacerdote, aún cuando eso requiera
un cierto sacrificio.[211] En cambio,



allí donde las grandes distancias
hacen prácticamente imposible la
participación en la Eucaristía
dominical, es importante que las
comunidades cristianas se reúnan
igualmente para alabar al Señor y
hacer memoria del día dedicado a Él.
Sin embargo, esto debe realizarse en
el contexto de una adecuada
instrucción acerca de la diferencia
entre la santa Misa y las asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote. La atención pastoral de la
Iglesia se expresa en este caso
vigilando que la liturgia de la
Palabra, organizada bajo la dirección
de un diácono o de un responsable
de la comunidad, al que se le haya
confiado debidamente este
ministerio por la autoridad
competente, se cumpla según un
ritual específico elaborado por las
Conferencias episcopales y aprobado
por ellas para este fin.[212] Recuerdo
que corresponde a los Ordinarios
conceder la facultad de distribuir la



comunión en dichas liturgias,
valorando cuidadosamente la
conveniencia de la opción. Además,
se ha de evitar que dichas asambleas
provoquen confusión sobre el papel
central del sacerdote y la dimensión
sacramental en la vida de la Iglesia.
La importancia del papel de los
laicos, a los que se ha de agradecer
su generosidad al servicio de las
comunidades cristianas, nunca ha de
ocultar el ministerio insustituible de
los sacerdotes para la vida de la
Iglesia.[213] Así pues, se ha de vigilar
atentamente que las asambleas sin
sacerdote no den lugar a puntos de
vista eclesiológicos en contraste con
la verdad del Evangelio y la tradición
de la Iglesia. Es más, deberían ser
ocasiones privilegiadas para pedir a
Dios que mande santos sacerdotes
según su corazón. A este respecto, es
conmovedor lo que escribía el Papa
Juan Pablo II en la Carta a los
Sacerdotes para el Jueves Santo de
1979, recordando aquellos lugares en

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1979/documents/hf_jp-ii_let_19790409_sacerdoti-giovedi-santo_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1979/documents/hf_jp-ii_let_19790409_sacerdoti-giovedi-santo_sp.html


los que la gente, privada del
sacerdote por parte del régimen
dictatorial, se reunía en una iglesia o
santuario, ponía sobre el altar la
estola que conservaba todavía y
recitaba las oraciones de la liturgia
eucarística, haciendo silencio « en el
momento que corresponde a la
transustanciación », dando así
testimonio del ardor con que «
desean escuchar las palabras, que
sólo los labios de un sacerdote
pueden pronunciar eficazmente ».
[214] Precisamente en esta
perspectiva, teniendo en cuenta el
bien incomparable que se deriva de
la celebración del Sacrificio
eucarístico, pido a todos los
sacerdotes una activa y concreta
disponibilidad para visitar lo más a
menudo posible las comunidades
confiadas a su atención pastoral,
para que no permanezcan
demasiado tiempo sin el Sacramento
de la caridad.



Una forma eucarística de la vida
cristiana,

la pertenencia eclesial

76. La importancia del domingo
como dies Ecclesiae nos lleva a la
relación intrínseca entre la victoria
de Jesús sobre el mal y sobre la
muerte y nuestra pertenencia a su
Cuerpo eclesial. En efecto, en el Día
del Señor todo cristiano descubre
también la dimensión comunitaria
de la propia existencia redimida.
Participar en la acción litúrgica,
comulgar con el Cuerpo y la Sangre
de Cristo quiere decir, al mismo
tiempo, hacer cada vez más íntima y
profunda la propia pertenencia a Él,
que ha muerto por nosotros (cf. 1 Co
6,19 s.; 7,23). Verdaderamente, quién
se alimenta de Cristo vive por Él. El
sentido profundo de la communio
sanctorum se entiende en relación
con el Misterio eucarístico. La
comunión tiene siempre y de modo



inseparable una connotación vertical
y una horizontal: comunión con Dios
y comunión con los hermanos y
hermanas. Las dos dimensiones se
encuentran misteriosamente en el
don eucarístico. « Donde se destruye
la comunión con Dios, que es
comunión con el Padre, con el Hijo y
con el Espíritu Santo, se destruye
también la raíz y el manantial de la
comunión con nosotros. Y donde no
se vive la comunión entre nosotros,
tampoco es viva y verdadera la
comunión con el Dios Trinitario ».
[215] Así pues, llamados a ser
miembros de Cristo y, por tanto,
miembros los unos de los otros (cf. 1
Co 12,27), formamos una realidad
fundada ontológicamente en el
Bautismo y alimentada por la
Eucaristía, una realidad que requiere
una respuesta sensible en la vida de
nuestras comunidades.

La forma eucarística de la vida
cristiana es sin duda una forma



eclesial y comunitaria. El modo
concreto en que cada fiel puede
experimentar su pertenencia al
Cuerpo de Cristo se realiza a través
de la diócesis y las parroquias, como
estructuras fundamentales de la
Iglesia en un territorio particular.
Asociaciones, movimientos eclesiales
y nuevas comunidades —con la
vitalidad de sus carismas concedidos
por el Espíritu Santo para nuestro
tiempo—, así como también los
Institutos de vida consagrada, tienen
el deber de ofrecer su contribución
específica para favorecer en los fieles
la percepción de pertenecer al Señor
(cf. Rm 14,8). El fenómeno de la
secularización, que comporta
aspectos marcadamente
individualistas, ocasiona sus efectos
deletéreos sobre todo en las personas
que se aíslan, y por el escaso sentido
de pertenencia. El cristianismo,
desde sus comienzos, supone
siempre una compañía, una red de
relaciones vivificadas continuamente



por la escucha de la Palabra, la
Celebración eucarística y animadas
por el Espíritu Santo.

Espiritualidad y cultura
eucarística

77. Es significativo que los Padres
sinodales hayan afirmado que « los
fieles cristianos necesitan una
comprensión más profunda de las
relaciones entre la Eucaristía y la
vida cotidiana. La espiritualidad
eucarística no es solamente
participación en la Misa y devoción
al Santísimo Sacramento. Abarca la
vida entera ».[216] Esta
consideración tiene hoy un
particular significado para todos
nosotros. Se ha de reconocer que uno
de los efectos más graves de la
secularización, mencionada antes,
consiste en haber relegado la fe
cristiana al margen de la existencia,
como si fuera algo inútil respecto al
desarrollo concreto de la vida de los



hombres. El fracaso de este modo de
vivir « como si Dios no existiera »
está ahora a la vista de todos. Hoy se
necesita redescubrir que Jesucristo
no es una simple convicción privada
o una doctrina abstracta, sino una
persona real cuya entrada en la
historia es capaz de renovar la vida
de todos. Por eso la Eucaristía, como
fuente y culmen de la vida y de la
misión de la Iglesia, se tiene que
traducir en espiritualidad, en vida «
según el Espíritu » (cf. Rm 8,4 s.;. Ga
5,16.25). Resulta significativo que san
Pablo, en el pasaje de la Carta a los
Romanos en que invita a vivir el
nuevo culto espiritual, menciona al
mismo tiempo la necesidad de
cambiar el propio modo de vivir y
pensar: « Y no os ajustéis a este
mundo, sino transformaos por la
renovación de la mente, para que
sepáis discernir lo que es la voluntad
de Dios, lo bueno, lo que agrada, lo
perfecto » (12,2). De esta manera, el
Apóstol de las gentes subraya la



relación entre el verdadero culto
espiritual y la necesidad de entender
de un modo nuevo la vida y vivirla.
La renovación de la mentalidad es
parte integrante de la forma
eucarística de la vida cristiana, «
para que ya no seamos niños
sacudidos por las olas y llevados al
retortero por todo viento de doctrina
» (Ef 4,14).

Eucaristía y evangelización de las
culturas

78. De todo lo expuesto se desprende
que el Misterio eucarístico nos hace
entrar en diálogo con las diferentes
culturas, aunque en cierto sentido
también las desafía.[217] Se ha de
reconocer el carácter intercultural de
este nuevo culto, de esta logiké
latreía. La presencia de Jesucristo y
la efusión del Espíritu Santo son
acontecimientos que pueden
confrontarse siempre con cada
realidad cultural, para fermentarla



evangélicamente. Por consiguiente,
esto comporta el compromiso de
promover con convicción la
evangelización de las culturas, con la
conciencia de que el mismo Cristo es
la verdad de todo hombre y de toda
la historia humana. La Eucaristía se
convierte en criterio de valorización
de todo lo que el cristiano encuentra
en las diferentes expresiones
culturales. En este importante
proceso podemos escuchar las muy
significativas palabras de san Pablo
que, en su primera Carta a los
Tesalonicenses, exhorta: «
examinadlo todo, quedándoos con lo
bueno » (5,21).

Eucaristía y fieles laicos

79. En Cristo, Cabeza de la Iglesia que
es su Cuerpo, todos los cristianos
forman « una raza elegida, un
sacerdocio real, una nación
consagrada, un pueblo adquirido por
Dios para proclamar las hazañas del



que nos llamó a salir de la tiniebla y
a entrar en su luz maravillosa » (1 P
2,9). La Eucaristía, como misterio que
se ha de vivir, se ofrece a cada
persona en la condición en que se
encuentra, haciendo que viva
cotidianamente la novedad cristiana
en su situación existencial. Puesto
que el Sacrificio eucarístico alimenta
y acrecienta en nosotros lo que ya se
nos ha dado en el Bautismo, por el
cual todos estamos llamados a la
santidad,[218] esto debería aflorar y
manifestarse también en las
situaciones o estados de vida en que
se encuentra cada cristiano. Éste,
viviendo la propia vida como
vocación, se convierte día tras día en
culto agradable a Dios. Ya desde la
reunión litúrgica, el Sacramento de
la Eucaristía nos compromete en la
realidad cotidiana para que todo se
haga para gloria de Dios.

Puesto que el mundo es « el campo
» (Mt 13,38) en el que Dios pone a sus



hijos como buena semilla, los laicos
cristianos, en virtud del Bautismo y
de la Confirmación, y fortalecidos
por la Eucaristía, están llamados a
vivir la novedad radical traída por
Cristo precisamente en las
condiciones comunes de la vida.[219]
Han de cultivar el deseo de que la
Eucaristía influya cada vez más
profundamente en su vida cotidiana,
convirtiéndolos en testigos visibles
en su propio ambiente de trabajo y
en toda la sociedad.[220] Animo de
modo particular a las familias para
que este Sacramento sea fuente de
fuerza e inspiración. El amor entre el
hombre y la mujer, la acogida de la
vida y la tarea educativa se revelan
como ámbitos privilegiados en los
que la Eucaristía puede mostrar su
capacidad de transformar la
existencia y llenarla de sentido.[221]
Los Pastores siempre han de apoyar,
educar y animar a los fieles laicos a
vivir plenamente su propia vocación
a la santidad en el mundo, al que



Dios ha amado tanto que le ha
entregado a su Hijo para que se salve
por Él (cf. Jn 3,16).

Eucaristía y espiritualidad
sacerdotal

80. La forma eucarística de la
existencia cristiana se manifiesta de
modo particular en el estado de vida
sacerdotal. La espiritualidad
sacerdotal es intrínsecamente
eucarística. La semilla de esta
espiritualidad se puede encontrar ya
en las palabras que el Obispo
pronuncia en la liturgia de la
Ordenación: « Recibe la ofrenda del
pueblo santo para presentarla a Dios.
Considera lo que realizas e imita lo
que conmemoras, y conforma tu vida
con el misterio de la cruz del Señor ».
[222] El sacerdote, para dar a su vida
una forma eucarística cada vez más
plena, ya en el período de formación
y luego en los años sucesivos, ha de
dedicar tiempo a la vida espiritual.



[223] Él está llamado a ser siempre
un auténtico buscador de Dios,
permaneciendo al mismo tiempo
cercano a las preocupaciones de los
hombres. Una vida espiritual intensa
le permitirá entrar más
profundamente en comunión con el
Señor y le ayudará a dejarse ganar
por el amor de Dios, siendo su testigo
en todas las circunstancias, aunque
sean difíciles y sombrías. Por esto,
junto con los Padres del Sínodo,
recomiendo a los sacerdotes « la
celebración cotidiana de la santa
Misa, aun cuando no hubiera
participación de fieles ».[224] Esta
recomendación está en consonancia
ante todo con el valor objetivamente
infinito de cada Celebración
eucarística; y, además, está motivado
por su singular eficacia espiritual,
porque si la santa Misa se vive con
atención y con fe, es formativa en el
sentido más profundo de la palabra,
pues promueve la conformación con



Cristo y consolida al sacerdote en su
vocación.

Eucaristía y vida consagrada

81. En el contexto de la relación
entre la Eucaristía y las diversas
vocaciones eclesiales resplandece de
modo particular « el testimonio
profético de las consagradas y de los
consagrados, que encuentran en la
Celebración eucarística y en la
adoración la fuerza para el
seguimiento radical de Cristo
obediente, pobre y casto ».[225] Los
consagrados y las consagradas,
incluso desempeñando muchos
servicios en el campo de la
formación humana y en la atención a
los pobres, en la enseñanza o en la
asistencia a los enfermos, saben que
el objetivo principal de su vida es « la
contemplación de las cosas divinas y
la unión asidua con Dios ».[226] La
contribución esencial que la Iglesia
espera de la vida consagrada es más



en el orden del ser que en el del
hacer. En este contexto, quisiera
subrayar la importancia del
testimonio virginal precisamente en
relación con el misterio de la
Eucaristía. En efecto, además de la
relación con el celibato sacerdotal, el
Misterio eucarístico manifiesta una
relación intrínseca con la virginidad
consagrada, ya que es expresión de
la consagración exclusiva de la
Iglesia a Cristo, que ella con fidelidad
radical y fecunda acoge como a su
Esposo.[227] La virginidad
consagrada encuentra en la
Eucaristía inspiración y alimento
para su entrega total a Cristo.
Además, en la Eucaristía obtiene
consuelo e impulso para ser, también
en nuestro tiempo, signo del amor
gratuito y fecundo de Dios para con
la humanidad. A través de su
testimonio específico, la vida
consagrada se convierte
objetivamente en referencia y
anticipación de aquellas « bodas del



Cordero » (Ap 19,7-9), meta de toda la
historia de la salvación. En este
sentido, es una llamada eficaz al
horizonte escatológico que todo
hombre necesita para poder orientar
sus propias opciones y decisiones de
vida.

Eucaristía y transformación
moral

82. Descubrir la belleza de la forma
eucarística de la vida cristiana nos
lleva a reflexionar también sobre la
fuerza moral que dicha forma
produce para defender la auténtica
libertad de los hijos de Dios. Con esto
deseo recordar una temática surgida
en el Sínodo sobre la relación entre 
forma eucarística de la vida y
transformación moral. El Papa Juan
Pablo II afirmaba que la vida moral «
posee el valor de un ‘‘culto
espiritual'' (Rm 12,1; cf. Flp 3,3) que
nace y se alimenta de aquella
inagotable fuente de santidad y



glorificación de Dios que son los
sacramentos, especialmente la
Eucaristía; en efecto, participando en
el sacrificio de la Cruz, el cristiano
comulga con el amor de donación de
Cristo y se capacita y compromete a
vivir esta misma caridad en todas sus
actitudes y comportamientos de vida
».[228] En definitiva, « en el ‘‘culto''
mismo, en la comunión eucarística,
está incluido a la vez el ser amado y
el amar a los otros. Una Eucaristía
que no comporte un ejercicio
práctico del amor es fragmentaria en
sí misma ».[229]

Esta referencia al valor moral del
culto espiritual no se ha de
interpretar en clave moralista. Es
ante todo el gozoso descubrimiento
del dinamismo del amor en el
corazón que acoge el don del Señor,
se abandona a Él y encuentra la
verdadera libertad. La
transformación moral que comporta
el nuevo culto instituido por Cristo,



es una tensión y un deseo cordial de
corresponder al amor del Señor con
todo el propio ser, no obstante la
conciencia de la propia fragilidad.
Todo esto está bien reflejado en el
relato evangélico de Zaqueo (cf. Lc
19,1-10). Después de haber
hospedado a Jesús en su casa, el
publicano se ve completamente
transformado: decide dar la mitad de
sus bienes a los pobres y devuelve
cuatro veces más a quienes había
robado. El impulso moral, que nace
de acoger a Jesús en nuestra vida,
brota de la gratitud por haber
experimentado la inmerecida
cercanía del Señor.

Coherencia eucarística

83. Es importante notar lo que los
Padres sinodales han denominado 
coherencia eucarística, a la cual está
llamada objetivamente nuestra vida.
En efecto, el culto agradable a Dios
nunca es un acto meramente



privado, sin consecuencias en
nuestras relaciones sociales: al
contrario, exige el testimonio público
de la propia fe. Obviamente, esto
vale para todos los bautizados, pero
tiene una importancia particular
para quienes, por la posición social o
política que ocupan, han de tomar
decisiones sobre valores
fundamentales, como el respeto y la
defensa de la vida humana, desde su
concepción hasta su fin natural, la
familia fundada en el matrimonio
entre hombre y mujer, la libertad de
educación de los hijos y la promoción
del bien común en todas sus formas.
[230] Estos valores no son
negociables. Así pues, los políticos y
los legisladores católicos, conscientes
de su grave responsabilidad social,
deben sentirse particularmente
interpelados por su conciencia,
rectamente formada, para presentar
y apoyar leyes inspiradas en los
valores fundados en la naturaleza
humana.[231] Esto tiene además una



relación objetiva con la Eucaristía
(cf. 1 Co 11,27-29). Los Obispos han
de llamar constantemente la
atención sobre estos valores. Ello es
parte de su responsabilidad para con
la grey que se les ha confiado.[232]
Eucaristía, misterio que se ha de
anunciar Eucaristía y misión

84. En la homilía durante la
Celebración eucarística con la que he
iniciado solemnemente mi ministerio
en la Cátedra de Pedro, decía: « Nada
hay más hermoso que haber sido
alcanzados, sorprendidos, por el
Evangelio, por Cristo. Nada más bello
que conocerle y comunicar a los
otros la amistad con él ».[233] Esta
afirmación asume una mayor
intensidad si pensamos en el
Misterio eucarístico. En efecto, no
podemos guardar para nosotros el
amor que celebramos en el
Sacramento. Éste exige por su
naturaleza que sea comunicado a
todos. Lo que el mundo necesita es el

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_sp.html


amor de Dios, encontrar a Cristo y
creer en Él. Por eso la Eucaristía no
es sólo fuente y culmen de la vida de
la Iglesia; lo es también de su misión:
« Una Iglesia auténticamente
eucarística es una Iglesia misionera
».[234] También nosotros podemos
decir a nuestros hermanos con
convicción: « Eso que hemos visto y
oído os lo anunciamos para que
estéis unidos con nosotros » (1 Jn 1,3).
Verdaderamente, nada hay más
hermoso que encontrar a Cristo y
comunicarlo a los demás. Además, la
institución misma de la Eucaristía
anticipa lo que es el corazón de la
misión de Jesús: Él es el enviado del
Padre para la redención del mundo
(cf. Jn 3,16-17; Rm 8,32). En la última
Cena Jesús confía a sus discípulos el
Sacramento que actualiza el
sacrificio que Él ha hecho de sí
mismo en obediencia al Padre para
la salvación de todos nosotros. No
podemos acercarnos a la Mesa
eucarística sin dejarnos llevar por



ese movimiento de la misión que,
partiendo del corazón mismo de
Dios, tiende a llegar a todos los
hombres. Así pues, el impulso
misionero es parte constitutiva de la
forma eucarística de la vida
cristiana.

Eucaristía y testimonio

85. La misión primera y fundamental
que recibimos de los santos Misterios
que celebramos es la de dar
testimonio con nuestra vida. El
asombro por el don que Dios nos ha
hecho en Cristo imprime en nuestra
vida un dinamismo nuevo,
comprometiéndonos a ser testigos de
su amor. Nos convertimos en testigos
cuando, por nuestras acciones,
palabras y modo de ser, aparece Otro
y se comunica. Se puede decir que el
testimonio es el medio con el que la
verdad del amor de Dios llega al
hombre en la historia, invitándolo a
acoger libremente esta novedad



radical. En el testimonio Dios, por así
decir, se expone al riesgo de la
libertad del hombre. Jesús mismo es
el testigo fiel y veraz (cf. Ap 1,5; 3,14);
ha venido para dar testimonio de la
verdad (cf. Jn 18,37). Con estas
reflexiones deseo recordar un
concepto muy querido por los
primeros cristianos, pero que
también nos afecta a nosotros,
cristianos de hoy: el testimonio hasta
el don de sí mismos, hasta el
martirio, ha sido considerado
siempre en la historia de la Iglesia
como la cumbre del nuevo culto
espiritual: « Presentar vuestros
cuerpos » (Rm 12,1). Se puede
recordar, por ejemplo, el relato del
martirio de san Policarpo de
Esmirna, discípulo de san Juan: todo
el acontecimiento dramático es
descrito como una liturgia, más aún
como si el mártir mismo se
convirtiera en Eucaristía.[235]
Pensemos también en la conciencia
eucarística que Ignacio de Antioquía



expresa ante su martirio: él se
considera « trigo de Dios » y desea
llegar a ser en el martirio « pan puro
de Cristo ».[236] El cristiano que
ofrece su vida en el martirio entra en
plena comunión con la Pascua de
Jesucristo y así se convierte con Él en
Eucaristía. Tampoco faltan hoy en la
Iglesia mártires en los que se
manifiesta de modo supremo el amor
de Dios. Sin embargo, aun cuando no
se requiera la prueba del martirio,
sabemos que el culto agradable a
Dios implica también interiormente
esta disponibilidad,[237] y se
manifiesta en el testimonio alegre y
convencido ante el mundo de una
vida cristiana coherente allí donde el
Señor nos llama a anunciarlo.

Jesucristo, único Salvador

86. Subrayar la relación intrínseca
entre Eucaristía y misión nos ayuda a
redescubrir también el contenido
último de nuestro anuncio. Cuanto



más vivo sea el amor por la
Eucaristía en el corazón del pueblo
cristiano, tanto más clara tendrá la
tarea de la misión: llevar a Cristo. No
es sólo una idea o una ética inspirada
en Él, sino el don de su misma
Persona. Quien no comunica la
verdad del Amor al hermano no ha
dado todavía bastante. La Eucaristía,
como sacramento de nuestra
salvación, nos lleva a considerar de
modo ineludible la unicidad de Cristo
y de la salvación realizada por Él a
precio de su sangre. Por tanto, la
exigencia de educar constantemente
a todos al trabajo misionero, cuyo
centro es el anuncio de Jesús, único
Salvador, surge del Misterio
eucarístico, creído y celebrado.[238]
Así se evitará que se reduzca a una
interpretación meramente
sociológica la decisiva obra de
promoción humana que comporta
siempre todo auténtico proceso de
evangelización.



Libertad de culto

87. En este contexto, deseo hablar de
lo que los Padres han afirmado
durante la asamblea sinodal sobre
las graves dificultades que afectan a
la misión de aquellas comunidades
cristianas que viven en condiciones
de minoría o incluso privadas de la
libertad religiosa.[239] Realmente
debemos dar gracias al Señor por
todos los Obispos, sacerdotes,
personas consagradas y laicos, que se
esfuerzan por anunciar el Evangelio
y viven su fe arriesgando la propia
vida. En muchas regiones del mundo
el mero hecho de ir a la Iglesia es un
testimonio heroico que expone a las
personas a la marginación y a la
violencia. En esta ocasión, deseo
confirmar también la solidaridad de
toda la Iglesia con los que sufren por
la falta de libertad de culto. Allí
dónde falta la libertad religiosa, lo
sabemos, falta en definitiva la
libertad más significativa, ya que en



la fe el hombre expresa su íntima
convicción sobre el sentido último de
su propia vida. Pidamos, pues, que
aumenten los espacios de libertad
religiosa en todos los Estados, para
que los cristianos, así como también
los miembros de otras religiones,
puedan vivir personal y
comunitariamente sus convicciones
libremente.

Eucaristía,

misterio que se ha de ofrecer al
mundo Eucaristía: pan partido
para la vida del mundo

88. « El pan que yo daré es mi carne
para la vida del mundo » (Jn 6,51).
Con estas palabras el Señor revela el
verdadero sentido del don de la
propia vida por todos los hombres y
nos muestran también la íntima
compasión que Él tiene por cada
persona. En efecto, los Evangelios
nos narran muchas veces los
sentimientos de Jesús por los



hombres, de modo especial por los
que sufren y los pecadores (cf. Mt
20,34; Mc 6,54; Lc 9,41). Mediante un
sentimiento profundamente
humano, Él expresa la intención
salvadora de Dios para todos los
hombres, a fin de que lleguen a la
vida verdadera. Cada celebración
eucarística actualiza
sacramentalmente el don de la
propia vida que Jesús ha hecho en la
Cruz por nosotros y por el mundo
entero. Al mismo tiempo, en la
Eucaristía Jesús nos hace testigos de
la compasión de Dios por cada
hermano y hermana. Nace así, en
torno al Misterio eucarístico, el
servicio de la caridad para con el
prójimo, que « consiste justamente
en que, en Dios y con Dios, amo
también a la persona que no me
agrada o ni siquiera conozco. Esto
sólo puede llevarse a cabo a partir
del encuentro íntimo con Dios, un
encuentro que se ha convertido en
comunión de voluntad, llegando a



implicar el sentimiento. Entonces
aprendo a mirar a esta otra persona
no ya sólo con mis ojos y
sentimientos, sino desde la
perspectiva de Jesucristo ».[240] De
ese modo, en las personas que
encuentro reconozco a hermanos y
hermanas por los que el Señor ha
dado su vida amándolos « hasta el
extremo » (Jn 13,1). Por consiguiente,
nuestras comunidades, cuando
celebran la Eucaristía, han de ser
cada vez más conscientes de que el
sacrificio de Cristo es para todos y
que, por eso, la Eucaristía impulsa a
todo el que cree en Él a hacerse « pan
partido » para los demás y, por tanto,
a trabajar por un mundo más justo y
fraterno. Pensando en la
multiplicación de los panes y los
peces, hemos de reconocer que Cristo
sigue exhortando también hoy a sus
discípulos a comprometerse en
primera persona: « dadles vosotros
de comer » (Mt 14,16). En verdad, la
vocación de cada uno de nosotros



consiste en ser, junto con Jesús, pan
partido para la vida del mundo.

Implicaciones sociales del Misterio
eucarístico

89. La unión con Cristo que se realiza
en el Sacramento nos capacita
también para nuevos tipos de
relaciones sociales: « la ‘‘mística'' del
Sacramento tiene un carácter social
». En efecto, « la unión con Cristo es
al mismo tiempo unión con todos los
demás a los que Él se entrega. No
puedo tener a Cristo sólo para mí;
únicamente puedo pertenecerle en
unión con todos los que son suyos o
lo serán »[241] A este respecto, hay
que explicitar la relación entre
Misterio eucarístico y compromiso
social. La Eucaristía es sacramento
de comunión entre hermanos y
hermanas que aceptan reconciliarse
en Cristo, el cual ha hecho de judíos y
paganos un pueblo solo, derribando
el muro de enemistad que los



separaba (cf. Ef 2,14). Sólo esta
constante tensión hacia la
reconciliación permite comulgar
dignamente con el Cuerpo y la
Sangre de Cristo (cf. Mt 5,23- 24).
[242] Cristo, por el memorial de su
sacrificio, refuerza la comunión
entre los hermanos y, de modo
particular, apremia a los que están
enfrentados para que aceleren su
reconciliación abriéndose al diálogo
y al compromiso por la justicia. No
hay duda de que las condiciones para
establecer una paz verdadera son la
restauración de la justicia, la
reconciliación y el perdón.[243] De
esta toma de conciencia nace la
voluntad de transformar también las
estructuras injustas para restablecer
el respeto de la dignidad del hombre,
creado a imagen y semejanza de
Dios. La Eucaristía, a través de la
puesta en práctica de este
compromiso, transforma en vida lo
que ella significa en la celebración.
Como he tenido ocasión de afirmar,



la Iglesia no tiene como tarea propia
emprender una batalla política para
realizar la sociedad más justa
posible; sin embargo, tampoco puede
ni debe quedarse al margen de la
lucha por la justicia. La Iglesia « debe
insertarse en ella a través de la
argumentación racional y debe
despertar las fuerzas espirituales, sin
las cuales la justicia, que siempre
exige también renuncias, no puede
afirmarse ni prosperar ».[244]

En la perspectiva de la
responsabilidad social de todos los
cristianos, los Padres sinodales han
recordado que el sacrificio de Cristo
es misterio de liberación que nos
interpela y provoca continuamente.
Dirijo por tanto una llamada a todos
los fieles para que sean realmente
operadores de paz y de justicia: « En
efecto, quien participa en la
Eucaristía ha de empeñarse en
construir la paz en nuestro mundo
marcado por tantas violencias y



guerras, y de modo particular hoy,
por el terrorismo, la corrupción
económica y la explotación sexual ».
[245] Todos estos problemas, que a su
vez engendran otros fenómenos
degradantes, son los que despiertan
viva preocupación. Sabemos que
estas situaciones no se pueden
afrontar de un manera superficial.
Precisamente, gracias al Misterio que
celebramos, deben denunciarse las
circunstancias que van contra la
dignidad del hombre, por el cual
Cristo ha derramado su sangre,
afirmando así el valor tan alto de
cada persona.

El alimento de la verdad y la
indigencia del hombre

90. No podemos permanecer pasivos
ante ciertos procesos de
globalización que con frecuencia
hacen crecer desmesuradamente en
todo el mundo la diferencia entre
ricos y pobres. Debemos denunciar a



quien derrocha las riquezas de la
tierra, provocando desigualdades
que claman al cielo (cf. St 5,4). Por
ejemplo, es imposible permanecer
callados ante « las imágenes
sobrecogedoras de los grandes
campos de prófugos o de refugiados
—en muchas partes del mundo—
acogidos en precarias condiciones
para librarse de una suerte peor,
pero necesitados de todo. Estos seres
humanos, ¿no son nuestros
hermanos y hermanas? ¿Acaso sus
hijos no vienen al mundo con las
mismas esperanzas legítimas de
felicidad que los demás? ».[246] El
Señor Jesús, Pan de vida eterna, nos
apremia y nos hace estar atentos a
las situaciones de pobreza en que se
halla todavía gran parte de la
humanidad: son situaciones cuya
causa implica a menudo un clara e
inquietante responsabilidad por
parte de los hombres. En efecto, « se
puede afirmar, sobre la base de datos
estadísticos disponibles, que menos



de la mitad de las ingentes sumas
destinadas globalmente a
armamento sería más que suficiente
para sacar de manera estable de la
indigencia al inmenso ejército de los
pobres. Esto interpela a la conciencia
humana. Nuestro común
compromiso por la verdad puede y
tiene que dar nueva esperanza a
estas poblaciones que viven bajo el
umbral de la pobreza, mucho más a
causa de situaciones que dependen
de las relaciones internacionales
políticas, comerciales y culturales,
que por circunstancias incontroladas
».[247]

El alimento de la verdad nos impulsa
a denunciar las situaciones indignas
del hombre, en las que a causa de la
injusticia y la explotación se muere
por falta de comida, y nos da nueva
fuerza y ánimo para trabajar sin
descanso en la construcción de la
civilización del amor. Los cristianos
han procurado desde el principio



compartir sus bienes (cf. Hch 4,32) y
ayudar a los pobres (cf. Rm 15,26). La
colecta en las asambleas litúrgicas no
sólo nos lo recuerda expresamente,
sino que es también una necesidad
muy actual. Las instituciones
eclesiales de beneficencia, en
particular Caritas en sus diversos
ámbitos, desarrollan el precioso
servicio de ayudar a las personas
necesitadas, sobre todo a los más
pobres. Estas instituciones,
inspirándose en la Eucaristía, que es
el sacramento de la caridad, se
convierten en su expresión concreta;
por ello merecen todo encomio y
estímulo por su compromiso
solidario en el mundo.

Doctrina social de la Iglesia

91. El misterio de la Eucaristía nos
capacita e impulsa a un trabajo
audaz en las estructuras de este
mundo para llevarles aquel tipo de
relaciones nuevas, que tiene su



fuente inagotable en el don de Dios.
La oración que repetimos en cada
santa Misa: « Danos hoy nuestro pan
de cada día », nos obliga a hacer todo
lo posible, en colaboración con las
instituciones internacionales,
estatales o privadas, para que cese o
al menos disminuya en el mundo el
escándalo del hambre y de la
desnutrición que sufren tantos
millones de personas, especialmente
en los países en vías de desarrollo. El
cristiano laico en particular, formado
en la escuela de la Eucaristía, está
llamado a asumir directamente la
propia responsabilidad política y
social. Para que pueda desempeñar
adecuadamente sus cometidos hay
que prepararlo mediante una
educación concreta a la caridad y a la
justicia. Por eso, como ha pedido el
Sínodo, es necesario promover la
doctrina social de la Iglesia y darla a
conocer en las diócesis y en las
comunidades cristianas.[248] En este
precioso patrimonio, procedente de



la más antigua tradición eclesial,
encontramos los elementos que
orientan con profunda sabiduría el
comportamiento de los cristianos
ante las cuestiones sociales
candentes. Esta doctrina, madurada
durante toda la historia de la Iglesia,
se caracteriza por el realismo y el
equilibrio, ayudando así a evitar
compromisos equívocos o utopías
ilusorias.

Santificación del mundo y
salvaguardia de la creación

92. Para desarrollar una profunda
espiritualidad eucarística que pueda
incidir también de manera
significativa en el campo social, se
requiere que el pueblo cristiano
tenga conciencia de que, al dar
gracias por medio de la Eucaristía, lo
hace en nombre de toda la creación,
aspirando así a la santificación del
mundo y trabajando intensamente
para tal fin.[249] La Eucaristía



misma proyecta una luz intensa
sobre la historia humana y sobre
todo el cosmos. En esta perspectiva
sacramental aprendemos, día a día,
que todo acontecimiento eclesial
tiene carácter de signo, mediante el
cual Dios se comunica a sí mismo y
nos interpela. De esta manera, la
forma eucarística de la vida puede
favorecer verdaderamente un
auténtico cambio de mentalidad en
el modo de ver la historia y el
mundo. La liturgia misma nos educa
a todo esto cuando, durante la
presentación de las ofrendas, el
sacerdote dirige a Dios una oración
de bendición y de petición sobre el
pan y el vino, « fruto de la tierra », «
de la vid » y del « trabajo del hombre
». Con estas palabras, además de
incluir en la ofrenda a Dios toda la
actividad y el esfuerzo humano, el
rito nos lleva a considerar la tierra
como creación de Dios, que produce
todo lo necesario para nuestro
sustento. La creación no es una



realidad neutral, mera materia que
se puede utilizar indiferentemente
siguiendo el instinto humano. Más
bien forma parte del plan bondadoso
de Dios, por el que todos nosotros
estamos llamados a ser hijos e hijas
en el Unigénito de Dios, Jesucristo (cf.
Ef 1,4-12). La fundada preocupación
por las condiciones ecológicas en que
se encuentra la creación en muchas
partes del mundo encuentra motivos
de tranquilidad en la perspectiva de
la esperanza cristiana, que nos
compromete a actuar
responsablemente en defensa de la
creación.[250] En efecto, en la
relación entre la Eucaristía y el
universo descubrimos la unidad del
plan de Dios y se nos invita a
descubrir la relación profunda entre
la creación y la « nueva creación »,
inaugurada con la resurrección de
Cristo, nuevo Adán. En ella
participamos ya desde ahora en
virtud del Bautismo (cf. Col 2,12 s.), y
así se le abre a nuestra vida cristiana,



alimentada por la Eucaristía, la
perspectiva del mundo nuevo, del
nuevo cielo y de la nueva tierra,
donde la nueva Jerusalén baja del
cielo, desde Dios, « ataviada como
una novia que se adorna para su
esposo » (Ap 21,2).

Utilidad de un Compendio
eucarístico

93. Al final de estas reflexiones, en
las que he querido fijarme en las
orientaciones surgidas en el Sínodo,
deseo acoger también una petición
que hicieron los Padres para ayudar
al pueblo cristiano a creer, celebrar y
vivir cada vez mejor el Misterio
eucarístico. Preparado por los
Dicasterios competentes se publicará
un Compendio que recogerá textos
del Catecismo de la Iglesia Católica,
oraciones y explicaciones de las
Plegarias Eucarísticas del Misal, así
como todo lo que pueda ser útil para
la correcta comprensión, celebración



y adoración del Sacramento del altar.
[251] Espero que este instrumento
ayude a que el memorial de la
Pascua del Señor se convierta cada
vez más en fuente y culmen de la
vida y de la misión de la Iglesia. Esto
impulsará a cada fiel a hacer de su
propia vida un verdadero culto
espiritual.

CONCLUSIÓN

94. Queridos hermanos y hermanas,
la Eucaristía es el origen de toda
forma de santidad, y todos nosotros
estamos llamados a la plenitud de
vida en el Espíritu Santo. ¡Cuántos
santos han hecho auténtica la propia
vida gracias a su piedad eucarística!
Desde san Ignacio de Antioquía a san
Agustín, de san Antonio Abad a san
Benito, de san Francisco de Asís a
santo Tomás de Aquino, de santa
Clara de Asís a santa Catalina de
Siena, de san Pascual Bailón a san
Pedro Julián Eymard, de san Alfonso



María de Ligorio al beato Carlos de
Foucauld, de san Juan María Vianney
a santa Teresa de Lisieux, de san Pío
de Pietrelcina a la beata Teresa de
Calcuta, del beato Piergiorgio
Frassati al beato Iván Mertz, sólo por
citar algunos de los numerosos
nombres. La santidad ha tenido
siempre su centro en el sacramento
de la Eucaristía.

Por eso, es necesario que en la Iglesia
se crea realmente, se celebre con
devoción y se viva intensamente este
santo Misterio. El don de sí mismo
que Jesús hace en el Sacramento
memorial de su pasión, nos asegura
que el culmen de nuestra vida está
en la participación en la vida
trinitaria, que en Él se nos ofrece de
manera definitiva y eficaz. La
celebración y adoración de la
Eucaristía nos permiten acercarnos
al amor de Dios y adherirnos
personalmente a él hasta unirnos
con el Señor amado. El ofrecimiento



de nuestra vida, la comunión con
toda la comunidad de los creyentes y
la solidaridad con cada hombre, son
aspectos imprescindibles de la logiké
latreía, del culto espiritual, santo y
agradable a Dios (cf. Rm 12,1), en el
que toda nuestra realidad humana
concreta se transforma para su
gloria. Invito, pues, a todos los
pastores a poner la máxima atención
en la promoción de una
espiritualidad cristiana
auténticamente eucarística. Que los
presbíteros, los diáconos y todos los
que desempeñan un ministerio
eucarístico, reciban siempre de estos
mismos servicios, realizados con
esmero y preparación constante,
fuerza y estímulo para el propio
camino personal y comunitario de
santificación. Exhorto a todos los
laicos, en particular a las familias, a
encontrar continuamente en el
Sacramento del amor de Cristo la
fuerza para transformar la propia
vida en un signo auténtico de la



presencia del Señor resucitado. Pido
a todos los consagrados y
consagradas que manifiesten con su
propia vida eucarística el esplendor y
la belleza de pertenecer totalmente
al Señor.

95. A principios del s. IV, el culto
cristiano estaba todavía prohibido
por las autoridades imperiales.
Algunos cristianos del Norte de
África, que se sentían en la
obligación de celebrar el día del
Señor, desafiaron la prohibición.
Fueron martirizados mientras
declaraban que no les era posible
vivir sin la Eucaristía, alimento del
Señor: sine dominico non possumus.
[252] Que estos mártires de Abitinia,
junto con muchos santos y beatos
que han hecho de la Eucaristía el
centro de su vida, intercedan por
nosotros y nos enseñen la fidelidad al
encuentro con Cristo resucitado.
Nosotros tampoco podemos vivir sin
participar en el Sacramento de



nuestra salvación y deseamos ser 
iuxta dominicam viventes, es decir,
llevar a la vida lo que celebramos en
el día del Señor. En efecto, este es el
día de nuestra liberación definitiva.
¿Qué tiene de extraño que deseemos
vivir cada día según la novedad
introducida por Cristo con el misterio
de la Eucaristía?

96. Que María Santísima, Virgen
inmaculada, arca de la nueva y
eterna alianza, nos acompañe en este
camino al encuentro del Señor que
viene. En Ella encontramos la
esencia de la Iglesia realizada del
modo más perfecto. La Iglesia ve en
María, « Mujer eucarística » —como
la ha llamado el Siervo de Dios Juan
Pablo II [253]—, su icono más
logrado, y la contempla como modelo
insustituible de vida eucarística. Por
eso, en presencia del « verum Corpus
natum de Maria Virgine » sobre el
altar, el sacerdote, en nombre de la
asamblea litúrgica, afirma con las



palabras del canon: « Veneramos la
memoria, ante todo, de la gloriosa
siempre Virgen María, Madre de
Jesucristo, nuestro Dios y Señor ».
[254] Su santo nombre se invoca y
venera también en los cánones de las
tradiciones cristianas orientales. Los
fieles, por su parte, « encomiendan a
María, Madre de la Iglesia, su vida y
su trabajo. Esforzándose por tener
los mismos sentimientos de María,
ayudan a toda la comunidad a vivir
como ofrenda viva, agradable al
Padre ».[255] Ella es la Tota pulchra,
Toda hermosa, ya que en Ella brilla
el resplandor de la gloria de Dios. La
belleza de la liturgia celestial, que
debe reflejarse también en nuestras
asambleas, tiene un fiel espejo en
Ella. De Ella hemos de aprender a
convertirnos en personas
eucarísticas y eclesiales para poder
presentarnos también nosotros,
según la expresión de san Pablo, «
inmaculados » ante el Señor, tal



como Él nos ha querido desde el
principio (cf. Col 1,21; Ef 1,4).[256]

97. Que el Espíritu Santo, por
intercesión de la Santísima Virgen
María, encienda en nosotros el
mismo ardor que sintieron los
discípulos de Emaús (cf. Lc 24,13-35),
y renueve en nuestra vida el
asombro eucarístico por el
resplandor y la belleza que brillan en
el rito litúrgico, signo eficaz de la
belleza infinita propia del misterio
santo de Dios. Aquellos discípulos se
levantaron y volvieron de prisa a
Jerusalén para compartir la alegría
con los hermanos y hermanas en la
fe. En efecto, la verdadera alegría
está en reconocer que el Señor se
queda entre nosotros, compañero fiel
de nuestro camino. La Eucaristía nos
hace descubrir que Cristo muerto y
resucitado, se hace contemporáneo
nuestro en el misterio de la Iglesia,
su Cuerpo. Hemos sido hechos
testigos de este misterio de amor.



Deseemos ir llenos de alegría y
admiración al encuentro de la santa
Eucaristía, para experimentar y
anunciar a los demás la verdad de la
palabra con la que Jesús se despidió
de sus discípulos: « Yo estoy con
vosotros todos los días, hasta al fin
del mundo » (Mt 28,20).

En Roma, junto a san Pedro, el 22 de
Febrero, fiesta de la Cátedra del
Apóstol san Pedro, del año 2007,
segundo de mi Pontificado. Notas [1]
Cf. Sto. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 73, a. 3.

[2] In Iohannis Evangelium Tractatus,
26,5: PL 35, 1609.

[3] A los participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregación para la
Doctrina de la Fe (10 febrero 2006): 
AAS 98 (2006), 255.

[4] Discurso a los participantes en la
III reunión del XI Consejo Ordinario
del Sínodo de los Obispos (1 junio



2006): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (9 junio 2006), p. 18.

[5] Cf. Propositio 2.

[6] Me refiero a la necesidad de una
hermenéutica de la continuidad con
referencia también a una correcta
lectura del desarrollo litúrgico
después del Concilio Vaticano II: cf. 
Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2005): AAS 98 (2006),
44-45.

[7] Cf. AAS 97(2005), 337-352.

[8] Cf. Año de la Eucaristía.
Sugerencias y propuestas (14 octubre
2004): L'Osservatore Romano (15
octubre 2004), Suplemento.

[9] Cf. AAS 95(2003), 433-475.
Recuérdese también la Instrucción
de la Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004): AAS

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html


96 (2004), 549-601, querida
expresamente por Juan Pablo II.

[10] Por recordar sólo los principales:
Conc. Ecum. de Trento, Doctrina et
canones de ss. Missae sacrificio, DS
1738-1759; León XIII, Carta enc. 
Mirae Caritatis (28 mayo 1902): ASS
(1903), 115- 136, 115-136; Pío XII,
Carta enc. Mediator Dei (20
noviembre 1947): AAS 39 (1947),
521-595; Pablo VI, Carta enc. 
Mysterium Fidei (3 septiembre 1965): 
AAS 57 (1965), 753-774; Juan Pablo II,
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003): AAS 95(2003), 433-475;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instr. Eucharisticum mysterium (25
mayo 1967): AAS 59 (1967), 539-573;
Instr. Liturgiam authenticam (28
marzo 2001): AAS 93 (2001), 685-726.

[11] Cf. Propositio 1.

[12] N. 14: AAS 98 (2006), 229.

https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM


[13] Catecismo de la Iglesia Católica,
1327.

[14] Propositio 16.

[15] Homilía en la Misa de toma de
posesión de la Cátedra de Roma (7
mayo 2005): AAS 97 (2005), 752.

[16] Cf. Propositio 4.

[17] De Trinitate, VIII, 8, 12: CCL 50,
287.

[18] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 12: AAS 98 (2006),
228.

[19] Cf. Propositio 3.

[20] Breviario Romano, Himno en el
Oficio de lectura de la solemnidad del
Santísimo Cuerpo y Sangre de Cristo.

[21] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 13: AAS 98 (2006),
228.

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html


[22] Homilía en la explanada de
Marienfeld (21 agosto 2005): AAS 97
(2005), 891-892.

[23] Cf. Propositio 3.

[24] Cf. Misal Romano, Plegaria
Eucarística IV.

[25] Catequesis XXIII, 7: PG 33, 1114s.

[26] Cf. Sobre el sacerdocio, VI, 4: PG
48, 681.

[27] Ibíd., III, 4: PG 48, 642.

[28] Propositio 22.

[29] Cf. Propositio 42: « Este
encuentro eucarístico se realiza en el
Espíritu Santo que nos transforma y
santifica. Él despierta en el discípulo
la decidida voluntad de anunciar con
audacia a los demás lo que se ha
escuchado y vivido, para
acompañarlos al mismo encuentro
con Cristo. De este modo, el discípulo,



enviado por la Iglesia, se abre a una
misión sin fronteras ».

[30] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 3; véase, por ejemplo, S. Juan
Crisóstomo, Catequesis 3,13-19: SC
50,174-177.

[31] Juan Pablo II, Carta enc. Ecclesia
de Eucharistia (17 abril 2003), 1: AAS
95(2003) 433.

[32] Ibíd., 21: AAS 95 (2003), 447.

[33] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 marzo 1979),
20: AAS 71 (1979), 309-316; Carta ap. 
Dominicae Cenae (24 febrero 1980), 4:
AAS 72 (1980), 119-121.

[34] Cf. Propositio 5.

[35] Cf. Sto. Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, III, q. 80, a. 4.

[36] N. 38: AAS 95 (2003), 458.

https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0038/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0038/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html


[37] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 23.

[38] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
sobre algunos aspectos de la Iglesia
como comunión (28 mayo 1992), 11: 
AAS 85 (1993), 844-845.

[39] Propositio 5: « El término
“católico” expresa la universalidad
que proviene de la unidad que la
Eucaristía, que se celebra en cada
Iglesia, favorece y edifica. En la
Eucaristía, las Iglesias particulares
tienen el papel de hacer visible en la
Iglesia universal su propia unidad y
su diversidad. Esta relación de amor
fraterno deja entrever la comunión
trinitaria. Los concilios y los sínodos
expresan en la historia este aspecto
fraterno de la Iglesia ».

[40] Cf. ibíd.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html


[41] Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbíteros, 5.

[42] Cf. Propositio 14.

[43] Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 1.

[44] De Orat. Dom., 23: PL 4, 553.

[45] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 48;
cf. también ibíd., 9.

[46] Cf. Propositio 13.

[47] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 7.

[48] Cf. ibíd., 11; Conc. Ecum. Vat. II,
Decr. Ad gentes, sobre la actividad
misionera de la Iglesia, 9.13.

[49] Cf. Juan Pablo II, Carta ap. 
Dominicae Cenae (24 febrero 1980), 7:
AAS 72 (1980), 124-127; Conc. Ecum.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html


Vat. II, Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbíteros, 5.

[50] Cf. Código de los Cánones de las
Iglesias Orientales, can. 710.

[51] Cf. Rito de la iniciación cristiana
de los adultos, Introd. gen., nn. 34-36.

[52] Cf. Rito del Bautismo de los niños,
Introd. nn. 18-19.

[53] Cf. Propositio 15.

[54] Cf. Propositio 7. Juan Pablo II,
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003), 36: AAS 95 (2003),
457-458.

[55] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Reconciliatio et
paenitentia (2 diciembre 1984), 18: 
AAS 77 (1985), 224-228.

[56] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1385.

https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM


[57] A este respecto, se puede pensar
en el Confiteor o en las palabras del
sacerdote y de la asamblea antes de
acercarse al altar: « Señor, no soy
digno de que entres en mi casa, pero
una palabra tuya bastará para
sanarme ». La liturgia prevé
justamente algunas oraciones muy
bellas para el sacerdote, transmitidas
por la tradición y que le recuerdan la
necesidad de ser perdonado, como,
por ejemplo, las que se pronuncian
en voz baja antes de invitar a los
fieles a la comunión sacramental: « 
líbrame, por la recepción de tu Cuerpo
y de tu Sangre, de todas mis culpas y
de todo mal. Concédeme cumplir
siempre tus mandamientos y jamás
permitas que me separe de ti ».

[58] Cf. S. Juan Damasceno, Sobre la
recta fe, IV, 9: PG 94, 1124C; S.
Gregorio Nacianceno, Discurso 39,
17: PG 36, 356A; Conc. Ecum. de
Trento, Doctrina de sacramento
paenitentiae, cap. 2: DS 1672.



[59] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11; Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Reconciliatio et
paenitentia (2 diciembre 1984), 30: 
AAS 77 (1985), 256-257.

[60] Cf. Propositio 7.

[61]Cf. Juan Pablo II, Motu proprio 
Misericordia Dei (7 abril 2002): AAS
94 (2002), 452-459.

[62] Junto con los Padres sinodales,
recuerdo que las celebraciones
penitenciales no sacramentales,
mencionadas en el ritual del
sacramento de la Reconciliación,
pueden ser útiles para aumentar el
espíritu de conversión y de
comunión en las comunidades
cristianas, preparando así los
corazones a la celebración del
sacramento: cf. Propositio 7.

[63] Cf. Código de Derecho Canónico,
can. 508.

https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM


[64] Pablo VI, Const. ap. 
Indulgentiarum doctrina (1 enero
1967), Normae, n. 1: AAS 59 (1967),
21.

[65] Ibíd., 9: AAS 59 (1967), 18-19.

[66] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1499-1531.

[67] Ibíd., 1524.

[68] Cf. Propositio 44.

[69] Cf. Sínodo de los Obispos, II
Asamblea General, Documento sobre
el sacerdocio ministerial Ultimis
temporibus (30 noviembre 1971): AAS
63 (1971), 898-942.

[70] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992), 42-69: AAS 84 (1992),
729-778.

[71] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 10; Congregación para la

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM


Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunas cuestiones concernientes al
ministro de la Eucaristía Sacerdotium
ministeriale (6 agosto 1983): AAS 75
(1983), 1001-1009.

[72] Catecismo de la Iglesia Católica,
1548.

[73] Ibíd., 1552.

[74] Cf. In Iohannis Evangelium
Tractatus 123, 5: PL 35, 1967.

[75] Cf. Propositio 11.

[76] Cf. Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbíteros, 16.

[77] Cf. Juan XXIII, Carta enc. 
Sacerdotii nostri primordia (1 agosto
1959): AAS 51 (1959), 545-579; Pablo
VI, Carta enc. Sacerdotalis coelibatus
(24 junio 1967): AAS 59 (1967),
657-697; Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM


marzo 1992), 29: AAS 84 (1992),
703-705; Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana ( 22 diciembre 2006): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (29 diciembre 2006), p. 7.

[78] Cf. Propositio 11.

[79] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Optatam totius, sobre la formación
sacerdotal, 6; Código de Derecho
Canónico, can. 241, § 1 y can. 1029; 
Código de los Cánones de las Iglesias
Orientales, can. 342, § 1 y can. 758;
Juan Pablo II, Exhort. ap. postsinodal 
Pastores dabo vobis (25 marzo 1992)
11.34.50: AAS 84 (1992), 673-675;
712-714; 746-748; Congregación para
el Clero, Directorio para el ministerio
y la vida de los presbíteros Dives
Ecclesiae (31 marzo 1994), 58: LEV,
1994, pp. 56-58; Congregación para la
Educación Católica, Instrucción sobre
los criterios de discernimiento
vocacional sobre las personas con
tendencias homosexuales con vistas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_31011994_directory_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_31011994_directory_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html


a su admisión al Seminario y a las
Órdenes sagradas (4 noviembre
2005): AAS 97 (2005), 1007-1013.

[80] Cf. Propositio 12; Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsinodal Pastores dabo
vobis (25 marzo 1992) 41: AAS 84
(1992), 726-729.

[81] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 29.

[82] Cf. Propositio 38.

[83] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
noviembre 1981), 57: AAS 74 (1982),
149-150.

[84] Carta ap. Mulieris dignitatem (15
agosto 1988), 26: AAS 80 (1988),
1715-1716.

[85] Catecismo de la Iglesia Católica,
1617.

[86] Cf. Propositio 8.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM


[87] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11.

[88]Cf. Propositio 8.

[89] Cf. Juan Pablo II, Carta ap. 
Mulieris dignitatem (15 agosto 1988): 
AAS 80 (1988), 1653-1729;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Carta a los Obispos de la Iglesia
Católica sobre la colaboración del
hombre y de la mujer en la Iglesia y en
el mundo (31 mayo 2004): AAS 96
(2004), 671-687.

[90] Cf. Propositio 9.

[91] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1640.

[92] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
noviembre 1981), 84: AAS 74 (1982),
184-186; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta a los Obispos
de la Iglesia Católica sobre la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html


recepción de la comunión eucarística
por parte de los fieles divorciados y
vueltos a casar Annus Internationalis
Familiae (14 septiembre 1994): AAS
86 (1994), 974-979.

[93] Cf. Consejo Pontificio para los
Textos Legislativos, Instrucción sobre
las normas que han de observarse en
los tribunales eclesiásticos en las
causas matrimoniales Dignitas
connubii (25 enero 2005), Ciudad del
Vaticano, 2005.

[94] Cf. Propositio 40.

[95] Discurso al Tribunal de la Rota
Romana con ocasión de la
inauguración del año judicial (28
enero 2006): AAS 98 (2006), 138.

[96] Cf. Propositio 40.

[97] Cf. ibíd. [98] Cf. ibíd.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html


[99] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 48.

[100] Cf. Propositio 3.

[101] A este propósito, quisiera
recordar las palabras llenas de
esperanza y de consuelo de la 
Plegaria eucarística II: « Acuérdate
también de nuestros hermanos que
durmieron en la esperanza de la
resurrección, y de todos los que han
muerto en tu misericordia; admítelos
a contemplar la luz de tu rostro ».

[102] Cf. Homilía (8 diciembre 2005): 
AAS 98 (2006), 15-16.

[103] Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 58.

[104] Propositio 4.

[105] Relatio post disceptationem, 4: 
L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 5.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html


[106] Cf. Serm. 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29,
76: Sermones dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata, 1977, pp.135, 209 s.,
292 s., 337; Benedicto XVI, Mensaje a
los Movimientos Eclesiales y a las
Nuevas Comunidades (22 mayo 2006):
AAS 98 (2006), 463.

[107] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia
en el mundo actual, 22.

[108] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 2.4.

[109] Propositio 33.

[110] Sermo 227, 1: PL 38, 1099.

[111] S. Agustín, In Iohannis
Evangelium Tractatus, 21, 8: PL 35,
1568.

[112] Ibíd., 28,1: PL 35, 1622.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html


[113] Cf. Propositio 30. La santa Misa
que la Iglesia celebra durante la
semana, y a la que se invita a los
fieles a participar, tiene también su
paradigma en el día del Señor, el día
de la resurrección de Cristo; 
Propositio 43.

[114] Cf. Propositio 2.

[115] Cf. Propositio 25.

[116] Cf. Propositio 19. La Propositio
25 especifica: « Una auténtica acción
litúrgica expresa la sacralidad del
Misterio eucarístico. Ésta debería
reflejarse en las palabras y las
acciones del sacerdote celebrante
mientras intercede ante Dios, tanto
con los fieles como por ellos ».

[117] Ordenación General del Misal
Romano, 22; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 41;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,



Instr. Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 19-25: AAS 96 (2004),
555-557.

[118] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Christus Dominus, sobre la función
pastoral de los obispos, 14; Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 41.

[119] Ordenación General del Misal
Romano, 22.

[120] Cf. ibíd. [121] Cf. Propositio 25.

[122] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 112-130.

[123] Cf. Propositio 27.

[124] Cf. ibíd. [125] Con referencia a
estos aspectos, es necesario atenerse
fielmente a lo establecido en la 
Ordenación General del Misal
Romano, 319-351.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html


[126] Cf. Ordenación General del
Misal Romano, 39-41; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
112-118.

[127] Sermo 34, 1: PL 38, 210.

[128] Cf. Propositio 25: « Como todas
las expresiones artísticas, también el
canto debe armonizarse
íntimamente con la liturgia y
contribuir eficazmente a su
finalidad, es decir, ha de expresar la
fe, la oración, la admiración y el
amor a Jesús presente en la
Eucaristía ».

[129] Cf. Propositio 29.

[130] Cf. Propositio 36.

[131] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 116; Ordenación
General del Misal Romano, 41.



[132] Ordenación General del Misal
Romano, 28; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 56; Sagrada
Congregación de Ritos, Instr. 
Eucharisticum Mysterium (25 mayo
1967), 3: AAS 57 (1967), 540-543.

[133] Cf. Propositio 18.

[134] Ibíd.

[135] Ordenación General del Misal
Romano, 29.

[136] Cf. Juan Pablo II, Carta. enc. 
Fides et ratio (14 septiembre 1998),
13: AAS 91 (1999), 15-16.

[137] S. Jerónimo, Comm. in Is., Prol.: 
PL 24, 17; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. dogm. Dei Verbum, sobre la
divina revelación, 25.

[138] Cf. Propositio 31.

[139] Cf. Ordenación General del
Misal Romano, 29; Conc. Ecum. Vat.

https://www.vatican.va/edocs/ESL0036/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0036/_INDEX.HTM


II, Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 7.33.52.

[140] Propositio 19.

[141] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 52.

[142] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 21.

[143] Para este fin, el Sínodo ha
exhortado a elaborar elementos
pastorales basados en el leccionario
trienal, que ayuden a unir
intrínsecamente la proclamación de
las lecturas previstas con la doctrina
de la fe: cf. Propositio 19.

[144] Cf. Propositio 20.

[145] Ordenación General del Misal
Romano, 78.

[146] Cf. ibíd. 78-79.



[147] Cf. Propositio 22.

[148] Ordenación General del Misal
Romano, 79d.

[149] Ibíd. 79c.

[150] Teniendo en cuenta costumbres
antiguas y venerables, así como los
deseos manifestados por los Padres
sinodales, he pedido a los Dicasterios
competentes que estudien la
posibilidad de colocar el rito de la
paz en otro momento, por ejemplo,
antes de la presentación de las
ofrendas en el altar. Por lo demás,
dicha opción recordaría de manera
significativa la amonestación del
Señor sobre la necesidad de
reconciliarse antes de presentar
cualquier ofrenda a Dios (cf. Mt 5,23
s.): cf. Propositio 23.

[151] Cf. Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instr. Redemptionis

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html


Sacramentum (25 marzo 2004), 80-96:
AAS 96 (2004), 574-577.

[152] Cf. Propositio 34.

[153] Cf. Propositio 35.

[154] Cf. Propositio 24.

[155] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
14-20; 30 s.; 48 s.; Congregación para
el Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instr. Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004), 36-42:
AAS 96 (2004), 561-564.

[156] N. 48.

[157] Ibíd. [158] Cf. Congregación
para el Clero y otros Dicasterios de la
Curia Romana, Instr. Sobre algunas
cuestiones acerca de la colaboración
de los fieles laicos en el sagrado
ministerio de los sacerdotes, 
Ecclesiae de mysterio (15 agosto
1997): AAS 89 (1997), 852-877.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html


[159] Cf. Propositio 33.

[160] Ordenación General del Misal
Romano, 92.

[161] Cf. ibíd., 94.

[162] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, sobre el
apostolado de los laicos, 24; 
Ordenación General del Misal
Romano, nn. 95-111; Congregación
para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos, Instr. Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004), 43-47:
AAS 96 (2004), 564-566; Propositio 33:
« Se han de introducir estos
ministerios de acuerdo con un
mandato específico y las exigencias
reales de la comunidad que celebra.
Las personas encargadas de estos
servicios litúrgicos laicales han de
ser elegidas con mucha atención,
bien preparadas y acompañadas con
una formación permanente. Su
nombramiento ha de ser temporal.
Dichas personas deben ser conocidas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html


por la comunidad y recibir de ella el
debido reconocimiento ».

[163] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 37-42.

[164] Cf. nn. 386-399.

[165] AAS 87 (1995), 288-314.

[166] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Ecclesia in Africa (14 septiembre
1995), 55-71; Exhort. ap. postsinodal 
Ecclesia in America (22 enero 1999),
16.40.64.70-72: AAS 91 (1999),
752-753; 775-776; 799; 805-809;
Exhort. ap. postsinodal Ecclesia in
Asia (6 noviembre 1999), 21s.: AAS 92
(2000), 482-487; Exhort. ap.
postsinodal Ecclesia in Oceania (22
noviembre 2001), 16: AAS 94 (2002),
382- 384; Exhort. ap. postsinodal 
Ecclesia in Europa (28 junio 2003), 58-
60: AAS 95 (2003), 685-686.

[167] Cf. Propositio 26.



[168] Cf. Propositio 35; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
11.

[169] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1388; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 55.

[170] Cf. Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 34: AAS
95 (2003), 456.

[171] Así, por ejemplo, Sto. Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, III, q. 80,
a. 1,2; Sta. Teresa de Jesús, Camino de
perfección, cap. 35. La doctrina ha
sido confirmada con autoridad por el
Concilio de Trento, sess. XIII, c. VIII.

[172] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. Ut
unum sint (25 mayo 1995), 8: AAS 87
(1995), 925-926.

[173] Cf. Propositio 41; Conc. Ecum.
Vat. II, Decr. Unitatis redintegratio,

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM


sobre el ecumenismo, 8,15; Juan
Pablo II, Carta enc. Ut unum sint (25
mayo 1995), 46: AAS 87 (1995), 948;
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003), 45-46: AAS 95 (2003), 463-
464; Código de Derecho Canónico,
can. 844 §§ 3-4; Código de los Cánones
de las Iglesias Orientales, can. 671 §§
3-4; Consejo Pontificio para la Unidad
de los Cristianos, Directoire pour
l'application des principes et des
normes sur l'œcuménisme (25 marzo
1993), 125, 129-131: AAS 85 (1993),
1087, 1088-1089.

[174] Cf. nn. 1398-1401.

[175] Cf. n. 293.

[176]Cf. Consejo Pontificio de las
Comunicaciones Sociales, Instr. past.
sobre las Comunicaciones Sociales en
el 20º aniversario de la « Communio
et progressio », Aetatis novae (22
febrero 1992): AAS 84 (1992),
447-468.

https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_22021992_aetatis_sp.html


[177] Cf. Propositio 29.

[178] Cf. Propositio 44.

[179] Cf. Propositio 48.

[180] Este conocimiento se puede
adquirir también en los años de
formación de los candidatos al
sacerdocio en el seminario mediante
iniciativas apropiadas: cf. Propositio
45.

[181] Cf. Propositio 37.

[182] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
36 y 54.

[183] Propositio 36.

[184] Cf. ibíd.

[185] Cf. Propositio 32.

[186]Cf. Propositio 14.

[187] Propositio 19.



[188] Cf. Propositio 14.

[180] Cf. Homilía en las primeras
Vísperas de Pentecostés (3 junio
2006): AAS 98 (2006), 509.

[190] Cf. Propositio 34.

[191] Enarrationes in Psalmos 98,9 
CCL XXXIX 1385; cf. Discurso a la
Curia Romana (22 diciembre 2005): 
AAS 98 (2006), 44-45.

[192] Cf. Propositio 6.

[193] Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2005): AAS 98 (2006), 45.

[194] Cf. Propositio 6; Congregación
para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular y liturgia (17
diciembre 2001), nn. 164-165, Ciudad
del Vaticano 2002; Sagrada
Congregación de Ritos, Instr. 
Eucharisticum Mysterium (25 mayo
1967): AAS 57 (1967), 539-573.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html


[195] Cf. Relatio post disceptationem,
11: L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 5.

[196]Cf. Propositio 28.

[197] Cf. n. 314.

[198] VII, 10, 16: PL 32, 742.

[199] Homilía en la Explanada de
Marienfeld, (21 agosto 2005): AAS 97
(2005), 892; cf. Homilía en la Vigilia
de Pentecostés (3 junio 2006): AAS 98
(2006), 505.

[200] Cf. Relatio post disceptationem,
6,47: L'Osservatore Romano (14
octubre 2005), pp. 5. 6; Propositio 43.

[201] De civitate Dei, X, 6: PL 41, 284.

[202] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1368.

[203] Cf. S. Ireneo, Contra las herejías
IV, 20, 7: PG 7, 1037.

https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM


[204] A los Magnesios, 9,1-2: PG 5,
670.

[205] Cf. I Apología 67, 1-6; 66: PG 6,
430 s. 427. 430.

[206] Cf. Propositio 30.

[207] Cf. AAS 90 (1998), 713-766.

[208] Propositio 30.

[209] Homilía (19 marzo 2006): AAS
98 (2006), 324.

[210] Señala a este respecto el 
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 258: « El descanso abre al
hombre, sujeto a la necesidad del
trabajo, la perspectiva de una
libertad más plena, la del Sábado
eterno (cf. Hb 4,9-10). El descanso
permite a los hombres recordar y
revivir las obras de Dios, desde la
Creación hasta la Redención,
reconocerse a sí mismos como obra
suya (cf. Ef 2,10), y dar gracias por su

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


vida y su subsistencia a Él, que de
ellas es el Autor ».

[211] Cf. Propositio 10.

[212] Cf. ibíd..

[213] Cf. Discurso a los obispos de la
conferencia episcopal de Canadá –
Quebec en visita ad limina
Apostolorum (11 mayo 2006): 
L'Osservatore Romano (12 mayo
2006), p. 5.

[214] N. 10: AAS 71(1979), 414-415.

[215] Audiencia general del 29 marzo
2006: L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (31 marzo 2006), p.
16.

[216] Propositio 39.

[217] Cf. Relatio post disceptationem,
30: L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 6.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_sp.html


[218] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre la
Iglesia, 39-42.

[219] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
diciembre 1988), 14.16: AAS 81
(1989), 409-413; 416-418.

[220] Cf. Propositio 39.

[221] Cf. ibíd. [222] Pontifical
Romano. Ordenación del Obispo, de
Presbíteros y de Diáconos, Rito de la
ordenación del presbítero, n. 150.

[223] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992),19-33; 70-81: AAS 84
(1992), 686-712; 778-800.

[224] Propositio 38.

[225] Propositio 39. Cf. Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 marzo 1996), 95: AAS
88 (1996), 470-471.



[226] Código de Derecho Canónico,
can. 663, § 1.

[227] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25
marzo 1996), 34: AAS 88 (1996),
407-408.

[228] Carta enc. Veritatis splendor (6
agosto 1993), 107: AAS 85 (1993),
1216-1217.

[229] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 14: AAS 98 (2006),
229.

[230] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995): 
AAS 87 (1995), 401-522; Benedicto
XVI, Discurso a un congreso
organizado por la Academia
Pontificia para la vida (27 febrero
2006): AAS 98 (2006), 264-265.

[231] Cf. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
acerca de algunas cuestiones con

https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/edocs/ESL0080/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0080/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html


respecto al comportamiento de los
católicos en la vida política (24
noviembre 2002): AAS 95 (2004),
359-370.

[232] Cf. Propositio 46.

[233] AAS (2005), 711.

[234] Propositio 42.

[235] Cf. Martirio de Policarpo, XV, 1: 
PG 5, 1039. 1042.

[236] A los Romanos, IV,1: PG 5, 690.

[237]Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre la
Iglesia, 42.

[238] Cf. Propositio 42; Congregación
para la Doctrina de la Fe, Decl. sobre
la unicidad y la universalidad
salvífica de Jesucristo y de la Iglesia 
Dominus Iesus (6 agosto 2000), 13-15: 
AAS 92 (2000), 754-755.

[239] Cf. Propositio 42.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html


[240]Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 18: AAS 98 (2006),
232.

[241] Ibíd., n. 14.

[242] Durante la asamblea sinodal
hemos escuchado conmovidos
testimonios muy significativos acerca
de la eficacia del sacramento en la
obra de pacificación. Se afirma al
respecto en la Propositio 49: «
Gracias a las celebraciones
eucarísticas, pueblos en conflicto se
han podido reunir alrededor de la
Palabra de Dios, escuchar su anuncio
profético de reconciliación a través
del perdón gratuito, recibir la gracia
de la conversión que permite la
comunión en el mismo pan y en el
mismo cáliz ».

[243] Cf. Propositio 48.

[244] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
239.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html


[245] Propositio 48.

[246] Discurso al Cuerpo Diplomático
acreditado ante la Santa Sede (9
enero 2006), 28: AAS 98 (2006), 127.

[247] Ibíd.

[248] Cf. Propositio 48. A este
respecto es muy útil el Compendio de
la doctrina social de la Iglesia. [249]
Cf. Propositio 43.

[250] Cf. Propositio 47.

[251] Cf. Propositio 17.

[252] Acta SS. Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum martyrum in
Africa, 7. 9. 10: PL 8, 707.709-710.

[253] Cf. Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 53: AAS
95 (2003), 469.

[254] Plegaria Eucarística I (Canon
Romano).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM


[255] Propositio 50.

[256] Cf. Homilía (8 diciembre 2005): 
AAS 98 (2006), 15.

© Copyright 2007 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/exhortacion-
apostolica-sinodal-sacramentum-

caritatis/ (11/12/2025)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html
https://opusdei.org/es-cl/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-cl/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-cl/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-cl/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/

	Exhortación apostólica sinodal «Sacramentum caritatis»

