
opusdei.org

El rostro de Jesús

"Que busque tu rostro, que
aprenda a encontrarlo y a
mostrarlo, que sepa descubrirte
en las cosas corrientes de mi
vida, que advierta realmente
que eres Tú", dice el autor de
este editorial.

18/12/2011

El rostro de Jesús (PDF, para
imprimir).

Varones de Galilea, ¿qué hacéis
mirando al cielo? [1]. Los ojos de los
Apóstoles habían quedado fijos en el

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/elrostrodejesus.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/elrostrodejesus.pdf


lugar por donde Jesús se había
marchado... Un ángel tuvo que
advertirles de que la vida
continuaba.

El mensajero de Dios no pretendía
disminuir el interés de aquellos
hombres por su Maestro, pero quizá
sí hacerles pensar que a partir de
entonces tendrían que aprender a
verle de otra manera, a encontrarse
con Él, con su mirada, en los demás y
en las cosas ordinarias de la vida.

San Pablo entendió aquellos deseos
de los Apóstoles, porque también él
anhelaba estar con Cristo y verle
cara a cara [2]. Pero, puestos a
escoger, prefería seguir el tiempo
que Dios quisiera contemplándole
como en un espejo y borrosamente 
[3], si así podía ayudar a otros a vivir
en esa Luz [4].

A los destinatarios de su misión
apostólica, les aconsejaba con la
fuerza de su ejemplo y de su palabra



que, mientras estaban en este
mundo, mantuviesen la mirada fija
en el Cielo, donde está Cristo: si
habéis resucitado con Cristo,
buscad las cosas de arriba, donde
Cristo está sentado a la derecha de
Dios [5].

Quæ sursum sunt quærite! [6].
¡Buscad las cosas de arriba!
Queremos hacer nuestro ese grito,
pero necesitamos aprender. En
tantas ocasiones nos descubrimos
con la mirada baja, excesivamente
centrada en cosas pasajeras.

Echamos de menos una mayor
agudeza para dar con el papel que
Cristo desempeña en cada suceso de
la existencia: amamos este mundo,
que es el nuestro, el lugar donde nos
encontramos con Dios [7], y
desearíamos adquirir una mayor
facilidad para percibir la mirada de
Jesucristo mientras nos ocupamos de
nuestras tareas habituales.



Querríamos también que otros
pudieran ver en nosotros a Cristo;
nos ilusiona la maravillosa
posibilidad de hacer presente a
nuestros amigos el rostro de Jesús.

Vultum tuum, Domine, requiram! [8].
¡Buscaré, Señor, tu rostro! Señor –le
diremos–, que busque tu rostro, que
aprenda a encontrarlo y a mostrarlo,
que sepa descubrirte en las cosas
corrientes de mi vida, que advierta
realmente que eres Tú.

Tal vez oiremos aquel aviso de San
Josemaría: Ese Cristo, que tú ves, no
es Jesús. –Será, en todo caso, la
triste imagen que pueden formar
tus ojos turbios... –Purifícate.
Clarifica tu mirada con la
humildad y la penitencia. Luego...
no te faltarán las limpias luces del
Amor. Y tendrás una visión
perfecta. Tu imagen será
realmente la suya: ¡Él! [9]



Los Evangelios aluden en diversas
ocasiones a la mirada de Jesucristo.
Una mirada benévola y afectuosa,
conmovedora y conmovida, una
mirada profundamente conocedora,
que penetra la intimidad, una mirada
que enseña y corrige, que mueve al
arrepentimiento, y llega a provocar
un arranque de generosidad [10].

Quizás muchas veces hemos tratado
de representárnosla en nuestra
oración, con la intención de
descubrir cómo podemos encontrarla
y hacerla presente en nuestra vida
ordinaria. Algunos personajes que se
cruzan con Jesús en las horas de la
Pasión nos pueden ayudar a avanzar
en la realización de este deseo.

En el camino de la Cruz tres personas
tienen una particular relación con el
rostro de Cristo: sólo dos lo buscan,
pero tres lo encuentran. De las tres
podemos aprender; cada una de ellas
sugiere una enseñanza distinta sobre



el modo de dar forma al afán de ver
el rostro de Jesús.

Con Santa María, un sólo corazón

Apenas se ha levantado Jesús de su
primera caída, cuando encuentra
a su Madre Santísima, junto al
camino por donde Él pasa [11].
Nada nos dice el Evangelio de ese
encuentro, pero el silencio de la
Escritura no ha hecho más que
estimular la imaginación de los
cristianos a lo largo de los siglos.
Nuestro Padre se lo representa así: 
Con inmenso amor mira María a
Jesús, y Jesús mira a su Madre; sus
ojos se encuentran, y cada
corazón vierte en el otro su propio
dolor [12].

El amor es tan intenso que basta el
encuentro de los ojos para que cada
uno sepa que cuenta con el otro, que
puede verter en Ella, en Él, su
inmenso dolor, porque aquel corazón
es capaz de aceptarlo. En medio de



ese sufrimiento, tienen el profundo
consuelo de saberse acompañados,
comprendidos.

El alma de María queda anegada
en amargura, en la amargura de
Jesucristo [13]. La amargura que
llena el alma de María es la de su
Hijo, como de María es la amargura
que llena el alma de Jesús. Es tan
fuerte la unión de sus corazones que
el dolor de uno está hecho del
sufrimiento del otro; así se apoyan y
mutuamente se sostienen.

¡Quién nos diera a nosotros una
identificación así con los
sentimientos de Cristo! Nos queda –
es cierto– muy lejos, pero la
deseamos ardientemente. Sabemos
que si avanzamos por ese camino no
nos ahorraremos dolores en esta
vida, porque toda existencia humana
los conlleva, pero tendremos siempre
una luz para afrontarlos, nunca nos
faltará una base firme para no



sucumbir, para encararlos con
serenidad.

Simeón había profetizado a la Virgen
que una espada atravesaría su alma 
[14]. Desde el anuncio de la Pasión, la
herida de espada no abandonará
nunca a la Madre de Jesús. Ella
tendrá siempre presente que sólo
pueden ofenderla a través de las
afrentas hechas a su Hijo; es
consciente de que todo sufrimiento, y
también toda alegría, sólo puede
tener su causa en relación con Él.

La Virgen enseña que en las
amarguras y en los pequeños
disgustos –profesionales, familiares,
sociales...– podemos buscar y
descubrir el rostro de Cristo; y, como
consecuencia, estaremos llenos de
paz incluso en medio del dolor.

Verónica, un corazón bueno

Cuenta una tradición de la Iglesia
que, un poco más adelante, una



mujer sale al paso del Señor con la
intención de limpiarle el rostro. Es el
único hecho que sabemos de
Verónica, pues con este nombre es
conocida.

Quizás no se había planteado nunca
conscientemente ese anhelo –ver la
faz de Jesucristo– e incluso si lo había
hecho, pensaría que el motivo por el
que ahora buscaba ese rostro era
más sencillo: ella sólo pretendía
tener una atención con aquel
Hombre que sufría. Sin embargo,
esta mujer, que ni siquiera aparece
en los Evangelios, ha dado un
nombre propio al deseo de
contemplar la faz de Dios.

Bienaventurados, vuestros ojos
porque ven (...). Porque en verdad
os digo que muchos profetas y
justos ansiaron ver lo que estáis
viendo y no lo vieron [15]. Si a la
Verónica se pueden aplicar
especialmente estas palabras, si ella



realizó esa aspiración que ha llenado
el alma de tantos santos a lo largo de
la historia, fue por su bondad
sencilla, porque su corazón de mujer
buena no se deja «contagiar por la
brutalidad de los soldados, ni
inmovilizar por el miedo de los
discípulos» [16], no se frena ante la
oportunidad de prestar un pequeño
servicio. Y ese «acto de amor
imprime en su corazón la verdadera
imagen de Jesús» [17].

El rostro del Dios hecho Hombre
queda grabado en aquel lienzo, sí;
pero sobre todo queda grabado en
sus entrañas de bondad. «El
Redentor del mundo da a Verónica
una imagen auténtica de su rostro. El
velo, sobre el que queda impreso el
rostro de Cristo, es un mensaje para
nosotros. En cierto modo nos dice: he
aquí cómo todo acto bueno, todo
gesto de verdadero amor hacia el
prójimo aumenta en quien lo realiza
la semejanza con el Redentor del



mundo. Los actos de amor no pasan.
Cualquier gesto de bondad, de
comprensión y de servicio deja en el
corazón del hombre una señal
indeleble, que lo asemeja un poco
más a Aquél que “se despojó de sí
mismo tomando condición de
siervo” ( Flp 2,7). Así se forma la
identidad, el verdadero nombre del
ser humano» [18].

¿No es ésta una manera accesible de
buscar el rostro de Jesucristo? ¿No es
también un modo de hacerle
presente entre quienes nos rodean?

Es posible que en la vida tengamos
ocasión de prestar grandes servicios
a otras personas; que podamos
renunciar a algo valioso por ayudar a
los demás. Pero, se nos presenten o
no esas oportunidades, procuremos
vivir cotidianamente con un 
corazón bueno, capaz de
compadecerse de las penas de las
criaturas, capaz de comprender



que, para remediar los tormentos
que acompañan y no pocas veces
angustian las almas en este
mundo, el verdadero bálsamo es el
amor, la caridad: todos los demás
consuelos apenas sirven para
distraer un momento, y dejar más
tarde amargura y desesperación
[19].

Muchas veces lo que más ayuda a las
almas a descubrir la mirada amorosa
del Señor es precisamente ver cómo
sus discípulos, en medio de sus
limitaciones, saben advertir lo que
los demás necesitan: son capaces de
descubrir esos detalles que, si se
pasaran por alto, nadie reclamaría; y
que en cambio, cuando se reciben, se
agradecen de todo corazón.

Si con sentido sobrenatural obramos
de este modo, realizamos –cuanto es
factible en esta vida– el deseo de
contemplar el rostro de Jesucristo. Y



al mismo tiempo facilitamos que
otras personas se encuentren con Él.

Puede ser que no lo noten
inmediatamente y necesiten un
tiempo para descubrir al Señor, mas
no dejarán de percibir desde el
primer momento que hay algo
especial en quienes les tratan con
una bondad tan sencilla.

Si queremos descubrir a otros el
semblante amabilísimo del Maestro,
procuremos dispensar amabilidad,
serenidad, paz, paciencia, respeto,
cortesía, cariño; también cuando no
esperemos ser correspondidos; si
queremos ver en los demás el rostro
de Jesús, acerquémonos a ellos con
un corazón sencillo, un corazón que
valora y admira y quiere a los
padres, a los hijos, a los amigos uno
por uno; que descubre cómo cada
una de ellas refleja, a su modo, la
bondad de Dios.



Simón de Cirene, un encuentro con
la Cruz

Los Evangelios sinópticos nos hablan
de un tercer personaje que se topa
con Jesucristo en el camino del
Calvario. Santa María y la Verónica le
buscaron, salieron a su encuentro
por propia iniciativa. Simón de
Cirene, no. Simón fue forzado a
llevar la Cruz [20] La misma
expresión que usan los evangelistas
indica que, quizá, hubo una
resistencia inicial.

Resulta bien comprensible: a nadie le
gusta que le obliguen a cargar con
una cruz ajena, y menos después de
una dura jornada de trabajo. San
Marcos dará a entender que los hijos
de este hombre eran conocidos como
cristianos [21]: Todo empezó por un
encuentro inopinado con la Cruz
[22]. Una gran fortuna que tuvo su
origen en un suceso aparentemente
desafortunado.



El cambio de actitud del Cireneo no
debió de ser repentino, sino gradual,
y no es arriesgado suponer que tuvo
que ver con el rostro de Jesucristo. Él
pensaba que trataba con un
malhechor, pero aquella mirada
amable, agradecida, pacífica, le
desarmó. Al principio se disgusta
porque simplemente ve; después 
mira y va descubriendo que
compartir la Cruz con ese condenado
vale la pena.

Lo que al principio aparecía como un
inconveniente que se interponía
entre él y su descanso, fue
progresivamente transformado por
el rostro de aquel Hombre en una
oportunidad única, que terminó por
cambiar su vida.

Para él, como para todos los
cristianos, la Cruz se convirtió en el
signo distintivo de su fe, en el
instrumento de la salvación; en una
realidad redentora, inseparable de la



misión de Cristo. A través de los
siglos, los cristianos mirarán con
cariño y esperanza la Cruz, que
debería estar en el centro de su vida
y que, por el mismo motivo, «debería
estar en el centro del altar y ser el
punto de referencia común del
sacerdote y de la comunidad que
ora» [23].

A veces la Cruz aparece sin
buscarla: es Cristo que pregunta
por nosotros [24] Ante la Cruz
inesperada experimentaremos un
movimiento de rechazo. Es la
reacción habitual de nuestra
naturaleza, que no nos debe
preocupar, pero que no ha de
impedir una progresiva aceptación.

Sabemos que en esas situaciones en
las que podemos sentirnos solos, Dios
no nos deja, está a nuestro lado;
quizá incluso le vemos , somos
capaces de dirigirnos a Él de algún
modo. Pero demos un paso más:



busquemos su mirada. Si no nos
conformamos con ver , si
procuramos mirar a Cristo que carga
la Cruz con nosotros, si dejamos que
nos hable, lo que parecía
desafortunado va adquiriendo otro
color, y termina por cambiar nuestra
vida.

Darnos cuenta de que una
contradicción puede significar un
encuentro más profundo con
Jesucristo nos ayudará a encararla de
otro modo y entonces, nuestra Cruz 
no será una Cruz cualquiera:
será... la Santa Cruz [25].

* * *

Vultum tuum, Domine, requiram! [26].
Tres personas tienen una particular
relación con el rostro de Cristo en el
camino del Calvario. Sólo dos le
buscan, pero las tres le encuentran.
Ninguna de ellas queda indiferente,
ninguna se va de vacío. De cada una
podemos aprender algo y deseamos



hacerlo porque anhelamos
contemplar y ayudar a otros a
descubrir ese rostro en nuestro
camino ordinario por el mundo.

Querríamos alcanzar la unidad de
corazones que se da entre Santa
María y su Hijo. Somos conscientes
de que supera nuestras fuerzas, pero
no abandonamos ese deseo, porque
sería renunciar al Amor y porque sin
duda podemos avanzar por ese
camino.

Un modo de hacerlo es aprovechar
las enseñanzas de los otros dos
personajes: una bondad sencilla será
la ocasión de que muchos –en primer
lugar, nosotros mismos– se
encuentren con el Señor; buscar esa
mirada en las adversidades y
amarguras de la vida, hará que
vayamos gradualmente
identificándonos con la Voluntad de
Dios. Entonces seremos capaces de
reflejar el rostro de Jesús.



[1] Hch 1, 11.

[2] Cfr. Flp 1, 23.

[3] Cfr. 1 Cor 13, 12.

[4] Cfr. Flp 1, 25.

[5] Col 3, 1.

[6] Ibid .

[7] Cfr. Conversaciones , n. 113.

[8] Cfr. Sal 26, 8 (Vg).

[9] Camino , n. 212.

[10] Cfr. Mc 10, 21; Mc 12, 41; Mt 4,
18-22; Jn 1, 42; Mt 19, 16; Mc 3, 5; Lc
22, 61; Jn 1, 38-47.

[11] Vía Crucis , IV estación.

[12] Ibid .

[13] Ibid .



[14] Cfr. Lc 2, 35.

[15] Mt 13, 16-17.

[16] J. Ratzinger, Vía Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2005, VI
estación.

[17] Ibid .

[18] Juan Pablo II, Vía Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2000, VI
estación.

[19] Es Cristo que pasa, n. 167.

[20] Cfr. Mc 15, 21.

[21] Cfr. Mc 15, 21.

[22] Vía Crucis , V estación.

[23] J. Ratzinger, Introducción al
espíritu de la liturgia, p. 105.

[24] Vía Crucis, V estación.

[25] Santo Rosario, IV misterio
doloroso.



[26] Cfr. Sal 26, 8 (Vg).

J. Diéguez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/el-rostro-de-
jesus/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/el-rostro-de-jesus/
https://opusdei.org/es-cl/article/el-rostro-de-jesus/
https://opusdei.org/es-cl/article/el-rostro-de-jesus/

	El rostro de Jesús

