
opusdei.org

El misterio del
matrimonio

En el año mariano por la
familia que se está viviendo en
el Opus Dei, iniciamos una serie
de editoriales sobre el amor
humano. El primer texto se
centra en el matrimonio.

26/05/2015

La realidad humana del
matrimonio

El matrimonio es una
realidadnatural, que responde al
modo de ser persona, varón y mujer.



En ese sentido enseña la Iglesia que
“el mismo Dios es el autor del
matrimonio (GS 48, 1). La vocación al
matrimonio se inscribe en la
naturaleza misma del hombre y de la
mujer, según salieron de la mano del
Creador"[1].

En lo fundamental, no se trata de una
creación cultural, pues sólo el
matrimonio refleja plenamente la
dignidad de la unión entre varón y
mujer. Sus características no han
sido establecidas por ninguna
religión, sociedad, legislación o
autoridad humana; ni han sido
seleccionadas para configurar
distintos modelos matrimoniales y
familiares según las preferencias del
momento.

En los designios de Dios, el
matrimonio sigue a la naturaleza
humana, sus propiedades son reflejo
de ella.



La relación específicamente
matrimonial

El matrimonio tampoco nace de un
cierto tipo de acuerdo entre dos
personas que quieren estar juntas
más o menos establemente. Nace de
un pacto conyugal: del acto libre por
el que una mujer y un varón se dan y
reciben mutuamente para ser
matrimonio, fundamento y origen de
una familia.

La totalidad de esa donación mutua
es la clave de aquello en lo que
consiste el matrimonio, porque de
ella derivan sus cualidades
esenciales y sus fines propios.

Por eso, es entrega irrevocable. Los
cónyuges dejan de ser dueños
exclusivos de sí en los aspectos
conyugales, y pasan a pertenecer
cada uno al otro tanto como a sí
mismos. Uno se debe al otro: no sólo 
están casados, sino que son esposos.
Su identidad personal ha quedado



modificada por la relación con el
otro, que los vincula “hasta que la
muerte los separe". Esta unidad de los
dos, es la más íntima que existe en la
tierra. Ya no está en su poder dejar
de ser esposo o esposa, porque se
han hecho “una sola carne"[2].

Una vez nacido, el vínculo entre los
esposos ya no depende de su
voluntad, sino de la naturaleza –en
definitiva de Dios Creador–, que los
ha unido. Su libertad ya no se refiere
a la posibilidad de ser o no ser
esposos, sino a la de procurar o no
vivir conforme a la verdad de lo que
son.

La "totalidad" natural de la
entrega propiamente matrimonial

En realidad, sólo una entrega que sea
don total de sí y una aceptación
también total responden a las
exigencias de la dignidad de la
persona.



Esta totalidad no puede ser más que 
exclusiva: es imposible si se da un
cambio simultáneo o alternativo en
la pareja, mientras vivan los dos
cónyuges.

Implica también la entrega y
aceptación de cada uno con su
futuro: la persona crece en el tiempo,
no se agota en un episodio. Sólo es
posible entregarse totalmente para
siempre. Esta entrega total es una
afirmación de libertad de ambos
cónyuges.

Totalidad significa, además, que cada
esposo entrega su persona y recibe la
del otro, no de modo selectivo, sino
en todas sus dimensiones con
significado conyugal.

Concretamente, el matrimonio es la
unión de varón y mujer basada en la
diferencia y complementariedad
sexual, que –no casualmente– es el
camino natural de la transmisión de
la vida (aspecto necesario para que



se dé la totalidad). El matrimonio es
potencialmente fecundo por
naturaleza: ese es el fundamento
natural de la familia.

Entrega mutua, exclusiva, perpetua y
fecunda son las características
propias del amor entre varón y
mujer en su plenitud humana de
significado.

La reflexión cristiana los ha llamado
desde antiguo propiedades esenciales
(unidad e indisolubilidad) y fines (el
bien de los esposos y el de los hijos)
no para imponer arbitrariamente un
modelo de matrimonio, sino para
tratar de expresar a fondo la verdad
“del principio"[3].

La sacralidad del matrimonio

La íntima comunidad de vida y amor
que se funda sobre la alianza
matrimonial de un varón y una
mujer refleja la dignidad de la
persona humana y su vocación



radical al amor, y como
consecuencia, a la felicidad. El
matrimonio, ya en su dimensión
natural, posee un cierto carácter 
sagrado. Por esta razón la Iglesia
habla del misterio del matrimonio[4].

Dios mismo, en la Sagrada Escritura,
se sirve de la imagen del matrimonio
para darse a conocer y expresar su
amor por los hombres[5].La unidad
de los dos, creados a imagen de Dios,
contiene en cierto modo la
semejanza divina, y nos ayuda a
vislumbrar el misterio del amor de
Dios, que escapa a nuestro
conocimiento inmediato[6].

Pero, la criatura humana quedó
hondamente afectada por las heridas
del pecado. Y también el matrimonio
se vio oscurecido y perturbado[7].
Esto explica los errores, teóricos y
prácticos, que se dan respecto a su
verdad.



Pese a ello, la verdad de la creación
subsiste arraigada en la naturaleza
humana[8], de modo que las
personas de buena voluntad se
sienten inclinadas a no conformarse
con una versión rebajada de la unión
entre varón y mujer. Ese verdadero
sentido del amor –aun con las
dificultades que experimenta–
permite a Dios, entre otros modos, el
darse a conocer y realizar
gradualmente su plan de salvación,
que culmina en Cristo.

El matrimonio, redimido por
Jesucristo

Jesús enseña en su predicación, de
un modo nuevo y definitivo, la
verdad originaria del matrimonio[9].
La “dureza de corazón",
consecuencia de la caída,
incapacitaba para comprender
íntegramente las exigencias de la
entrega conyugal, y para 
considerarlas realizables.



Pero llegada la plenitud de los
tiempos, el Hijo de Dios “revela la
verdad originaria del matrimonio, la
verdad del 'principio', y, liberando al
hombre de la dureza del corazón, lo
hace capaz de realizarla
plenamente"[10], porque “siguiendo a
Cristo, renunciando a sí mismos,
tomando sobre sí sus cruces, los
esposos podrán 'comprender' el
sentido original del matrimonio y
vivirlo con la ayuda de Cristo"[11].

El matrimonio, sacramento de la
Nueva Ley

Al constituir el matrimonio entre
bautizados en sacramento[12], Jesús
lleva a una plenitud nueva,
sobrenatural, su significado en la
creación y bajo la Ley Antigua,
plenitud a la que ya estaba ordenado
interiormente[13].

El matrimonio sacramental se
convierte en cauce por el que los
cónyuges reciben la acción



santificadora de Cristo, no solo
individualmente como bautizados,
sino por la participación de la unidad
de los dos en la Nueva Alianza con
que Cristo se ha unido a la
Iglesia[14]. Así, el Concilio Vaticano II
lo llama “imagen y participación de
la alianza de amor entre Cristo y la
Iglesia"[15].

Esto significa, entre otras cosas, que
esa unión de los esposos con Cristo
no es extrínseca (es decir, como si el
matrimonio fuera una circunstancia
más de la vida), sino intrínseca: se da
a través de la eficacia sacramental,
santificadora, de la misma realidad
matrimonial[16]. Dios sale al
encuentro de los esposos, y
permanece con ellos como garante
de su amor conyugal y de la eficacia
de su unión para hacer presente
entre los hombres Su Amor.

Pues, el sacramento no es
principalmente la boda, sino



elmatrimonio, es decir, la “unidad de
los dos", que es “signo
permanente" (por su unidad
indisoluble) de la unión de Cristo con
su Iglesia. De ahí que la gracia del
sacramento acompañe a los cónyuges
a lo largo de su existencia[17].

De ese modo, “el contenido de la
participación en la vida de Cristo es
también específico: el amor conyugal
comporta una totalidad en la que
entran todos los elementos
integrantes de la persona (...). En una
palabra, tiene las características
normales de todo amor conyugal
natural, pero con un significado
nuevo que no solo las purifica y
consolida, sino que las eleva, hasta el
punto de hacer de ellas expresión de
valores propiamente cristianos"[18].

Desde muy pronto, la consideración
de este significado pleno del
matrimonio, a la luz de la fe y con las
gracias que el Señor le concedía para



comprender el valor de la vida
ordinaria en los planes de Dios, llevó
a san Josemaría a entenderlo como
verdadera y propia vocación
cristiana: “Los casados están
llamados a santificar su matrimonio
y a santificarse en esa unión;
cometerían por eso un grave error, si
edificaran su conducta espiritual a
espaldas y al margen de su
hogar"[19].

[1]Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1603.

[2]Mt 19,6.

[3]Cfr. Mt 19,4.8.

[4]Cfr. Ef 5,22-23.

[5]Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1602.



[6] Cfr. Benedicto XVI, Deus Caritas
Est, n. 11.

[7]Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1608.

[8]Cfr. ibid.

[9]Cfr. Mt 19,3-4.

[10]San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 13.

[11]Catecismo de la Iglesia Católica,
1615.

[12]Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1617.

[13]Cfr. San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 13.

[14]Cfr. Ef 5,25-27.

[15]Gaudium et Spes, n. 48.

[16]Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 1638 ss.



[17]Cfr. San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 56.

[18]San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 13.

[19]San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 23.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/el-misterio-del-
matrimonio/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/el-misterio-del-matrimonio/
https://opusdei.org/es-cl/article/el-misterio-del-matrimonio/
https://opusdei.org/es-cl/article/el-misterio-del-matrimonio/

	El misterio del matrimonio

