
opusdei.org

Cultura del
Encuentro: cómo y
por qué

María Angélica Mir, periodista
y licenciada en historia y
exvicerectora de
comunicaciones de la
Universidad de los Andes,
entrega una mirada a la
Encíclica Fratelli tutti en
columna El Mercurio 1 de
noviembre 2020.

09/12/2020



Un mundo fragmentado con
realidades paralelas que impiden
construir un futuro común y grupos
cada vez más grandes de marginados
es una preocupación que desde el
inicio ha marcado el pontificado del
Papa Francisco. En Fratelli tutti,
publicada a comienzos de octubre,
profundiza en estas ideas y las
expone de manera más sistemática.

Las dos encíclicas de su plena autoría
—Lumen fidei la dejó muy avanzada
Benedicto XVI— se enmarcan en lo
que se ha llamado doctrina social de
la Iglesia, un acervo que no se ha
pensado, desde el principio, como un
sistema orgánico, sino que se ha
construido a partir de intervenciones
del Magisterio sobre temas sociales.
La doctrina social de la Iglesia “se
sitúa en el cruce de la vida y de la
conciencia cristiana con las
situaciones del mundo”. Lo que se
busca, entonces, es iluminar



momentos concretos de la historia
con el Evangelio.

En la exhortación apostólica 
Evangelii gaudium, el primer
documento pontificio escrito
íntegramente por el Papa Francisco,
quedó de manifiesta su línea
editorial. Su preocupación por los
marginados — “las periferias” — y
por el diálogo y la paz, estuvo
presente ya en ese mensaje y sus
intervenciones en este sentido han
sido numerosas.

Aunque su lenguaje es más directo y
menos “académico”, su propuesta ha
estado en la línea delos Papas
anteriores y ha recogido
ampliamente aspectos planteados
por sus antecesores —San Juan Pablo
II y Benedicto XVI—, que anclan sus
enseñanzas en el Evangelio, donde se
fundamenta la dignidad del ser
humano y su trascendencia, su
apertura tanto hacia Dios como hacia



los otros hombres. Él mismo señala
que no pretende resumir la doctrina
sobre el amor fraterno, “sino
detenerse en su dimensión universal,
en su apertura a todos”.

El Magisterio de la Iglesia propone
que la sociabilidad no es externa al
hombre y considera que él “no puede
crecer y realizar su vocación si no es
en relación con otros”. Ese es el
criterio que está en la base del
análisis de Francisco.

La problemática histórica que
intenta iluminar es una realidad
social en la que el sujeto es un
individuo atomizado —herencia del
pensamiento moderno— sin vínculos
significativos con otros hombres ni
arraigo en generaciones pasadas ni
proyección en las futuras, y cuya
sociabilidad es solo un instrumento
para la protección de sus derechos.
El Papa desenmascara lo que un
pensador francés consideraría la



ilusión de la autosuficiencia del
individuo y plantea la necesidad de
la amistad social. Aboga por una
cultura del encuentro, donde se
pueda construir un futuro común,
“un camino eficaz hacia la
fraternidad y la paz social”.

En ello la política juega un papel
fundamental con su carácter
prudencial. El recurso de los
gobiernos a decisiones meramente
técnicas —discusión muy actual en
un mundo en pandemia— no parece
ser el camino humano para resolver
los problemas. En este contexto
aparece su crítica a dogmas
tecnocráticos. Con palabras de su
encíclica anterior, señala: “la política
no debe someterse a la economía y
esta no debe someterse a los
dictámenes y al paradigma
eficientista de la tecnocracia”. Y, más
adelante, “el mercado solo no
resuelve todo, aunque otra vez nos
quieran hacer creer este dogma de fe



neoliberal”. Hay decisiones que
tomar teniendo a la vista al “pueblo”.

Porque la realidad es superior a la
idea, como planteaba ya en Evangelii
gaudium. La categoría “pueblo” que
Francisco utiliza habla de una
sociedad integrada que forma parte
de una identidad común con lazos
sociales y culturales generados en un
proceso de largo aliento que tiene un
pasado compartido y se proyecta de
manera abierta hacia el futuro.
“Cada uno es plenamente persona
cuando pertenece a un pueblo, y al
mismo tiempo no hay verdadero
pueblo sin respeto al rostro de cada
persona. Pueblo y persona son
términos correlativos. Sin embargo,
hoy se pretende reducir las personas
a individuos, fácilmente dominables
por poderes que miran intereses
espurios”.

El Papa propone “un encuentro
social real” que pone en diálogo no



solo a la elites, sino a “las grandes
formas culturales que representan a
la mayoría de la población”.

Esta “cultura del encuentro” es un
objetivo a largo plazo que solo se
puede ir alcanzando viviéndola. Por
eso el Papa habla de “procesos” de
encuentro. ¿Cómo generar esos
procesos? Todos tenemos que
aportar en esto: los padres con el
ejemplo y poniendo a los hijos en
relación con realidades diferentes;
los colegios ayudando a equipar a sus
alumnos con las armas del diálogo;
los comunicadores sociales haciendo
visible realidades invisibles y
creando lugares compartidos de
reflexión; los arquitectos diseñando
espacios que faciliten el encuentro;
los políticos tendiendo puentes “para
que resuenen las distintas voces”, los
empresarios creando empleos que
permitan que todos se sientan
aportando a la sociedad con su
trabajo. La fraternidad y la amistad



social no son para el Papa meras
utopías, sino que “exigen la decisión
y la capacidad para encontrar los
caminos eficaces que las hagan
realmente posibles”.

María Angélica Mir, periodista y
licenciada en historia y exvicerectora
de comunicaciones de la Universidad
de los Andes.

El Mercurio 1 de noviembre 2020.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-
encuentro-como-y-por-que/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/
https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/
https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/

	Cultura del Encuentro: cómo y por qué

