opusdei.org

Cultura del
Encuentro: cOomoy
por qué

Maria Angélica Mir, periodista
y licenciada en historia y
exvicerectora de
comunicaciones de la
Universidad de los Andes,
entrega una mirada a la
Enciclica Fratelli tutti en
columna El Mercurio 1 de
noviembre 2020.

09/12/2020



Un mundo fragmentado con
realidades paralelas que impiden
construir un futuro comun y grupos
cada vez mas grandes de marginados
es una preocupacion que desde el
inicio ha marcado el pontificado del
Papa Francisco. En Fratelli tutti,
publicada a comienzos de octubre,
profundiza en estas ideas y las
expone de manera mas sistematica.

Las dos enciclicas de su plena autoria
—Lumen fidei la dejo muy avanzada
Benedicto XVI— se enmarcan en lo
que se ha llamado doctrina social de
la Iglesia, un acervo que no se ha
pensado, desde el principio, como un
sistema organico, sino que se ha
construido a partir de intervenciones
del Magisterio sobre temas sociales.
La doctrina social de la Iglesia “se
sitia en el cruce de la vida y de la
conciencia cristiana con las
situaciones del mundo”. Lo que se
busca, entonces, es iluminar



momentos concretos de la historia
con el Evangelio.

En la exhortacion apostolica
Evangelii gaudium, el primer
documento pontificio escrito
integramente por el Papa Francisco,
quedod de manifiesta su linea
editorial. Su preocupacion por los
marginados — “las periferias” —vy
por el didlogo y la paz, estuvo
presente ya en ese mensaje y sus
intervenciones en este sentido han
sido numerosas.

Aunque su lenguaje es mas directo y
menos “académico”, su propuesta ha
estado en la linea delos Papas
anteriores y ha recogido
ampliamente aspectos planteados
por sus antecesores —San Juan Pablo
IT y Benedicto XVI—, que anclan sus
ensefianzas en el Evangelio, donde se
fundamenta la dignidad del ser
humano y su trascendencia, su
apertura tanto hacia Dios como hacia



los otros hombres. El mismo sefiala
que no pretende resumir la doctrina
sobre el amor fraterno, “sino
detenerse en su dimensién universal,
en su apertura a todos”.

El Magisterio de la Iglesia propone
que la sociabilidad no es externa al
hombre y considera que €l “no puede
crecer y realizar su vocacion sino es
en relacion con otros”. Ese es el
criterio que esta en la base del
analisis de Francisco.

La problematica historica que
intenta iluminar es una realidad
social en la que el sujeto es un
individuo atomizado —herencia del
pensamiento moderno— sin vinculos
significativos con otros hombres ni
arraigo en generaciones pasadas ni
proyeccion en las futuras, y cuya
sociabilidad es solo un instrumento
para la proteccion de sus derechos.
El Papa desenmascara lo que un
pensador francés consideraria la



ilusion de la autosuficiencia del
individuo y plantea la necesidad de
la amistad social. Aboga por una
cultura del encuentro, donde se
pueda construir un futuro comun,
“un camino eficaz hacia la
fraternidad y la paz social”.

En ello la politica juega un papel
fundamental con su caracter
prudencial. El recurso de los
gobiernos a decisiones meramente
técnicas —discusion muy actual en
un mundo en pandemia— no parece
ser el camino humano para resolver
los problemas. En este contexto
aparece su critica a dogmas
tecnocraticos. Con palabras de su
enciclica anterior, sefiala: “la politica
no debe someterse a la economia y
esta no debe someterse a los
dictamenes y al paradigma
eficientista de la tecnocracia”. Y, mas
adelante, “el mercado solo no
resuelve todo, aunque otra vez nos
quieran hacer creer este dogma de fe



neoliberal”. Hay decisiones que
tomar teniendo a la vista al “pueblo”.

Porque la realidad es superior a la
idea, como planteaba ya en Evangelii
gaudium. La categoria “pueblo” que
Francisco utiliza habla de una
sociedad integrada que forma parte
de una identidad comun con lazos
sociales y culturales generados en un
proceso de largo aliento que tiene un
pasado compartido y se proyecta de
manera abierta hacia el futuro.
“Cada uno es plenamente persona
cuando pertenece a un pueblo, y al
mismo tiempo no hay verdadero
pueblo sin respeto al rostro de cada
persona. Pueblo y persona son
términos correlativos. Sin embargo,
hoy se pretende reducir las personas
a individuos, facilmente dominables
por poderes que miran intereses
espurios”.

El Papa propone “un encuentro
social real” que pone en didlogo no



solo a la elites, sino a “las grandes
formas culturales que representan a
la mayoria de la poblacion”.

Esta “cultura del encuentro” es un
objetivo a largo plazo que solo se
puede ir alcanzando viviéndola. Por
eso el Papa habla de “procesos” de
encuentro. ;COmo generar esos
procesos? Todos tenemos que
aportar en esto: los padres con el
ejemplo y poniendo a los hijos en
relacion con realidades diferentes;
los colegios ayudando a equipar a sus
alumnos con las armas del didlogo;
los comunicadores sociales haciendo
visible realidades invisibles y
creando lugares compartidos de
reflexion; los arquitectos disefiando
espacios que faciliten el encuentro;
los politicos tendiendo puentes “para
que resuenen las distintas voces”, 1os
empresarios creando empleos que
permitan que todos se sientan
aportando a la sociedad con su
trabajo. La fraternidad y la amistad



social no son para el Papa meras
utopias, sino que “exigen la decision
y la capacidad para encontrar los
caminos eficaces que las hagan
realmente posibles”.

Maria Angélica Mir, periodista y
licenciada en historia y exvicerectora
de comunicaciones de la Universidad
de los Andes.

El Mercurio 1 de noviembre 2020.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-
encuentro-como-y-por-que/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/
https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/
https://opusdei.org/es-cl/article/cultura-del-encuentro-como-y-por-que/

	Cultura del Encuentro: cómo y por qué

