
opusdei.org

La confesión
sacramental, un
camino de libertad y
de amor a Dios

Quienes, en su juventud se
acercaban a la Obra y a su
Fundador, notaban ese impulso
suave y decidido para
enamorarse del Señor. Qué
sencillo y atractivo resulta
acudir con frecuencia a esas
oportunidades, en especial el
sacramento de la confesión, en
que nos dejamos “alcanzar por
Cristo” (Benedicto XVI).



09/09/2024

La confesión es un tesoro infinito —
cada sacramento lo es— para los
cristianos de todos los tiempos. Allí
nos encontramos con la misericordia
sin límites del Señor. Allí volvemos a
ser nosotros mismos, y nos ponemos
de nuevo en manos de Dios,
confiadamente, con una alegría
inquebrantable. La confesión
sacramental es camino de libertad y
de amor al Señor.

Enlace relacionado: Medios de
formación cristiana para gente joven

https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/
https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/
https://opusdei.org/es-es/page/formacion-cristiana-jovenes/
https://opusdei.org/es-es/page/formacion-cristiana-jovenes/


En los centros de la Obra, los
sacerdotes se dedican, entre otras
tareas, a administrar este
sacramento y, en ese contexto,
también a facilitar un 
acompañamiento espiritual que
ayude a cada persona a acercarse al
Señor[1].

El sacramento de la confesión
y la vida cristiana

Necesitamos la gracia que nos
concede el Señor a través de los
sacramentos. La novedad en nuestra
existencia viene por esa
participación en la vida divina.

San Josemaría amaba con locura esas
“huellas de Cristo”[2] y animaba, a
cada persona que trataba, a que
frecuentase con devoción los
sacramentos para vivir vida
cristiana. Invitaba, inspirándose en
la parábola del hijo pródigo, a
“volver hacia la casa del Padre, por

https://opusdei.org/es-es/article/acompanamiento-espiritual-san-rafael/
https://opusdei.org/es-es/article/el-hijo-prodigo/


medio de ese sacramento del perdón
en el que, al confesar nuestros
pecados, nos revestimos de Cristo y
nos hacemos así hermanos suyos,
miembros de la familia de Dios”[3].

El Catecismo de la Iglesia Católica
recuerda que “sólo Dios perdona los
pecados (cf Mc 2,7). Jesús es el Hijo
de Dios, y dice de sí mismo: ‘El Hijo
del hombre tiene poder de perdonar
los pecados en la tierra’ (Mc 2,10) y
ejerce ese poder divino: ‘Tus pecados
están perdonados’ (Mc 2,5; Lc
7,48)”[4]. Y también expone algo más:
al atardecer del día de la
Resurrección, los discípulos se
habían reunido en casa con las
“puertas cerradas por miedo a los
judíos” (Jn 20,19). El Señor se
presentó en medio de ellos “y les
dijo: Recibid el Espíritu Santo; a
quienes les perdonéis los pecados, les
son perdonados; a quienes se los
retengáis, les son retenidos” (Jn 20,
21).



“En virtud de su autoridad divina,
Jesús confiere este poder a los
hombres (cf Jn 20,21-23) para que lo
ejerzan en su nombre”[5], de modo
que los sacerdotes puedan perdonar
los pecados y devolver la paz a la
conciencia. 

La Iglesia protege la confianza
sagrada entre la persona que
confiesa su pecado y Dios, y nada ni
nadie puede romperlo. El silencio a
que está obligado el sacerdote de las
cuestiones relativas a la confesión se
llama “sigilo sacramental”[6]. El
silencio de lo relativo a la dirección
espiritual es similar al que en otras
cuestiones se conoce como “de
oficio”, aunque —lógicamente— muy
cualificado… porque se trata de un
contenido sagrado, que pertenece a
Dios y al corazón de cada persona.



Los sacerdotes y la confesión
en la labor de San Rafael

En los centros de la Obra dedicados a
la labor de San Rafael, los sacerdotes
procuran estar el tiempo necesario
para atender a las personas que
desean confesarse y tener dirección
espiritual. En el periodo de la
juventud, cuando se forja la
personalidad, supone una ayuda
valiosísima poder conversar sobre
las cosas del alma y dejar en manos
de Dios los pecados, faltas y errores.

San Josemaría rezó largamente, con
mucha fe, por los fieles de la Obra
que recibirían la ordenación
sacerdotal. Puso gran empeño en su
formación, de modo que tratasen con
delicadeza al Señor en los
sacramentos y a las almas que se
acercasen a su ministerio. La
impronta de su alma sacerdotal se
transmite, de alguna manera, a los
hijos suyos sacerdotes. Una historia

https://opusdei.org/es-es/article/labor-de-san-rafael-i/


de los comienzos puede ilustrarlo
con sencillez. Se trata de los inicios
del Opus Dei en Argentina, y lo
cuenta una de las primeras personas
que se acercó a la Obra en ese país,
en su juventud: Ana María Brun.

“Pasaban los años: veinticinco,
veintiséis, veintisiete… hasta que un
día, una de mis hermanas me dijo
que en la iglesia del Socorro, en la
esquina de Suipacha y Juncal, había
un sacerdote que confesaba muy
bien. Fui. Sobre el confesionario
había un cartelito con el nombre:
‘Padre R. F. Vallespín’. Me confesé y
quedé tan contenta que parecía que
me había confesado toda la vida con
él. Luego supe que don Ricardo era
uno de los primeros miembros del
Opus Dei y que en 1949, después de
ejercer su profesión -arquitecto-, se
había ordenado sacerdote”[7].

D. Ricardo Fernández Vallespín había
convivido con el Fundador, y había

https://opusdei.org/es-ar/article/historia/
https://es.wikipedia.org/wiki/Ricardo_Fern%C3%A1ndez_Vallesp%C3%ADn


aprendido con su ejemplo a
desvivirse por las almas siendo laico
y, después, como sacerdote. Se
marchó a trabajar apostólicamente
en Argentina, concretamente a
Rosario y, luego, a Buenos Aires.

Aunque cada sacerdote tiene su
personalidad, procura hacerse todo
para todos[8], de manera que su
condición de instrumento del Señor
permita pasar la gracia y la ayuda de
la dirección espiritual a las almas
que se le confíen[9].

Por eso, acudir al sacerdote es un
gran acto de fe: a través de él —en los
sacramentos— es Jesucristo quien
toca nuestro presente, nuestra vida.
Y con esa fe, el Señor nos llena el
alma de grandes bienes, para
nosotros y para los demás.



Comenzar y recomenzar con
la confesión

La confesión devuelve la salud al
alma y nos limpia de nuestras
miserias cometidas. Lo propio del
cristiano es comenzar y
recomenzar[10] a través de ese medio
divino. De ahí, la ilusión por tratar
en la confesión, “no de los pecados
graves solamente, sino también de
nuestros pecados leves, y aun de las
faltas”[11].

Así lo explica el Papa Francisco:
“Cuántas veces nos sentimos solos y
perdemos el hilo de la vida. Cuántas
veces no sabemos ya cómo
recomenzar, oprimidos por el
cansancio de aceptarnos.
Necesitamos comenzar de nuevo (…).
El cristiano nace con el perdón que
recibe en el Bautismo. Y renace
siempre de allí: del perdón
sorprendente de Dios, de su
misericordia que nos restablece. Solo



sintiéndonos perdonados podemos
salir renovados, después de haber
experimentado la alegría de ser
amados plenamente por el Padre.
Solo a través del perdón de Dios
suceden cosas realmente nuevas en
nosotros (…). Recibir el perdón de los
pecados a través del sacerdote es una
experiencia siempre nueva, original
e inimitable”[12].

Cuenta Pedro Casciaro que, a los tres
años de su llegada a Madrid (el curso
1931-32), un amigo suyo le habló de
don Josemaría Escrivá. Él no era
especialmente piadoso (no quería
mezclarse con los curas) y, aunque
alguna vez se había acercado al
confesionario, no había tenido
confesor fijo, procurando siempre 
mantener las distancias. Su amigo
Agustín insistía y Pedro declinaba la
invitación con elegancia y un poco de
ironía. A finales de enero de 1935 por
fin accedió, y le presentaron al
fundador de la Obra. “No sabría

https://opusdei.org/es-es/article/pedro-casciaro-fragmentos-historia-opus-dei/


precisar cuánto tiempo estuvimos
charlando; lo más probable es que no
pasara de los tres cuartos de hora.
Sólo recuerdo que, al despedirme le
dije: —Padre: me gustaría que usted
fuese mi director espiritual”[13].
Luego fueron quedando para verse
regularmente y esos encuentros
cambiaron su alma. “A medida que
charlaba con el Padre, y le abría mi
alma de par en par, iba
descubriendo, progresivamente, la
finura de su espiritualidad, su
inteligencia privilegiada y su honda
cultura. Y, muy especialmente, su
enorme capacidad de querer y su
gran comprensión”[14].

Crecer por dentro: confesión
y acompañamiento espiritual
frecuente

En una catequesis de niños de
primera Comunión, Benedicto XVI
explicaba: “Es verdad que nuestros
pecados son casi siempre los mismos,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/october/documents/hf_ben_xvi_spe_20051015_meeting-children.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/october/documents/hf_ben_xvi_spe_20051015_meeting-children.html


pero limpiamos nuestras casas,
nuestras habitaciones, al menos una
vez por semana, aunque la suciedad
sea siempre la misma, para vivir en
un lugar limpio, para recomenzar; de
lo contrario, tal vez la suciedad no se
vea, pero se acumula. Algo semejante
vale también para el alma, para mí
mismo; si no me confieso nunca, el
alma se descuida y, al final, estoy
siempre satisfecho de mí mismo y ya
no comprendo que debo esforzarme
también por ser mejor, que debo
avanzar. Y esta limpieza del alma,
que Jesús nos da en el sacramento de
la Confesión, nos ayuda a tener una
conciencia más despierta, más
abierta, y así también a madurar
espiritualmente y como persona
humana (…). Es muy útil para
mantener (…) la belleza del alma, y
madurar poco a poco en la vida”[15].

La confesión frecuente y la
oportunidad de tener un confesor
que nos conozca para ayudarnos con



delicadeza y profundidad —porque
sabe cómo somos y cómo es nuestra
vida— también forma parte de la
riqueza de la Iglesia a lo largo de los
siglos. “La confesión habitual de los
pecados veniales ayuda a formar la
conciencia, a luchar contra las malas
inclinaciones, a dejarse curar por
Cristo, a progresar en la vida del
Espíritu. Cuando se recibe con
frecuencia, mediante este
sacramento, el don de la
misericordia del Padre, el creyente se
ve impulsado a ser él también
misericordioso (cf Lc 6,36)”[16].

Un ejemplo lleno de docilidad a la
acción de Dios es el de Guadalupe
Ortiz de Landázuri. En una de sus 
biografías se lee que una tarde de
finales de enero de 1944, en Madrid,
“por medio de un compañero con
quien me unía amistad y confianza,
Jesús Serrano de Pablo, a quien hablé
de mi deseo de tener un director
espiritual, me puse en contacto por

https://opusdei.org/es-es/article/documentacion/


teléfono y acudí a la dirección que
me dieron, para conocer a D. José Mª
Escrivá de Balaguer, de quien yo no
sabía, hasta ese momento,
absolutamente nada, ni tampoco,
naturalmente, de la existencia del
Opus Dei. La entrevista fue decisiva
en mi vida, en un hotelito de la
Colonia del Viso (Jorge Manrique 19),
entonces casi a las afueras de
Madrid.

“En una salita alegre, tapizada de
rosa viejo, se destacó la figura del
Padre, nos sentamos y me preguntó:
‘¿Qué quieres de mí?'. Yo contesté,
sin saber por qué: ‘Creo que tengo
vocación’. El Padre me miraba... ‘Eso
yo no te lo puedo decir. Si quieres,
puedo ser tu director espiritual,
confesarte, conocerte, etc.’. Eso era
exactamente lo que yo buscaba. Tuve
la sensación clara de que Dios me
hablaba a través de aquel sacerdote,
no sólo con sus palabras, sino con su
oración de petición por mí, que se



reflejaba en lo que pensaba mi
cabeza y hablaba mi boca.

Sentí una Fe grande, fuerte reflejo de
la suya y me puse interiormente en
sus manos para toda mi vida”[17].

A menudo, para recibir el reflejo de
la fe y del contacto con Jesucristo,
necesitamos el acompañamiento
espiritual que se puede impartir
dentro o fuera de la confesión. Por
eso, muchas veces, al ayudarnos a
ponernos delante de Dios con todo lo
que somos, descubrimos el sentido
profundo de nuestra existencia, la
vocación a la que estamos llamados,
aquella historia de amor en la que el
Señor nos quiere.

[1] Existen las charlas también de
acompañamiento espiritual con
laicos; aquí se tratará de la que se
encarga a los sacerdotes

[2] S. Josemaría, Conversaciones, n.
115



[3] S. Josemaría, Es Cristo que pasa, n.
64

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1441

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1441

[6] Cfr. Código de Derecho Canónico,
can. 983 y siguientes.

[7] José Miguel Cejas, Los cerezos en
flor, Rialp, Madrid 2013, p. 69. Relato
de Ana María Brun, argentina, que,
tras pedir la admisión como
numeraria en el Opus Dei, se fue a
comenzar la labor de la Obra en
Japón.

[8] Cfr. S. Pablo: 1 Co 9, 22

[9] “La tarea de dirección espiritual
hay que orientarla no dedicándose a
fabricar criaturas que carecen de
juicio propio, y que se limitan a
ejecutar materialmente lo que otro



les dice; por el contrario, la dirección
espiritual debe tender a formar
personas de criterio. Y el criterio
supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espíritu, educación de la
voluntad” (S. Josemaría, 
Conversaciones, n. 93).

[10] Cfr. S. Josemaría, Camino, n. 292

[11] S. Josemaría, En diálogo con el
Señor, 90. Añade en ese punto
también: “Los sacramentos confieren
la gracia ex opere operato –por la
propia virtud del sacramento–, y
también ex opere operantis, según las
disposiciones de quien los recibe”.

[12] Papa Francisco, homilía 30-
III-2019

[13] Pedro Casciaro, Soñad y os
quedaréis cortos, Rialp, Madrid 1994
(4ª), p. 23. El relato está tomado de
las pp. 21-24.



[14] Ibid., pp. 23-24.

[15] Benedicto XVI, encuentro con
niños de primera Comunión en la
Plaza de S. Pedro, 15-X-2005

[16] Catecismo de la Iglesia Católica,
1458.

[17] M. Montero, En vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975), versión epub. La cita
está tomada del Archivo General de
la Prematura -AGP- en la sección de
la Beata Guadalupe -GOL-, con ref.
E00204 de 13-VII-1975. La cursiva es
subrayado en el original.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/confesion-
sacramental-jovenes-libertad-amor/

(17/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/confesion-sacramental-jovenes-libertad-amor/
https://opusdei.org/es-cl/article/confesion-sacramental-jovenes-libertad-amor/
https://opusdei.org/es-cl/article/confesion-sacramental-jovenes-libertad-amor/

	La confesión sacramental, un camino de libertad y de amor a Dios
	El sacramento de la confesión y la vida cristiana
	Los sacerdotes y la confesión en la labor de San Rafael
	Comenzar y recomenzar con la confesión
	Crecer por dentro: confesión y acompañamiento espiritual frecuente


