opusdei.org

Combate, cercania,
mision (6). «Mas
grande que tu
corazon»: Contricion
y reconciliacion

Solo Dios es mas grande que
nuestro corazon, y por eso solo
él puede curarlo, reconciliarlo
hasta el fondo. Sexta entrega de

la serie “Combate, cercania,
mision”.

10/09/2024



Parte de la fascinacion que Jesus
generaba en sus contemporaneos se
debia a su capacidad de curar lo
incurable. El Sefior atraia también
mucho interés por lo sorprendente
de algunos prodigios, por la fuerzay
originalidad de su predicacion, por
su simpatia y buen humor, porque
aparecia como el Mesias prometido
en las Escrituras..., pero muchos se
acercaban a su figura sobre todo por
los milagros que hacia con los
enfermos. Se habia corrido la voz de
que leprosos, paraliticos, ciegos,
sordomudos o0 personas con
problemas de movilidad habian
sanado gracias a sus palabras y sus
gestos.

Pero aquel misterioso médico
devolvia la salud a los cuerpos
también para mostrar un poder mas
grande: curar las almas. Jesus
reconcilia como solo lo podria hacer



Dios: viene a sanar el fondo de
nuestro corazon. «¢Qué es mas facil,
decir: “Tus pecados te son
perdonados”, o decir: “Levantate y
anda”? Pues para que sepais que el
Hijo del Hombre tiene potestad en la
tierra para perdonar los pecados —se
dirigio al paralitico—, a ti te digo:
levantate, toma tu camilla y marcha
a tu casa» (Lc 5, 23-24). Al Setior le
interesa, sobre todo, curar nuestra
ceguera interior: la que nos impide
darnos cuenta de todo lo que
recibimos de él; quiere curar nuestra
mudez, nuestra incapacidad de
poner palabras al mal que hay en
nosotros; la sordera que nos impide
atender a la voz de Dios y a las
necesidades de nuestro projimo;
nuestra paralisis para movernos
hacia lo que nos puede hacer
verdaderamente libres; o la lepra que
nos hace creernos indignos de un
Dios que nunca se cansa de
buscarnos. Cada momento de la vida
de Cristo, y en especial su pasion y su



resurreccion, manifiesta su deseo de
curar. Lo unico que necesita es
encontrar en nosotros ese mismo
deseo. La curacion solo es posible si
no escondemos nuestra herida ante
quien tiene el poder de sanar.

Dios es mas grande que
nuestro corazon

«Todo proviene de Dios, que nos
reconcilio con él por medio de Cristo
y nos confirio el ministerio de la
reconciliacion», escribe san Pablo a
los de Corinto. «Porque en Cristo,
Dios estaba reconciliando al mundo
consigo, sin imputarle sus delitos, y
puso en nosotros la palabra de
reconciliacion» (2Co 5,18-19). Las
primeras comunidades cristianas,
quiza por el contraste con la dura
l6gica social que las rodeaba, fueron
comprendiendo que la reconciliacion
con Dios y con los demds era un don
que solo podia venir de lo alto. Se
daban cuenta de que nosotros no



podemos «causar» el perdon de Dios
con nuestra penitencia o con
nuestros actos de reparacion, sino
que solamente podemos aceptar con
agradecimiento el regalo gratuito —
la «gracia»— que él nos ofrece.

Es facil que, sin darnos cuenta, nos
encontremos aplicando al perdén de
Dios la l6gica de un perdon
demasiado humano. Para una
mentalidad estrictamente legal, lo
importante es el pago de una
sancion, la cantidad que se tiene que
reparar, el esfuerzo por regresar a
un equilibrio anterior al dafio. Pero
precisamente esa logica, con la
desesperacion silenciosa que puede
generar en quien no tiene como
reparar, es lo que Jesus vino a
superar. «jMira qué entrafias de
misericordia tiene la justicia de Dios!
—Porque en los juicios humanos, se
castiga al que confiesa su culpa: y, en
el divino, se perdona»™.



La primera carta de san Juan
también da cuenta de esta noticia
consoladora, con unas palabras que
nos pueden llenar de paz: «<En su
presencia tranquilizaremos nuestro
corazon, aunque el corazon nos
reproche algo, porque Dios es mas
grande que nuestro corazon y conoce
todo» (1]Jn 3,19-20). Jesus repite unay
otra vez que ha venido a salvarnosy
no a condenarnos™, pero aun asi
pueden surgir facilmente en nuestro
interior voces que traten de
inquietarnos: la de una esperanza
débil, que invita a tirar la toalla,
porque no acaba de creerse que Dios
puede perdonarlo todo; o la de la
soberbia, que no soporta constatar
una vez mas la propia debilidad.

El Papa nos alienta a salir al paso de
esas voces: «Tu, hermana, hermano,
si tus pecados te asustan, si tu pasado
te inquieta, si tus heridas no
cicatrizan, si tus continuas caidas te
desmoralizan y parece que has



perdido la esperanza, por favor, no
temas. Dios conoce tus debilidades y
es mas grande que tus errores. Dios
es mas grande que nuestros pecados,
es mucho mas grande. Te pide una
sola cosa: que tus fragilidades, tus
miserias, no las guardes dentro de ti;
sino que las lleves a €], las coloques
ante él, y de motivos de desolacion se
convertirdn en oportunidades de
resurreccion»,

En ese mismo sentido, san Josemaria
nos invitaba a fijarnos en los
personajes que se acercan a Jesus,
conscientes de que no tienen
ninguna posibilidad de pagar la
factura de su curacion, ni fisica ni
espiritual. Pero esa conviccion les
abre las puertas de la verdadera vida
espiritual, el espacio de la gratuidad,
en donde esa «gracia» es lo mas
importante: «¢Piensas que tus
pecados son muchos, que el Sefior no
podra oirte? No es asi, porque tiene
entrafas de misericordia (...).



Observad lo que nos cuenta san
Mateo, cuando a Jesus le ponen
delante a un paralitico. Aquel
enfermo no comenta nada: solo esta
alli, en la presencia de Dios. Y Cristo,
removido por esa contricion, por ese
dolor del que sabe que nada merece,
no tarda en reaccionar con su
misericordia habitual: ten confianza,
que perdonados te son tus
pecados»'.

Curame, Seiior, de lo que se
me oculta

La conviccion de que Dios siempre
nos perdona vibra también en el
corazon del salmista: «Te declaré mi
pecado, no te oculté mi delito. Dije:
“Confesaré mis culpas al Sefior”. Y Tu
perdonaste mi culpa y mi

pecado» (Sal 32,5). Asi nos acercamos
nosotros al misterio de la santa Misa:
para poder unirnos a la cruz de
Jesus, para entrar en su
transformacion amante de todo el



mal de la historia, empezamos por
reconocer con humildad nuestra
culpa; y nos golpeamos el pecho al
hacerlo, como para que el corazon
despierte®.

En esta insistencia por reconocer
nuestros pecados, conscientes o
inconscientes, algunos han querido
ver un posible desequilibrio
psicoldgico o un afan por cargar
pesos innecesarios en el alma. En
realidad, aunque hay tendencias
escrupulosas que bloquean el
crecimiento de la vida interior, existe
también un sano sentimiento de
culpa, indispensable para desplegar
las alas del corazon. Solamente hay
libertad alli donde hay
responsabilidad, donde nuestras
acciones son tomadas en serio. Todo
proceso de crecimiento espiritual
pasa por mirar de frente, con
realismo, a nuestras propias
acciones; también a aquellas en las
que experimentamos inquietud o



remordimiento. Necesitamos ver,
junto a Dios, nuestros pensamientos,
palabras, obras y omisiones'®:
comprender en qué hemos podido
herir —o, casi peor, tratar con
indiferencia— a Dios y a los demas;
en qué nos hemos hecho dafio a
nosotros mismos, dejando que crezca
en nuestra alma la cizafa. Porque
solo la verdad nos libera (cfr. Jn
8,32), especialmente la verdad sobre
nuestra propia vida.

En esta tarea habremos de evitar tres
tentaciones: primero, la de
minimizar nuestra culpa, por un
examen de conciencia superficial, o
por rehuir al silencio interior en el
que nos espera el Espiritu Santo para
mostrarnos nuestra propia verdad;
segundo, la de transferir la culpa a
los demas o a las circunstancias, de
manera que aparezcamos
habitualmente como victimas, o
como si nunca hiciéramos dafio a
nadie; y, en ultimo lugar, una



tentacion que parece contraria a la
anterior, pero que acaba por llevar a
la misma complacencia estéril: la que
desvia nuestro arrepentimiento de
Dios y de los demas para centrarlo en
nuestro orgullo herido, en el hecho
de habernos fallado de nuevo a
nosotros mismos.

«¢Quién conoce sus faltas?
Purificame de lo que se me oculta.
Preserva a tu siervo de la arrogancia,
para que no me domine: asi quedaré
limpio e inocente del gran

pecado» (Sal 19,13-14). En el fondo de
un sano sentimiento de culpa no se
encuentra la actitud de «un maniaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada»', sino la humildad de
quien quiere descubrir qué es lo que
le aleja de Dios, qué es lo que crea
division en su alma y a su alrededor,
qué es lo que le impide dar y recibir
amor. No confesamos nuestra
«imperfeccién» sino nuestra
indiferencia o nuestro poco carifio,



manifestados en detalles concretos:
«¢Ha habido algo en mi que te pueda
a ti, Sefior, amor mio, doler?»®'. De
esa actitud puede salir la luz que nos
lleve a descubrir serenamente
nuestra propia verdad: a mirar en lo
mas profundo de nuestro corazon,
donde ya se encuentra, queriendo
abrirse camino en nosotros, el reino
de Dios (cfr. Lc 17,21). Un saludable
sentido de culpa es un aliado en
nuestro afan por ser mas de Dios; un
catalizador de nuestras «sucesivas
conversiones»", siempre que
recordemos que sin él no podemos
hacer nada.

Un sacramento que devuelve
la belleza al mundo

San Agustin decia que «la Iglesia es el
mundo reconciliado»"”. De ahi que
la familia de Dios se desarrolle
«reconciliando el mundo con Dios.
Esa es la gran mision apostolica de
todos»"". Y el sacramento de la



Reconciliacion es uno de los centros
neuralgicos de ese gran movimiento
de reconstruccion, de pacificacion,
de perdon. Es el mejor lugar desde el
que podemos tomar distancia de
nuestra culpa; ahi nos damos cuenta
de que, aunque somos pecadores, no
somos nuestro pecado; y de que, ante
un Padre que nos ama sin
condiciones, no necesitamos ocultar
nada. El sacramento de la
Reconciliacion nos ayuda a
enfrentarnos con nuestra fragilidad,
nuestras contradicciones, nuestras
heridas; y a mostrarlas al unico
médico que puede curarlas. San
Pablo lo hacia con una seguridad sin
limites: «Por eso, con sumo gusto me
gloriaré mas todavia en mis
flaquezas, para que habite en mi la
fuerza de Cristo» (2Co 12,9).

Esa confianza, sin embargo, va de la
mano de la contricion, el sufrimiento
del corazon por el mal que encuentra
dentro de si: «KLavame por completo



de mi culpa, y purificame de mi
pecado. Pues yo reconozco mi delito,
y mi pecado esta de continuo ante
mi» (Sal 51,4-5). La tradicion catdlica
suele diferenciar dos tipos de
contricion: la que surge del amor a
Dios —el arrepentimiento por haber
rechazado el amor de la Trinidad, es
decir, de las personas mas
importantes de mi vida—; o la que
surge, de manera indirecta, ya sea
por comprender el dafio ocasionado
con el pecado, sus consecuencias
espirituales, o la confianza en la
sabiduria de la Iglesia"®. La primera
es llamada «contricion perfecta»: por
ella, Dios nos perdona los pecados,
incluso graves, con tal de que nos
propongamos acudir al sacramento
de la Reconciliacion cuando sea
posible. La segunda es la llamada
«contricion imperfecta»; también es
un don de Dios que inicia un camino
espiritual, porque nos dispone a
recibir el perddn de los pecados en el
sacramento. Los actos de contricion,



que pueden ser breves oraciones
improvisadas a lo largo del dia —
iPerddn, Jesus!— despiertan ese
dolor del corazon; nos preparan para
recibir y para compartir mas
abundantemente la misericordia de
Dios.

El catecismo de la Iglesia nos
recuerda también que, junto al
sacramento de la Penitencia, inico
lugar en el que Jesus nos libera de los
pecados graves, también podemos
recibir de otras maneras la
reconciliacion de los demas pecados.
La Sagrada Escritura y los Padres
citan, entre ellos, «los esfuerzos
realizados para reconciliarse con el
projimo, las lagrimas de penitencia,
la preocupacion por la salvacion del
projimo (cfr. St 5,20), la intercesion
de los santos y la practica de la
caridad “que cubre multitud de
pecados” (1P 4,8)»"™. Sin embargo, la
Iglesia no deja de recomendar la
Confesion sacramental también para



esas faltas menos graves. San Pablo
VI recordaba que «la Confesion
frecuente sigue siendo una fuente
privilegiada de santidad, de paz y de
alegria»™. Y san Josemaria: «Acudid
semanalmente —y siempre que lo
necesitéis, sin dar cabida a los
escrupulos— al santo sacramento de
la Penitencia, al sacramento del
divino perdon, (...) y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y asi de bello lo restituiremos a
él, si aprendemos a
arrepentirnos»™".

La Confesion frecuente nos permite
afinar el corazon, y evita que nos
acostumbremos a nuestra frialdad, a
nuestras resistencias al amor de
Dios. Benedicto XVI comentaba una
vez: «Es verdad que nuestros
pecados son casi siempre 1os mismos,
pero limpiamos nuestras casas,
nuestras habitaciones, al menos una



vez por semana, aunque la suciedad
sea siempre la misma, para vivir en
un lugar limpio, para recomenzar; de
lo contrario, tal vez la suciedad no se
vea, pero se acumula. Algo semejante
vale también para el alma, para mi
mismo; si no me confieso nunca, el
alma se descuida y, al final, estoy
siempre satisfecho de mi mismo y ya
no comprendo que debo esforzarme
también por ser mejor, que debo
avanzar. Y esta limpieza del alma,
que Jesus nos da en el sacramento de
la Confesidn, nos ayuda a tener una
conciencia mas despierta, mas
abierta, y asi también a madurar
espiritualmente y como persona
humana»"?,

«El sacramento de la Reconciliacion
necesita volver a encontrar el puesto
central en la vida cristiana»"", ha
escrito el Papa Francisco. Mas alla de
la curacion de las grandes heridas, es
un necesario aliado en la vida
cristiana diaria: nos ayuda a



conocernos cada vez mejor, y a
familiarizarnos con el corazon
misericordioso de Dios. Dificilmente
superaremos de manera inmediata
todas las rutinas o disposiciones que
nos llevan al mal: la gracia cuenta
con la historia, y tiene que hacerse
una cosa con la nuestra™. Por eso,
sin expectativas irreales que nos
pueden hacer desesperar de nuestra
debilidad, o incluso de la gracia,
tengamos siempre la mirada puesta
en Jesus; no dejemos de acudir a
quien quiere y puede curarnos.
Porque la vida espiritual es «un
continuo comenzar y recomenzar. —
¢Recomenzar? {Si!: cada vez que
haces un acto de contricion»"?.

" San Josemaria, Camino, n. 309.
? Cfr. por ejemplo Jn 3,17; 12,47.

) Francisco, Homilia, 25-111-2022.



I San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
253.

51 Cfr. Misal romano, ritos iniciales.
) Ibid.

' San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 75.

¥ San Josemaria, Forja, n. 494.
®! Es Cristo que pasa, n. 57.
1% San Agustin, Sermén 96, n. 8.

M Océriz, Mensaje pastoral, 21-
X-2023.

U2 Cfr. Catecismo de la Iglesia, nn.
1452-1453.

131 1hid., n. 1434.

14 San Pablo VI, EX. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.

"3 Amigos de Dios, n. 219.



% Benedicto XVI, Catequesis, 15-
X-2005.

U7 Francisco, Misericordia et misera,
n. 11.

181 Cfr. Francisco, Gaudete et
exsultate, n. 50.

™! Forja, n. 384.

Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/combate-
cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-
corazon-contricion-y-reconciliacion/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/

	Combate, cercanía, misión (6). «Más grande que tu corazón»: Contrición y reconciliación
	Dios es más grande que nuestro corazón
	Cúrame, Señor, de lo que se me oculta
	Un sacramento que devuelve la belleza al mundo


