opusdei.org

Combate, cercania,
mision (14): El lugar
del encuentro

«Habla, habla con el Senor:
“Que me canso, Sefnor, que no
puedo mas. Sefior, que esto no
me sale; ;como lo

harias?”» (San Josemaria).

11/06/2025

Ser famoso no es nada sencillo: la
gente te busca por todas partes, y a
veces no tienes modo de esconderte
para gozar de un poco de calma. A
Jesus le sucedia con frecuencia. De



ahi que en ocasiones evitara las
ciudades o se retirara con sus
apostoles a lugares donde era menos
conocido, aunque eso no funcionaba
siempre. Como cuando fueron a
Fenicia, a la region de Tiro y Siddn,
esperando pasar desapercibidos...

Una corriente de mutua
confianza

En el entorno de esas ciudades, se
encuentran con una mujer
sirofenicia, que estaba sufriendo
mucho por causa de su hija, poseida
por un demonio especialmente
nocivo. Esta madre necesita ayuda, y
ha oido hablar de Jesus, de modo que
se pone a pedir a gritos al Sefior que
tenga compasion de ella. Pero Jesus,
nos dice el Evangelio, «no le
respondié palabra» (cfr. Mt 15,21-23).

Los discipulos no acaban de entender
como Jesus puede hacer oidos sordos
a una peticion tan insistente. Al cabo



de un rato se le acercan y le dicen:
«Atiéndela y que se vaya, porque
viene gritando detras de nosotros».
Pero el Sefior no solo no accede a su
peticion, sino que parece rechazarla
de lleno: «No he sido enviado sino a
las ovejas perdidas de la casa de
Israel». La madre, llena de dolor y de
amor por su hija, no se desanima. Se
echa al suelo ante Jesus, deteniendo
su marcha. No esta dispuesta a que el
Sefior pase de largo: «jSefior,
ayadame!» (Mt 15,23-25).

El dramatismo de la situacion quiza
hace pensar a los apostoles que,
ahora si, Jesus va a atenderla. Sin
embargo, la contestacion resulta aun
mas sorprendente e inesperada.
Estando ella aun postrada en el
suelo, le dice Jesus: «No esta bien
tomar el pan de los hijos y echarselo
a los perrillos». La mujer tampoco se
desanima ante esta negativa. En su
réplica no hay enfado, ni despecho,
sino una profunda humildad: «Es



verdad, Sefior, pero también los
perrillos comen de las migajas que
caen de la mesa de sus amos» (Mt
15,26-27).

Una corriente de mutua confianza
late en el fondo del didlogo entre esta
mujer y Jesus. El Sefior conoce la
audacia de su fe y ella confia del todo
en la bondad del corazon de Jesus...
Ella no lo sabe, pero, ademas de
darle esa gracia que le pide, Dios va a
apoyarse en ella para formar a sus
discipulos. A través de esta mujer,
Jesus esta preparando los corazones
de los doce para los horizontes
apostolicos que se les abriran dentro
de poco tiempo. Quienes recibiran el
mandato de ir a predicar el evangelio
por todo el mundo estan
descubriendo cémo una mujer
pagana puede tener mas fe en su
corazon que un rabino, o incluso que
ellos mismos, que estan todo el dia
con Jesus.



Ademas, esta mujer va a mostrar, a lo
largo de su dialogo con Jesus, algunas
de las disposiciones clave de la
oracion, como la humildad de
sabernos necesitados de ayuda, o la
confianza inquebrantable en el amor
que Dios nos tiene, a pesar de su
aparente silencio. Quiza pensaba en
ella Evagrio Pontico cuando escribio:
«No te aflijas si no recibes de Dios
inmediatamente lo que pides: es él
quien quiere hacerte mas bien
todavia mediante tu perseverancia
en permanecer con él en oracion»".
Pero volvamos al climax de la
conversacion. Jesus ha mantenido
todo lo posible esa «tension
pedagodgica» con la mujer y con sus
discipulos. Ahora, ante la sencillez
con que ella le habla de las migajas
bajo la mesa, Jesus desvela ya sus
verdaderos sentimientos: «Mujer,
iqué grande es tu fe! Que sea como tu
quieres. Y su hija quedo sana en
aquel instante» (Mt 15,28). La fe de



esta madre, su oracion llena de
perseverancia y de humildad,
dejaran sin duda una huella
profunda en los apdstoles.

Por otro lado, esta mujer, aun siendo
una extranjera, representa
simbolicamente a todo el Pueblo de
Dios. En ella se esta realizando una
vez mas aquel misterioso combate en
el que Jacob luchaba con Dios. Fruto
de esa lucha, Jacob le «arranca» a
Dios la bendicidn; y, con la bendicion,
recibe el nombre de Israel, que
significa «el que ha luchado con
Dios» (cfr. Gn 32,25-30) y que le
otorga una nueva mision en la vida.
También entre Jesus y la mujer se da
una especie de forcejeo, una lucha,
un combate que pone a prueba su fe
y su perseverancia. El gesto de
postrarse ante el Sefior para que no
pase de largo es una expresion
maravillosa de una oraciéon
perseverante, que no desfallece ante
las dificultades. Y, como le sucedio al



antiguo patriarca, también ese
forcejeo termina con la bendicion de
Dios, que alaba la fe de la madre y
libera a su hija.

En una conversacion
permanente

«El “combate espiritual” de la vida
nueva del cristiano es inseparable
del combate de la oracién»", leemos
en el Catecismo. Esta mujer ha
obtenido gracias abundantes a traves
de ese combate: se ha intensificado
su relacion personal con Dios, y de
esa relacion solo pueden salir cosas
buenas. Por eso, el camino hacia la
santidad consiste mds en extender el
dialogo con el Sefior a todo lo que
hacemos que en alcanzar una serie
de desafios o niveles de virtud que
no son necesariamente para
nosotros, o que en todo caso no se
daran de hoy para mafiana®. En
realidad, quiza una cosa acaba por
llevar a la otra, pero hay entre ellas



una clara primacia de la gracia, y por
tanto de la oracion'. «Porque sin
mi», dice el Sefior, «no podéis hacer
nada» (Jn 15,5).

Imaginemos, por ejemplo, que
alguien ha decidido poner un poco
mas de orden en su vida. Se ha
propuesto acostarse antes, a una
hora que le permita descansar lo
suficiente, para rendir mas en el
trabajo, tener mejor humor, y sacar
unos minutos para rezar todas las
mananas. Es una gran cosa, y
posiblemente un dia y otro lo
consiga, pero al siguiente falle, o se
deje absorber por el caos... Como en
todo proyecto que se emprende,
habra victorias y derrotas. Pero lo
decisivo non son los resultados. Lo
importante no es tanto el balance de
victorias frente a las derrotas, sino
como luchamos o, mas precisamente,
con quién luchamos. Porque la
batalla puede librarse en solitario,
contando principalmente o casi



exclusivamente con las propias
fuerzas; o abrirse, por el contrario, a
la relacion con Dios, convirtiendo ese
objetivo en tema de conversacion
con el Sefior: «Sefior, creo que tu
también quieres que me acueste
antes, pero me tienes que ayudar...»;
«Jesus, pon amor y esperanza en mi
corazon... ayadame a ilusionarme...
si soy un poco mas ordenado puedo
hacer mucho bien»; «Sefior, perdona
porque hoy me ha podido el caos;
ayadame mas»; «Jesus, voy a
ofrecerlo por las personas que estan
intentandolo también...».

En este caso estamos asistiendo a una
lucha centrada en Dios, en la que el
dialogo con el Sefior se va
alimentando de lo que tenemos entre
manos. Y viceversa: las cosas de cada
dia se van abriendo a nuestra
relacion con Dios. Para que un
propasito particular de mejora sea
eficaz, el Evangelio nos muestra que,
antes que nada, debe convertirse en



tema de muchas conversaciones con
Dios. Se trata de abrir todos nuestros
ambitos de actuacion a ese gran
horizonte de sentido que es nuestra
relacion con el Sefior. «Si trabajamos
con Cristo, todos nuestros esfuerzos
tienen sentido, incluso cuando no
llegan los resultados que esperamos,
porque el eco de las obras que se
hacen por amor llega siempre al
Cielo»".

Lo que de verdad alegra el corazon
de un padre o de una madre no es
tanto que su hijo pequeiio lo haga
todo bien, como que los mire de vez
en cuando y les sonria; que comparta
con ellos sus batallas. Los pequerios,
aunque se esfuercen, suelen
equivocarse con facilidad; pero
buscan continuamente el didlogo con
sus padres, a través de la mirada o de
los gestos, y siempre con el corazon.
Y esa corriente de amor y de
comunicacion es lo que mas desean
sus padres. También nuestro Padre



Dios espera eso mismo de nosotros:
una corriente de confianza, de amor
y de comunicacion. Y la vida entera
es el ambiente en el que se debe
desarrollar esta relacion confiada
con nuestro Padre Dios. San
Josemaria invitaba a todos a avanzar
por ese camino: «Habla, habla con el
Sefor: “Que me canso, Sefor, que no
puedo mas. Sefior, que esto no me
sale; ¢como lo harias?”»".

Vivir de esa relacién

Los apostoles, quiza sin darse
demasiada cuenta, vivian en un
dialogo continuo con el Sefior, que se
nutria de las circunstancias mas
normales del dia a dia. Los
Evangelios recogen infinidad de
situaciones en las que Jesus y los
suyos hablaban confiadamente. Le
preguntaban, le mostraban su
perplejidad o su entusiasmo. Los
doce, pues, ademas de discipulos y
testigos, eran amigos con quienes



Jesus compartia su intimidad (cfr. Jn
15,15). La personalidad de Jesus les
cautivaba y a la vez los llenaba de
asombro: para ellos Jesus era un gran
amigo y también un gran misterio.

Una de las cosas que mas les llamaba
la atencion era la relacion de Jesus
con el Padre. Veian la frecuencia con
la que se retiraba a orar. Poco a poco
se fueron dando cuenta de que Jesus
estaba siempre en conversacion
intima con su Padre Dios. El mismo
Jesus les hace ver que lo que dice y
hace brota de su relacion con el
Padre: «Yo no he hablado por mi
mismo, sino que el Padre que me
envio, El me ha ordenado lo que
tengo que decir y hablar» (Jn 12,49);
«Cuando hayais levantado al Hijo del
Hombre, entonces conoceréis que yo
soy, y que nada hago por mi

mismo» (Jn 8,28).

A veces nuestro Sefior exteriorizaba
esa conversacion intima con el



Padre. Por ejemplo, al regreso de los
setenta y dos discipulos que habia
enviado por delante a varios pueblos
y aldeas, y que volvian maravillados
por la experiencia de actuar en
nombre de Jesucristo: curaban,
expulsaban demonios... «Sefior,
hasta los demonios se nos someten
en tu nombre», le decian llenos de
alegria (Lc 10,17). Jesus se dirige
entonces en voz alta a su Padre, y
lleno de gozo, dice: «Yo te alabo,
Padre, Sefior del cielo y de la tierra,
porque has ocultado estas cosas a los
sabios y prudentes y las has revelado
a los pequefios. Si, Padre, porque asi
te ha parecido bien» (Lc 10,21).

Otra ocasion en la que escuchan a
Jesus hablar en voz alta con el Padre
es el instante solemne de la curacion
de Lazaro. En ese ambiente de dolor
por la muerte del amigo, Jesus toma
la palabra, y exclama: «Padre, te doy
gracias porque me has escuchado. Yo
sabia que siempre me escuchas, pero



lo he dicho por la muchedumbre que
esta alrededor, para que crean que
T me enviaste» (Jn 11,41-42).
Podemos imaginar el estupor de
quienes le escucharon hablar con su
Padre Dios de esta manera. ;Cémo no
se iban a quedar grabadas en sus
memorias estas palabras?

Al hablar asi, Jesus desvela a sus
amigos el misterio de su intimidad
divina: su vida interior. Lo mas
intimo de Jesus es su relacion con el
Padre. Jesus vive de esa relacion. Una
relacion que es un didlogo
ininterrumpido de conocimiento y
amor, que se concreta en el deseo
permanente de hacer su voluntad.
Asi se 1o hara ver a los suyos: «Mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado y llevar a cabo su
obra» (Jn 4,34). Jesus les esta

diciendo de muchas maneras que
vive de su relacion con el Padre, que
su intimidad personal es esa
relacion. La teologia lo expresara



diciendo que el Hijo es una relacion
subsistente: todo en la Segunda
Persona de la Santisima Trinidad es
filiacion, relacion al Padre!.

Poco a poco, pero especialmente con
el envio del Espiritu Santo, los
discipulos se irdn dando cuenta de
que esa fuente secreta, esa relacion
de Jesus con el Padre, es su identidad
mas personal. Y desearan participar
de ella. Por eso, en una ocasion,
Felipe le dira al Sefior: «Maestro,
mueéstranos al Padre y nos basta» (Jn
14,8). Y por eso también le piden a
Jesus que les ensefie a rezar, a
descubrir esa fuente de vida que de
la que El vive. Y Jesus les ensefiara el
Padrenuestro (cfr. Lc 11,1-4).

A través de Jesus, Verbo en quien
fueron creadas todas las cosas (cfr.
Col 1,16), también nosotros nos
encontramos, en lo mas intimo de
nuestro ser, en profunda relacion
con el Padre®™. Lo sentia muy



fuertemente en su corazon san
Ignacio de Antioquia cuando
escribia: «un agua viva habla dentro
de mi y me dice: Ven al Padre»"'. El
hecho de que Dios me ama, de que
me ha creado para que sea feliz con
él, constituye mi nucleo personal
mas auténtico, el sentido mas radical
de quién soy; y al revés, «el que no se
sabe hijo de Dios, desconoce su
verdad mas intima»"". Por eso, la
oracion no es un afiadido a nuestra
vida. La conversacion con Dios nos
permite habitar en nosotros mismos.
Estar en didlogo con Dios es estar en
nuestra casa interior, es ser quienes
realmente somos. Si la vida interior
de Jesus consiste en el didlogo
ininterrumpido con su Padre,
también nuestra vida interior ha de
nutrirse de ese mismo didlogo con
Dios, que es un didlogo de amor.

«Dios ama comunicarse, mas que en
el fragor del trueno o del terremoto,
en “el rumor de una brisa suave” (1R



19,12) o, como lo traducen algunos,
en una “sutil voz de silencio”. Este es
el encuentro importante, que no hay
que perder»"", decia el Papa Ledn
XIV a los dos dias de su eleccion. Y el
lugar de ese encuentro es el corazon:
«Es la morada donde yo habito (...).
Es nuestro centro escondido (...), el
lugar del encuentro, ya que, a
imagen de Dios, vivimos en
relacion»""?, Sin embargo, hay
corazones que viven en un
permanente monologo interior. Y
cuando un corazon vive asi, los
frutos no pueden ser de amor. Seran
mas bien de egoismo. Si la
conversacion interior esta centrada
en el yo, las obras estaran
fundamentalmente referidas
también a uno mismo. La queja
frecuente, el mal humor, los
enfados... pueden ser sintomas de la
frustracion que produce ese
monologo interior; porque «el
hombre bueno del buen tesoro de su
corazon saca lo bueno, y el malo de



su mal saca lo malo: porque de la
abundancia del corazon habla su
boca» (Lc 6,45).

El auténtico tesoro de un corazoén, el
unico verdadero tesoro, es su
relacion de amor con Dios. Esa es la
raiz de la que brotaran buenos
frutos, en palabras y obras. Por eso
Jesus dice que «solo Dios es

bueno» (Mc 10,18): fuera de él no hay
mas que tinieblas, tristeza, absurdo.
Es el vacio, el aislamiento de quien,
hecho para la relacion, se encuentra
en el fondo terriblemente solo. Solo
ante el futuro, ante la muerte, ante
las dificultades. «No es bueno que el
hombre esté solo» (Gn 2,18), dice
Dios en el relato de la creaciéon del
hombre. Y cuando el Angel anuncia a
la Virgen el sublime momento de la
Encarnacion, le dice que llamara a su
hijo Emmanuel, que significa, Dios-
con-nosotros. El Salvador tiene un
nombre que expresa precisamente
compaifiia, relacion personal. «Sin mi



no podéis hacer nada» (Jn 15,5): es la
relacion con Jesus la que nos salva, y
la que nos convierte en instrumentos
de salvacion para otros.

kK 3k

«Cristo permanece con nosotros.
Algunas veces, antes de comenzar un
trabajo, san Josemaria se dirigia asi
al Sefior: “Jesus, vamos a hacer esto
entre los dos”. Jesus esta con
nosotros, y nosotros somos
instrumentos suyos. Esto exige
actuar bien, trabajar bien; de lo
contrario, de alguna manera, es
como si hiciésemos “quedar mal” al
Sefior, por culpa del instrumento.
Jesus y yo. Es una relacion personal,
unica, insustituible. Pero, al mismo
tiempo, la union con Cristo —si es
auténtica— se hace union con el
Cuerpo de Cristo que es la Iglesia:
comunion con Dios, comunién de los
santos. La relacion “Jesus y yo” se



convierte en union para los demas,
con los demés»™?,

" Evagrio, De oratione, n. 34 (citado
en Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2737).

? Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2725.

Bl Cfr. Francisco, Gaudete et
Exsultate, nn. 11, 50.

“ Cfr. San Juan Pablo II, Novo
millennio ineunte, n. 38.

BIF. Océriz, «La luz que necesita el
mundo», meditacion, 11-05-2020,
opusdei.org.

® San Josemaria, notas de una
reunion en Valladolid, 22-10-1972,
recogidas en el documental «El
corazon del trabajo», opusdei.org.



I Cfr. Santo Tomads, Summa
Theologiae, 1, q. 29 a. 4 co.

B Cfr. Santo Tomads, Summa
Theologiae, 1, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

® San Ignacio de Antioquia, Ad Rom.
7, 2.

19 San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
26.

M 1,e6n XIV, Encuentro con los
cardenales, 10-05-2025.

2l catecismo, n. 2563.

"3 F Océriz, A la luz del Evangelio,
«Entre los dos» (opusdei.org).

Carlos Ruiz Montoya

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/

opusdei.org/es-cl/article/combate-
cercania-mision-14-oracion-lugar-del-
encuentro/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/
https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/
https://opusdei.org/es-cl/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/

	Combate, cercanía, misión (14): El lugar del encuentro
	Una corriente de mutua confianza
	En una conversación permanente


