
opusdei.org

Carta del Prelado (28
octubre 2020) |
Vocación al Opus Dei

En esta carta pastoral, Mons.
Fernando Ocáriz reflexiona
acerca del espíritu del Opus Dei
y de las características de la
dedicación a la Obra de los
fieles según las distintas
circunstancias personales.

06/11/2020



Sumario de la Carta del Prelado (28
octubre 2020)

I. El don de la vocación

Una gracia soberana

Un mismo espíritu

Una misma misión apostólica

Unos mismos medios

Unidad y diversidad

Con toda nuestra vida

II. La vocación a la Obra como
numeraria y numerario

Un corazón disponible

Un grupo clavado en la Cruz

III. La vocación a la Obra como
numeraria auxiliar

La prioridad de la persona y de la
familia



De todos los ambientes

Apostolado de los apostolados

IV. La vocación a la Obra como
agregada y agregado

Con carácter propio

El buen olor de Cristo

V. Sacerdotes de la Prelatura

Al servicio de los demás

VI. Sobre el celibato apostólico de
los numerarios y agregados

VII. La vocación a la Obra como
supernumeraria y supernumerario

Es mucha gracia de Dios

Matrimonio y familia

Incidir cristianamente en el propio
entorno



VIII. La vocación a la Obra como
agregado y supernumerario de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Con el centenario del nacimiento
de la Obra en el horizonte, y
pensando en el vasto panorama
apostólico que el Señor nos pone
ante los ojos, querría que
meditásemos, pausadamente y con
profundidad, en la enseñanza de san
Josemaría sobre cómo se concreta
para cada una y cada uno la
universal vocación cristiana a la
santidad. Desde el principio, nuestro
Padre comprendió que la
universalidad de la llamada
comportaba la posibilidad de la
plenitud del amor a Dios y a los



demás también en medio del mundo;
en nuestro mundo real, con sus luces
y sombras.

I. El don de la vocación

Una gracia soberana

2. Dios elige y llama a todos: «Nos ha
elegido en sí mismo, para que
seamos santos y sin mancha en su
presencia por el amor» (Ef 1,4). La
conciencia y responsabilidad ante
este don, mantenidas con juventud
de alma, nos llevarán a colaborar en
la santificación del mundo. En
comunión con todos en la Iglesia,
procuremos responder con
generosidad a la determinación de
esa vocación cristiana para cada uno
de nosotros en el Opus Dei.

Veamos la grandeza de esta llamada,
que llena nuestro caminar en este
mundo con un sentido de eternidad,
a pesar de nuestras limitaciones y
errores, y de las dificultades que



encontramos en el camino: «a pesar
de los pesares», como solía decir
nuestro Padre.

San Josemaría hablaba de «la gracia
soberana de la vocación». No se trata
de algo de un momento, sino de una
gracia permanente: «Es una visión
nueva de la vida (…) como si se
encendiera una luz dentro de
nosotros»; y es, a la vez, «un impulso
misterioso», una «fuerza vital, que
tiene algo de alud arrollador»[1]. En
pocas palabras, se trata de una gracia
que abraza nuestra vida entera y que
se manifiesta como luz y como
fuerza. Luz, que nos hace ver el
camino, lo que Dios quiere de
nosotros; y fuerza, para ser capaces
de responder a la llamada, decir que
sí y seguir adelante en ese camino.

En una de sus cartas, nuestro Padre
escribe que «en la vocación
intervienen solamente la gracia de
Dios –como causa propia– y la



generosidad del interesado, movido
por esta gracia»[2]. El Señor siempre
quiere que nuestra libertad –con la
gracia, que no nos quita la libertad,
sino que la perfecciona– tenga un
papel decisivo en la respuesta y, por
tanto, en la configuración misma de
la vocación. Una libertad que cuenta,
para el previo discernimiento,
también con la luz de los consejos de
quienes pueden y deben darlos.

Un mismo espíritu

3. Todos en la Obra –cada uno en sus
circunstancias personales– tenemos
una misma vocación: llamada a ser y
hacer el Opus Dei, con un mismo
espíritu, con una misma misión
apostólica, con unos mismos medios.

Todos tenemos el mismo espíritu, que
nos mueve a santificar la vida
ordinaria y, de un modo especial, el
trabajo. «No hay en la tierra una
labor humana noble que no se pueda
divinizar, que no se pueda santificar.



No hay ningún trabajo que no
debamos santificar y hacer
santificante y santificador»[3]. Este
espíritu nos lleva a buscar la unión
con Dios en lo que afrontamos en
cada momento de nuestra vida. Por
eso, la santificación del trabajo es 
quicio alrededor del cual gira, en
correspondencia a la gracia, nuestra
búsqueda de la santidad, de la
identificación con Jesucristo.

Esto lleva consigo una visión positiva
de las realidades terrenas, que son
las que Dios nos ha dado. Amamos
este mundo, sin ignorar lo que en él
se opone al bien (cfr. 1 Jn 2,15). Sus
inquietudes son también las nuestras
y, si sus alegrías normalmente nos
facilitan amarlo, sus tristezas nos
deben conducir a amarlo todavía
más. Qué consuelo y qué sentido de
responsabilidad suscitan estas
palabras de san Pablo: «Todas las
cosas son vuestras, vosotros sois de



Cristo, y Cristo de Dios» (1 Co 3,
22,23).

Y si la santificación del trabajo es 
quicio de nuestra santidad, el sentido
de la filiación divina es fundamento.
Filiación que es, por la gracia
santificante, nuestra introducción en
la vida divina de la Santísima
Trinidad, como hijos del Padre en el
Hijo por el Espíritu Santo. «Por la
gracia bautismal hemos sido
constituidos hijos de Dios. Con esta
libre decisión divina, la dignidad
natural del hombre se ha elevado
incomparablemente: y si el pecado
destruyó ese prodigio, la Redención
lo reconstruyó de modo aún más
admirable, llevándonos a participar
todavía más estrechamente de la
filiación divina del Verbo»[4].

Al ser fundamento, la filiación divina
da forma a nuestra vida entera: nos
lleva a rezar con confianza de hijos
de Dios, a movernos por la vida con



soltura de hijos de Dios, a razonar y
decidir con libertad de hijos de Dios,
a enfrentar el dolor y el sufrimiento
con serenidad de hijos de Dios, a
apreciar las cosas bellas como lo
hace un hijo de Dios. En definitiva, la
filiación divina «está presente en
todos los pensamientos, en todos los
deseos, en todos los afectos»[5]. Y se
expande necesariamente en
fraternidad. «El Espíritu mismo da
testimonio junto con nuestro espíritu
de que somos hijos de Dios» (Rm
8,16). Este testimonio es en nosotros
el amor filial a Dios[6], que lleva
consigo el amor fraterno. «Otros
beben de otras fuentes. Para
nosotros, ese manantial de dignidad
humana y de fraternidad está en el
Evangelio de Jesucristo»[7].

Centro y raíz de nuestra vida
espiritual, en fin, es el Sacrificio
Eucarístico. Es raíz objetivamente,
porque «la obra de nuestra
redención se efectúa cuantas veces se



celebra en el altar el sacrificio de la
Cruz, por medio del cual “Cristo, que
es nuestra Pascua, ha sido
inmolado” (1 Co 5,7)»[8].

Pero que subjetivamente la vida esté
realmente centrada en la Eucaristía
depende también de la personal
correspondencia a la gracia: «Lucha
para conseguir que el Santo
Sacrificio del Altar sea el centro y la
raíz de tu vida interior, de modo que
toda la jornada se convierta en un
acto de culto –prolongación de la
Misa que has oído y preparación
para la siguiente–, que se va
desbordando en jaculatorias, en
visitas al Santísimo, en ofrecimiento
de tu trabajo profesional y de tu vida
familiar»[9].

Del centro eucarístico de la vida
cristiana surge también el desarrollo
y la eficacia de la misión apostólica:
«Si el centro de tus pensamientos y
esperanzas está en el Sagrario, hijo,



¡qué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!»[10].

Una misma misión apostólica

4. Tenemos la misma misión
apostólica: estamos igualmente
llamados a santificarnos y a
colaborar con la misión de la Iglesia
en la transformación cristiana del
mundo; en nuestro caso, viviendo el
espíritu del Opus Dei. La misión
propia de la Obra solo puede ser
comprendida adecuadamente dentro
de la gran misión de la Iglesia, en la
que «todos somos llamados a ofrecer
a los demás el testimonio explícito
del amor salvífico del Señor, que más
allá de nuestras imperfecciones nos
ofrece su cercanía, su Palabra, su
fuerza, y le da un sentido a nuestra
vida»[11].

Solo en la Iglesia, Cuerpo místico de
Cristo, recibimos la fuerza para
servir con fecundidad al mundo de
nuestro tiempo. Por eso, aun con



todos nuestros límites, compartimos
los afanes, las preocupaciones y los
sufrimientos de la Iglesia en cada
época y en cada lugar. Cada una y
cada uno podemos hacer nuestra
aquella actitud de san Pablo: «¿Quién
desfallece sin que yo desfallezca?
¿Quién tiene un tropiezo sin que yo
me abrase de dolor?» (2 Co 11,29).

5. La misión apostólica no se limita a
unas determinadas actividades,
porque desde el amor a Jesucristo
todo lo podemos transformar en
servicio cristiano a los demás. Cada
uno realiza enteramente la misión de
la Obra con su propia vida: en su
familia, en su lugar de trabajo, en la
sociedad en la que vive, entre sus
amigos y conocidos. Por eso se
entiende la insistencia de san
Josemaría para que en la Obra se dé
siempre «una importancia primaria
y fundamental a la espontaneidad
apostólica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa, guiada por la



acción del Espíritu; y no a las
estructuras organizativas»[12]. Y de
ahí también que el apostolado
principal en la Obra sea el de
amistad y confidencia, realizado
personalmente por cada una y cada
uno.

A la luz de todo esto, se comprende
mejor en qué sentido «todas las
tareas apostólicas y los instrumentos
para ponerlas en marcha, son onus et
honor, carga y honor de todos:
numerarios, agregados y
supernumerarios, y también de los
cooperadores»[13]. La misión
apostólica la realizamos, por la
comunión de los santos, todos juntos
en todas partes. Por eso, refiriéndose
a todos en la Iglesia, san Josemaría
recuerda que «si ponemos los
medios, seremos la sal, la luz y la
levadura del mundo: seremos el
consuelo de Dios»[14].

Unos mismos medios



6. Para llevar a cabo nuestra misión,
Cristo es el camino. Y para seguirle
como discípulos y apóstoles, todos en
el Opus Dei tenemos los mismos
medios: las mismas normas y
costumbres de vida cristiana, y los
mismos medios de formación
espiritual y doctrinal. Según las
circunstancias personales, se viven
de un modo o de otro, pero el
conjunto es siempre sustancialmente
el mismo.

Conviene no perder de vista que se
trata de medios –y no de fines– que
conducen, por la gracia de Dios, a
crecer en la vida contemplativa en
medio de los afanes humanos,
alimentados por la sobreabundancia
de la vida en Cristo que nos dan los
sacramentos, y muy especialmente la
Sagrada Eucaristía.

Las prácticas de piedad son parte de
un diálogo de amor que abarca toda
nuestra vida y que nos llevan a un



encuentro personal con Jesucristo.
Son momentos en los que Dios nos
espera para compartir su vida con la
nuestra. El esfuerzo por cumplirlas
nos libera, pues «la santidad tiene la
flexibilidad de los músculos sueltos
(…). La santidad no tiene la rigidez
del cartón: sabe sonreír, ceder,
esperar. Es vida: vida
sobrenatural»[15].

De este modo, confiando en la
misericordia de Dios, procuraremos
vivir buscando siempre la perfección
de la caridad, según el espíritu que
Dios nos ha dado. Ser santos no es
hacer cada vez más cosas o cumplir
ciertos estándares que nos hayamos
impuesto como tarea. El camino a la
santidad, como nos explica san
Pablo, consiste en corresponder a la
acción del Espíritu Santo, hasta que
Cristo esté formado en nosotros (cfr.
Ga 4,19).

Unidad y diversidad



7. Nuestro Padre veía la labor de la
Obra como «un solo tejido»,
compuesto por los distintos modos de
vivir la misma vocación. Por eso
insistía en que en la Obra no hay
clases, ni miembros de primera o de
segunda: ni por las distintas
modalidades en que se vive la
vocación, ni por el tipo de trabajo
profesional que se desempeña. Como
en cualquier realidad de carácter
sobrenatural, lo esencial –que no se
puede juzgar en esta tierra– es la
correspondencia al amor de Dios.

San Josemaría expresaba esta unidad
de vocación diciendo que la nuestra
es «una sola vocación divina, un solo
fenómeno espiritual, que se adapta
con flexibilidad a las condiciones
personales de cada individuo y a su
propio estado. La identidad de
vocación comporta una igualdad de
dedicación, dentro de los límites
naturales que imponen esas diversas
condiciones»[16].



Como es natural, la unidad y
diversidad en la Obra incluyen la
relativa a hombres y mujeres: es
unidad de espíritu, de misión
apostólica y de medios, junto a la
separación de actividades propias de
unas y otros. Además, entre hombres
y mujeres, en los asuntos comunes a
toda la Obra, hay unidad de
dirección a nivel central y regional.
Los órganos de gobierno de hombres
y de mujeres tienen idéntica
iniciativa y responsabilidad. En
determinados casos importantes
establecidos por el Derecho, tienen la
misma capacidad de aceptar o
rechazar las propuestas del Prelado
o, en las Regiones, las del Vicario
regional.

Con toda nuestra vida

8. Podría parecer que algunos tienen
mayor dedicación a la misión de la
Obra que los demás. No es así. Todos
viven con igual dedicación, porque



ser y hacer el Opus Dei no consiste
solo, ni principalmente, en colaborar
en determinadas tareas o en las
labores corporativas de apostolado.
La vocación y la correspondiente
misión abarcan toda nuestra vida, no
solo una parte; toda la vida es
ocasión y medio de encuentro con
Jesucristo y de apostolado.

A propósito de esto mismo, escribía
san Josemaría que nuestra llamada
supone un «encuentro vocacional
pleno, porque –cualquiera que sea el
estado civil de la persona– es plena
su dedicación al trabajo y al fiel
cumplimiento de sus propios deberes
de estado, según el espíritu del Opus
Dei. Por esto, dedicarse a Dios en el
Opus Dei no implica una selección de
actividades, no supone dedicar más o
menos tiempo de nuestra vida para
emplearlo en obras buenas,
abandonando otras. El Opus Dei se
injerta en toda nuestra vida»[17]. 
Encuentro vocacional pleno,



omnicomprensivo de la propia vida,
con plenitud de dedicación, pues en
todo hay una llamada de Dios a
amarle y a servir a los demás, con un
amor que es libertad interior. Por
eso, como comentaba don Álvaro,
«exige la Obra una gran elasticidad:
un mínimo de reglamento, porque es
necesario; pero mínimo, para que la
letra no mate el espíritu: Littera enim
occidit, spiritus autem vivificat (2 Co
3,6)»[18].

9. Con estas páginas querría
invitaros también a renovar el
agradecimiento al Señor por el don
de la vocación. Un agradecimiento
gozoso, no solo por la belleza de la
Obra, al considerarla tal como la
quiere Dios en su conjunto, sino
también al contemplar, cada una y
cada uno, cómo esa belleza se hace
plenamente presente en el modo
personal en que cada fiel de la
Prelatura vive esa misma vocación:
como numerarios –en el caso de las



mujeres, también como numerarias
auxiliares–, como agregados, como
supernumerarios o como socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz.

En este contexto, querría insistir en
lo que os escribía hace unos meses: la
experiencia de la debilidad personal
propia y ajena, en comparación con
la estupenda propuesta que la fe
cristiana y el espíritu de la Obra nos
presentan, no nos debe producir
desánimo. Ante el desencanto que
pueda producirnos la desproporción
entre el ideal y la pobre realidad de
nuestra vida, tengamos la seguridad
de que podemos recomenzar cada
día con la fuerza de la gracia del
Espíritu Santo[19].

II. La vocación a la Obra como
numeraria y numerario

10. «En el corazón de la Obra, los
numerarios –llamados a una especial
misión de servicio– saben ponerse a
los pies de todos sus hermanos, para



hacerles amable el camino de la
santidad; para atenderles en todas
sus necesidades del alma y del
cuerpo; para ayudarles en sus
dificultades y hacer posible, con su
entregado sacrificio, el apostolado
fecundo de todos»[20]. De este modo
los numerarios dan vida a sus
hermanos: su labor, «al mantener
activo y despierto el espíritu en
todos, trae como consecuencia una
realidad extraordinaria de
fraternidad y de unidad»[21].

En las numerarias y numerarios, la
vocación al Opus Dei está
determinada por el don del celibato
apostólico y la plena disponibilidad
para las tareas de formación y las
labores apostólicas. Esta
disponibilidad, entendida y realizada
como una especial misión de servicio
a los demás, se ve facilitada en
principio por el hecho de que los
numerarios viven en un centro de la
Obra. Sin embargo, pueden



presentarse muchas circunstancias
que hagan conveniente que no sea
así. Eso no afecta ni a su identidad ni
a su misión, pues siempre se sabrán
al servicio de todos los demás,
residan donde residan.

Un corazón disponible

11. La disponibilidad de los
numerarios para servir a los demás
consiste en una auténtica 
disponibilidad del corazón: la libertad
efectiva de vivir solo para Dios y, por
Él, para los demás, unida a la
voluntad de ocuparse de las tareas
que en la Obra se necesiten.

Para unos, la disponibilidad se
concretará en colaborar en tareas de
formación y labores apostólicas,
mientras se dedican a un trabajo
profesional correspondiente a sus
talentos, estudios y preferencias,
para llevar allí la alegría del
Evangelio. Para otros, se tratará de
dedicarse como trabajo profesional a



la administración de los centros de la
Obra, o a tareas de formación, de
gobierno, de dirección o de
colaboración en actividades
apostólicas.

Por otra parte, la disponibilidad no
se limita a una actitud pasiva de
hacer lo que me pidan, sino que se
manifiesta en su plenitud cuando
pensamos qué talentos hemos
recibido de Dios para ponerlos a
disposición de la misión apostólica;
nos adelantamos, nos ofrecemos, con
iniciativa. Por eso, la disponibilidad
no es inmovilidad sino, al contrario,
el deseo habitual de moverse al paso
de Dios.

Es preciso entender y vivir la plena
disponibilidad como libertad, en el
sentido de no tener más atadura que
el amor (es decir, no estar atados
necesariamente a un trabajo, a un
lugar de residencia, etc., sin dejar por
eso de estar bien arraigados donde



estemos). Lo que nos hace libres no
son las circunstancias externas, sino
el amor que llevamos en el corazón.

Como concreción de esa particular
tarea de servicio, nuestro Padre ha
previsto que la labor de gobierno en
el Opus Dei recaiga en las
numerarias y los numerarios. La
dedicación a esos trabajos es
necesaria, pues sostiene la vida del
conjunto. Sin embargo, sería
equivocado pensar que están más
disponibles o que hacen más el Opus
Dei quienes tienen esa dedicación a
las tareas de gobierno o de
formación. En este sentido, don
Javier escribía en una de sus cartas:
«No hay más remedio que algunas
hijas y algunos hijos míos recorten su
actividad profesional –o incluso la
dejen de lado completamente, al
menos por algún tiempo–, para
dedicarse a ayudar a sus hermanos
en la vida espiritual y dirigir la labor
apostólica»[22].



Nuestro Padre expresa en muchos
lugares esa plena disposición
interior; por ejemplo: «Todos con
vocación divina, los numerarios han
de darse directamente e
inmediatamente al Señor en
holocausto, entregando todo lo suyo,
su corazón entero, sus actividades
sin limitación, su hacienda, su
honra»[23]. Se trata precisamente de
entregar libremente, para hacer la
Obra, todas las actividades, sean las
que sean, sin limitaciones. Como es
obvio, hay a veces circunstancias que
condicionan objetivamente la
posibilidad de asumir algunos
encargos o tareas en un determinado
momento. Por eso, insisto en que lo
importante es la disposición interior
de plena disponibilidad a servir a los
demás, por amor a Jesucristo.

Un grupo clavado en la Cruz

12. Recordemos también estas otras
palabras de san Josemaría: «Nuestro



Señor no quiere una personalidad
efímera para su Obra: nos pide una
personalidad inmortal, porque
quiere que en ella –en la Obra– haya
un grupo clavado en la Cruz: la Santa
Cruz nos hará perdurables, siempre
con el mismo espíritu del Evangelio,
que traerá el apostolado de acción
como fruto sabroso de la oración y
del sacrificio»[24]. Nuestro Padre no
indica quiénes forman este grupo
clavado en la Cruz, pero don Álvaro,
en la nota que comenta este párrafo,
señala que ya se ven aquí
anunciados o aludidos los diversos
modos de vivir la vocación en la
Obra. Por el contexto podemos
pensar que, en este caso, se refiere
sobre todo a los numerarios y
numerarias.

En algunos otros lugares, san
Josemaría se refiere también a los
sacerdotes como especialmente
clavados en la Cruz. Y es que, en
realidad, clavados en la Cruz



tenemos que estar todos, también los
agregados y los supernumerarios,
porque allí es donde encontramos al
Señor, como dice nuestro Padre en
palabras que expresan una profunda
experiencia personal suya: «Tener la
Cruz es identificarse con Cristo, es
ser Cristo y, por eso, ser hijos de
Dios»[25].

Aunque a las numerarias y
numerarios tal vez pueda resultaros
humanamente costoso dejar por un
tiempo una previa profesión, para
dedicaros profesionalmente a otro
tipo de actividades (la
administración de los centros de la
Obra, el gobierno, la formación, la
dirección o la colaboración en
actividades apostólicas), se trata de
un fecundo encuentro con la Cruz,
lugar de la más profunda
identificación con Cristo y fuente,
muchas veces insospechada, de una
gran alegría sobrenatural.



13. Cuando pedimos la admisión en
la Obra conocemos y adoptamos
libremente –¡por amor!– esta actitud
de disponibilidad, que nos lleva a
sumarnos a un proyecto divino. Al
mismo tiempo, como todo en la vida
espiritual, la efectiva maduración de
la entrega va creciendo con el
tiempo. Este crecimiento se da a
través de la formación, de la vida
interior y con diversas experiencias
de disponibilidad –pequeños cambios
de planes, encargos, etc.– que
preparan el alma para grandes
cambios, si fuesen necesarios. Como
es natural, los directores siempre
procuran contar previamente con el
parecer de los interesados cuando se
trata de encargos o cambios de
entidad importante, aunque estos,
manifestando con sencillez las
dificultades que puedan ver,
mantienen la disposición de estar
para lo que haga falta, por amor a
Dios y a las almas.



Lo decisivo, insisto, es que cada uno
tenga esta disposición interior
habitual de entrega a sus hermanos y
a tantísimas otras personas que
esperan nuestro servicio cristiano:
«Levantad los ojos y mirad los
campos que están dorados para la
siega» (Jn 4,35).

Esta actitud es perfectamente
compatible con una sana ambición
profesional y con una preocupación
lógica y responsable de sostenerse
económicamente y de atender a las
necesidades de nuestra familia
sobrenatural. La disponibilidad para
cambiar de tarea profesional, si la
Obra lo requiere, precisamente para
dedicarse a la formación de otros, va
de la mano con la convicción de ser
mujeres y hombres que quieren
estar, como sus iguales, en los
desafíos del mundo, porque su
misión es ayudar a transformarlo y
llevarlo a Dios. Y eso se hace también
de un modo muy eficaz desde los



puestos de dirección y de formación
en la Obra.

Las numerarias y los numerarios
vivís el don del celibato apostólico
como plenitud de amor en Cristo, que
abre a una paternidad y maternidad
espirituales. Estáis llamados a ser un
testimonio vivo de entrega total a
Dios, en medio del mundo, con una
disponibilidad plena al servicio de
todos: enamorados de Jesús, de los
demás y del mundo. Recibís una
peculiar llamada a custodiar una
familia sobrenatural y a preocuparos
por vuestros hermanos.

Tenéis un horizonte amplísimo: con
vuestra vida entregada, a veces quizá
escondida y sin brillo humano,
llegáis con fecundidad hasta el
último rincón del mundo.

III. La vocación a la Obra como
numeraria auxiliar



14. Las numerarias auxiliares tenéis
una función especial de servicio, que
desarrolláis creando y manteniendo
el ambiente de hogar cristiano en los
centros de la Obra. Hacéis realidad
esta tarea con vuestro trabajo
profesional, que en vuestro caso es la
Administración. Como sabéis, no se
trata solo de realizar una serie de
tareas materiales, que en diversas
medidas podemos y debemos hacer
entre todos, sino de preverlas,
organizarlas y coordinarlas de tal
manera que el resultado sea
precisamente ese hogar donde todos
se sientan en casa, acogidos, 
afirmados, cuidados y, a la vez,
responsables. Esto, que por lo demás
tiene gran importancia para toda
persona humana, repercute en la
fisonomía y en el temple espiritual
de la Obra entera, de todos y cada
uno de sus miembros. Las mujeres os
convertís así «en un apoyo
insustituible y en una fuente de
fuerza espiritual para los demás, que



perciben la gran energía»[26] de
vuestro espíritu.

La prioridad de la persona y de la
familia

15. Con vuestro trabajo cuidáis y
servís la vida en la Obra, poniendo la
persona singular como foco y
prioridad de vuestra labor. Esto es
una expresión muy concreta de que
la Obra es familia; una familia
verdadera, no en sentido metafórico.
Recordáis cómo nuestro Padre nos ha
dicho tantas veces que los vínculos
en la Obra son más fuertes que los de
la sangre, cosa que tiene
consecuencias también afectivas, de
cariño mutuo.

San Josemaría consideraba con
frecuencia que el trabajo de la
Administración es el mismo que
realizaba la Virgen. Por esto, el aire
de familia de la Obra debe ser como
un trasunto, como una continuación
de lo que fue –aunque no lo hayamos



visto, lo podemos imaginar– el
ambiente del hogar de Nazaret.

Aunque al trabajo propio de la
Administración de los centros se le
llame de distintas maneras en las
diferentes culturas, las numerarias
auxiliares en realidad sois hermanas,
madres, parte integrante de la
familia, igual que el Padre y las
demás hijas e hijos. Por la gracia que
habéis recibido de Dios para cuidar a
todos en la Obra, san Josemaría decía
que –si hubiese podido– habría sido
numeraria auxiliar. Os llamaba sus 
hijas pequeñas porque fuisteis las
últimas en llegar a la Obra, y no por
consideraros menores de edad. Al
contrario, confiaba especialmente en
vuestra fidelidad, madura y firme,
para sacar adelante las grandes
intenciones de la Obra.

De todos los ambientes

16. Es una estupenda realidad que
las numerarias auxiliares procedéis



de todos los ambientes. De hecho, a
veces algunas se plantean la duda
acerca de si Dios les pide ser
numeraria o numeraria auxiliar. Un
elemento a tener presente, entre
otros, es la propia inclinación a las
tareas más directamente orientadas
al servicio y cuidado de las personas.
Como es natural, el discernimiento
depende, en último término, de cada
una, con la orientación de la
dirección espiritual y de las
directoras.

En todo caso, se comprende que el
trabajo de la Administración reviste
una gran dignidad: la de dar y
mantener el calor de hogar en una
familia. Además, quienes trabajan en
la Administración, «a través de esa
profesión –porque lo es, verdadera y
noble– influyen positivamente no
sólo en la familia sino en multitud de
amigos y de conocidos, en personas
con las que de un modo u otro se
relacionan, cumpliendo una tarea



mucho más extensa a veces que la de
otros profesionales»[27].

Apostolado de los apostolados

17. San Josemaría valoraba el trabajo
de la Administración hasta el punto
de considerarlo apostolado de los
apostolados. Sin él, la Obra no podría
salir adelante.

Es apostolado de los apostolados, en
primer lugar, porque en sí mismo es
un apostolado directísimo. Insisto en
que no se limita a proporcionar unos
servicios materiales, en sí mismos
necesarios e importantes; sobre todo
es que esa tarea, transformada en
oración, influye muy directamente
en la formación humana y espiritual
de las personas del centro
administrado. El ambiente que creáis
forma, y forma mucho.

Vuestro trabajo bien realizado, en
efecto, materializa un espíritu y lo
comunica eficazmente por la vía de



los hechos, de modo concreto y
constante. Por eso procuráis dar la
mayor profesionalidad posible al
trabajo del hogar, como cada uno de
mis hijos hace con su propia tarea. Y
al elevarlo al horizonte del trabajo
santificado, ponéis la competencia
profesional directamente al servicio
de las personas, convirtiéndolo en un
factor de humanización y de
inspiración para el trabajo
profesional de todos.

En segundo lugar, el trabajo de la
Administración es apostolado de los
apostolados porque hace posibles los
demás, actuando a modo de savia e
impulso, especialmente en la medida
en que procuráis transformarlo en
diálogo con Dios. «Al trabajar en la
Administración –os escribía san
Josemaría–, participáis en todos los
apostolados, colaboráis en toda la
labor. Su buena marcha es una
condición necesaria, el mayor de los
impulsos para toda la Obra, si lo



hacéis con amor de Dios»[28]. Se
nota mucho cuando, en los
comienzos del trabajo apostólico en
un país o en una ciudad, aún no hay
Administración; también se nota que,
cuando ya la hay, la Obra toma más
vida y más dinamismo. Además,
como es lógico, las numerarias
auxiliares colaboráis en muchas
otras actividades apostólicas, en la
medida en que os resulta posible en
cada caso.

También decimos que la
Administración es la columna
vertebral de la Obra, porque sostiene
todo el cuerpo, que de otro modo no
se mantendría derecho. Esto es así,
gracias a Dios; se trata de algo que
debemos considerar y valorar
siempre. Naturalmente, también
constituís esta columna vertebral y
este apostolado de apostolados las
otras numerarias que trabajáis en la
Administración.



Mis hijas numerarias auxiliares
tenéis una misión entusiasmante:
trasformar este mundo, hoy tan lleno
de individualismo e indiferencia, en
un auténtico hogar. Vuestra tarea,
realizada con amor, puede llegar a
todos los ambientes. Estáis
construyendo un mundo más
humano y más divino, porque lo
dignificáis con vuestro trabajo
convertido en oración, con vuestro
cariño y con la profesionalidad que
ponéis en el cuidado de las personas
en su integridad.

IV. La vocación a la Obra como
agregada y agregado

Con carácter propio

18. Los agregados hacéis el Opus Dei
principalmente a través de un hondo
apostolado personal en vuestro
propio ambiente profesional y
familiar, y colaborando con los
numerarios en la atención de los
demás fieles de la Obra. Manifestáis



con vuestras vidas el carácter
libérrimo que tiene la actividad
apostólica de todo bautizado,
llevándola adelante con todas las
energías de un corazón célibe. Por
esto podía deciros san Josemaría: «Os
tengo envidia, vuestra entrega a Dios
es total y plena como la mía, pero
podéis llegar más lejos»[29]. ¿Qué
quería decir con esto? Quería decir
que lo principal es estar en medio del
mundo, en medio de las actividades,
de los trabajos, de las familias, para
llevar ahí la vida cristiana.

Os encontráis en circunstancias muy
variadas y os movéis en toda clase de
ambientes profesionales. Vuestra
vida se abre a un campo ilimitado de
posibilidades en las que encarnar y
difundir el espíritu del Opus Dei. Por
la variedad de vuestros orígenes,
llegáis a todo el tejido social; por la
mayor permanencia en cada lugar,
facilitáis el enraizamiento de los
apostolados en el territorio; vuestro



modo de vida os permite cultivar una
gran diversidad de relaciones y
hacerlo de un modo muy estable:
familiares, profesionales, de
vecindad, en el pueblo, ciudad o país
donde residís. «Llegáis a más», como
afirmaba san Josemaría, no solo en
extensión del apostolado, sino en
profundidad, también porque
mostráis vivencialmente lo que
supone una entrega a Dios en medio
del mundo, con corazón indiviso.

Se entiende muy bien, por esto, que
nuestro Padre deseara que los
agregados fueseis el doble en
número que los numerarios: porque
lo principal es la labor en medio de
las circunstancias ordinarias y de los
trabajos propios de cada una y de
cada uno.

Si alguno, planteándose su posible
vocación a la Obra, dudase entre
numerario o agregado, podría ser
necesario hacerle ver que sería una



equivocación pensar que ser
numerario es más que ser agregado.
Esto tiene mucha importancia en el
discernimiento de la vocación. Hay
casos en que la manera en la que se
concreta la vocación a la Obra es
evidente: por ejemplo, un hombre
casado puede ser supernumerario,
pero no agregado ni numerario. Sin
embargo, hay otros casos menos
evidentes, y el último discernimiento
lo tiene que hacer la persona
interesada: es ella la que
experimenta lo que Dios le pide
concretamente, dentro de una única
y común vocación. Lógicamente, por
prudencia, es muy oportuno
aconsejarse en la dirección
espiritual, y también con los
directores, que conocen a la persona
y desearán discernir con ella cuál es
la voluntad de Dios.

El buen olor de Cristo



19. Refiriéndose concretamente a las
agregadas y a los agregados, san
Josemaría escribía: «A través de su
trabajo –que a veces realizan en
obras corporativas–, en todas las
circunstancias de la sociedad, en
todos los sitios, en los más diversos
rincones de la tierra, llevan a todas
partes, entre sus compañeros, el
buen olor de Cristo; y se esfuerzan en
orientar con sentido cristiano las
tareas –tanto oficiales como
privadas– sociales, profesionales,
económicas, etc., de los que
pertenecen a su propia clase y
condición social. Y esto sin
necesidad, ordinariamente, de que
cambien de domicilio o de
trabajo»[30]. Por eso, he escuchado
directamente a don Javier afirmar –
recogiendo una enseñanza de san
Josemaría– que las agregadas y los
agregados expresáis de un modo
especialmente claro lo que es el Opus
Dei, por la santificación de la vida
ordinaria, del trabajo profesional y



de la vida familiar, sin cambiar de
sitio.

Los agregados en ocasiones trabajáis
en obras corporativas de enseñanza
o en otras actividades apostólicas.
Sin embargo, no es ese vuestro
principal modo de participar en la
misión de la Obra, pues toda ella está
en vuestras manos. A veces es
necesario que asumáis esos encargos,
pero lo principal es la santificación
de la vida ordinaria, el trato de
amistad y confidencia con la gente, y
cuando sea el caso acompañar a
vuestros amigos a los medios de
formación de las labores de san
Rafael y de san Gabriel… En una
palabra, Dios os llama a ser levadura
en medio de la masa. Lo importante
en vosotros, insisto, es la labor en
medio de las circunstancias
ordinarias y de los trabajos propios
de cada una y de cada uno.

V. Sacerdotes de la Prelatura



20. De entre los numerarios y
agregados surgen las vocaciones al
sacerdocio en la Obra, esenciales
como los laicos en la realidad
teológica y jurídica de la Prelatura.
Esta llamada no es una coronación
de la vocación a la Obra, sino un
nuevo modo de vivirla, con «más
obligación que los demás de poner el
corazón en el suelo como una
alfombra, para que sus hermanos
pisen blando»[31].

Junto a lo propio del ministerio
sacerdotal en la Iglesia –que tiene su
centro en la Eucaristía–, los
sacerdotes de la Prelatura se dedican
principalmente al servicio
ministerial de los demás fieles y a la
atención sacerdotal de sus
actividades apostólicas.
Concretamente, por la peculiar
misión pastoral de la Prelatura, se
ocupan sobre todo de la celebración
de los sacramentos de la Eucaristía y
de la Penitencia, de la predicación de



la Palabra de Dios, de la dirección
espiritual y de una extensa tarea de
formación doctrinal.

El hecho de que los sacerdotes de la
Prelatura vivan, como los demás, el
espíritu de la Obra, implica un cierto
estilo sacerdotal: en su ministerio
reflejan necesariamente la
secularidad; respetan y promueven
con gran delicadeza la
responsabilidad y la iniciativa de los
fieles laicos; actúan de manera
sobrenatural para acercar las
personas a Dios; fomentan en los
demás la libertad de espíritu, que es
amar; actúan con iniciativa para
tener un abundante trabajo
sacerdotal. Naturalmente, en la
medida de lo posible, también
colaboran en actividades de las
diócesis.

Al servicio de los demás

21. Al comienzo de una de sus cartas,
especialmente dirigida a sus hijos



sacerdotes, san Josemaría escribía:
«Os habéis ordenado, hijos míos
sacerdotes, para servir. Dejadme que
comience con el recuerdo de que
vuestra misión sacerdotal es una
misión de servicio. Os conozco, y sé
que esta palabra –servir– resume
vuestros afanes, vuestra vida toda, y
es vuestro orgullo y mi consuelo:
porque esa buena y sincera voluntad
que tenéis –como vuestros hermanos
laicos y vuestras hermanas– de estar
ocupados siempre en hacer el bien a
los demás, me da derecho a decir que
sois gaudium meum, et corona mea
(Flp 4, 1); mi gozo y mi corona»[32].

A los sacerdotes, el espíritu de
servicio os mueve a sentiros y a ser
en la práctica uno más entre vuestros
hermanos, conscientes de que en la
Obra hay «una sola clase, aunque
esté formada por clérigos y
laicos»[33]. Al mismo tiempo, con
vuestro ejemplo y vuestra palabra,
procuráis ser como despertadores de



los deseos de santidad en los demás e
instrumentos de unidad en la Obra.
Siendo siempre muy cercanos a
todos, procurad mantener un tono
humano adecuado, la gravedad
sacerdotal en el modo de
presentaros, en las conversaciones,
etc.

Hijos míos, si san Josemaría decía a
todos que «es de Cristo de quien
hemos de hablar, y no de nosotros
mismos»[34], los sacerdotes os
esforzáis especialmente por no
brillar, por no ser protagonistas,
procurando que el protagonismo y el
brillo de vuestra vida sean los de
Jesucristo, y que brillen en todo caso
vuestras hermanas y vuestros
hermanos. Para esto, como sabéis
bien y procuráis vivir, es
especialmente necesaria vuestra
unión con Dios, vuestra oración y
sacrificio alegre, en unidad de vida.



VI. Sobre el celibato apostólico de
los numerarios y agregados

22. La vocación a la Obra en los
numerarios y agregados, y
numerarias y agregadas, comporta el
celibato apostólico, que es un don de
Dios y respuesta a ese don por
correspondencia de amor al Amor.
«Tened siempre presente que es el
Amor –el Amor de los amores– el
motivo de nuestro celibato»[35]. Por
esto, no hay que considerar el
celibato solo ni principalmente como
una opción funcional, es decir, como
algo adecuado para dedicarnos más a
la labor de la Obra o para poder ir de
un sitio a otro. Es verdad que el
celibato hace eso posible o lo facilita,
pero su motivo fundamental es el de
ser un particular don de
identificación con la vida de Cristo.
«El celibato debe ser un testimonio
de fe: la fe en Dios se hace concreta
en esa forma de vida, que solo puede
tener sentido a partir de Dios.



Fundar la vida en él, renunciando al
matrimonio y a la familia, significa
acoger y experimentar a Dios como
realidad, para así poderlo llevar a los
hombres»[36].

El celibato apostólico no nos separa
de los demás; pero al comportar un
compromiso de corazón indiviso
para Dios ha de notarse en un tenor
de vida entregada, análogo al de una
persona casada, que no se comporta
como si no tuviera ningún
compromiso de fidelidad a su
consorte.

La vocación, vivida con radicalidad,
a veces choca con los estándares del
mundo. También aquí podemos
aplicar estas palabras más generales
de san Josemaría: «“Y ¿en un
ambiente paganizado o pagano, al
chocar este ambiente con mi vida, no
parecerá postiza mi naturalidad?”,
me preguntas. –Y te contesto:
Chocará sin duda, la vida tuya con la



de ellos; y ese contraste, por
confirmar con tus obras tu fe, es
precisamente la naturalidad que yo
te pido»[37].

Renovemos siempre de nuevo el
convencimiento de que el don del
celibato apostólico manifiesta una
predilección divina, una llamada a
una especial identificación con
Jesucristo, que comporta también,
incluso humanamente, pero sobre
todo sobrenaturalmente, más
capacidad para querer a todo el
mundo. De ahí que el celibato, que
prescinde de la paternidad y de la
maternidad físicas, haga posible una
maternidad o paternidad espirituales
mucho más grandes. Pero, en
cualquier caso, estará de hecho más
identificado con Cristo quien ame
más al Señor, ya sea célibe o casado,
pues también el matrimonio es un
«camino divino en la tierra»[38].



VII. La vocación a la Obra como
supernumeraria y supernumerario

Es mucha gracia de Dios

23. La mayor parte de los fieles del
Opus Dei la formáis los
supernumerarios, que procuráis
santificar todas las facetas de vuestra
vida, y de modo especial la vida
matrimonial y familiar, puesto que
ordinariamente sois personas
casadas. En 1947, san Josemaría
escribía así a sus hijos de España,
contestando a unas consideraciones
que había recibido sobre los
supernumerarios: «Leí las notas de
los supernumerarios. (…) En la
próxima semana te devolveré las
cuartillas, con alguna indicación
concreta: de todas formas, adelanto
que no podremos perder de vista que
no se trata de la inscripción de unos
señores en determinada asociación
(…) ¡Es mucha gracia de Dios ser
supernumerario!»[39]. Es Dios quien



da la gracia: mucha gracia, dice san
Josemaría; y una gracia grande: la de
la vocación a la Obra. Para los
supernumerarios, esta vocación
comporta una ayuda especial para
recorrer el propio camino de
santificación: el marcado por el
bautismo y, en la mayor parte de los
casos, por la recepción del
sacramento del matrimonio y la
formación de una familia.

La llamada presupone una elección y
se dirige, como he escrito antes, a
una misión: ser y hacer el Opus Dei
en la Iglesia. En la Instrucción de San
Gabriel, refiriéndose a las
supernumerarias y a los
supernumerarios, escribe san
Josemaría: «Yo veo esta gran
selección actuante (…). Todos, cada
uno sabiéndose escogido por Dios,
para lograr su santidad personal en
medio del mundo, precisamente en
el lugar que en el mundo ocupa, con
una piedad sólida e ilustrada, de cara



al cumplimiento gustoso –aunque
cueste– del deber de cada
momento»[40]. Por tanto, no veamos
nunca la vocación como un conjunto
de exigencias, de obligaciones –
aunque las tenga, lógicamente– sino,
antes que nada, como una elección
de Dios, como un gran don de Dios.

El horizonte que da sentido a vuestra
misión es ser «una levadura que
divinice a los hombres y, al hacerlos
divinos, los haga al mismo tiempo
verdaderamente humanos»[41].
Como Aquila y Priscila, que
acogieron a san Pablo en Corinto (cfr.
Hch 18,2) y que fueron quienes
anunciaron el Evangelio a Apolo y a
muchos más (cfr. Hch 18,26; Rm 16,3;
1 Co 16,19); como tantos de aquellos
primeros cristianos que tenían una
vida tan normal como la de sus
contemporáneos y que, al mismo
tiempo, eran sal de la tierra y luz de
un mundo que estaba en tinieblas.



«Entre los supernumerarios, hay
toda la gama de las condiciones
sociales, de profesiones y de oficios.
Todas las circunstancias y las
situaciones de la vida son
santificadas por esos hijos míos –
hombres y mujeres–, que dentro de
su estado y de su situación en el
mundo, se dedican a buscar la
perfección cristiana con plenitud de
vocación»[42]. Fijaos en cómo insiste
nuestro Padre en la plenitud de
vocación. Por lo que se refiere a la
variedad, es claro que se sigue del
hecho de que la Obra es un camino
de santificación y apostolado en la
vida ordinaria; una vida ordinaria
que admite toda la variedad de lo
humano y honesto.

Matrimonio y familia

24. La vocación en la Obra como
supernumerario se desarrolla en
primer lugar en el ámbito familiar.
«Vuestro primer apostolado está en



el hogar»[43]. San Josemaría tenía la
ilusión de que los hogares de los
supernumerarios y de las
supernumerarias fueran «luminosos
y alegres», «centros de irradiación
del mensaje evangélico»[44]. Esta es
la herencia que dejáis a la sociedad.
Por eso, también os escribía: «La
formación que os da el Opus Dei os
lleva a valorar la belleza de la
familia, la obra sobrenatural que
significa la fundación de un hogar, la
fuente de santificación que se
esconde en los deberes
conyugales»[45].

Además, estáis llamados a influir
positivamente en otras familias. En
particular, ayudando a que su vida
familiar tenga un sentido cristiano y
preparando a la juventud para el
matrimonio, para que muchos
jóvenes se ilusionen y estén en
condiciones de formar otros hogares
cristianos, de los que puedan surgir



también las numerosas vocaciones al
celibato apostólico que Dios quiera.

También los solteros y los viudos –y,
naturalmente, los matrimonios sin
hijos– podéis ver en la familia un
primer apostolado, pues siempre
tendréis, de un modo u otro, un
ambiente familiar que cuidar.

Incidir cristianamente en el propio
entorno

25. San Josemaría veía en vosotros
una gran movilización de cristianos,
que irradia en su trabajo y en su
entorno social el amor de Cristo,
principalmente a través de su
apostolado de amistad y confidencia.
Y que, al hacerlo, contribuye también
a mejorar las estructuras propias de
la sociedad, haciéndolas cada vez
más humanas y acordes con la vida
de hijos de Dios, tomando una parte
activa en la solución de los
problemas de nuestro tiempo.
«Hacéis un apostolado fecundísimo,



cuando os esforzáis por orientar con
sentido cristiano las profesiones, las
instituciones y las estructuras
humanas, en las que trabajáis y os
movéis»[46].

Es claro que la vocación y la
consiguiente misión de las
supernumerarias y de los
supernumerarios no se limita a vivir
unas prácticas de piedad, asistir a
unos medios de formación y
participar en alguna actividad
apostólica, sino que abarca toda
vuestra vida, porque todo en vuestra
vida puede ser encuentro con Dios y
apostolado. Hacer el Opus Dei es
hacerlo en la propia vida y, por la
comunión de los santos, colaborar a
realizarlo en todo el mundo. O, como
nos recordaba en frase gráfica
nuestro fundador, hacer el Opus Dei 
siendo cada uno Opus Dei.

Sentir la Obra como propia os lleva a
tener un vivo interés por formaros,



para llevar a Cristo a los demás y dar
razón de vuestra fe. De hecho, «la
formación que os da el Opus Dei es
flexible: se adapta, como el guante a
la mano, a vuestra situación personal
y social. (…) Siendo en nosotros único
el espíritu y únicos los medios
ascéticos, se pueden y se deben hacer
realidad en cada caso sin
rigideces»[47].

La flexibilidad que evita las rigideces
no significa que ser supernumerario
comporte una menor exigencia de
heroísmo o de radicalidad en el
seguimiento de Jesucristo. Por eso,
conviene que no nos fijemos tanto en
la diversidad de circunstancias como
en la esencia misma de lo que en esas
circunstancias es llamada de Dios,
misión dada por Dios. En cualquier
situación, de lo que se trata es de
estar con Jesucristo, de amar a
Jesucristo, de trabajar con Jesucristo
y de llevarlo a todas partes.



Cuando san Josemaría escribía que
«los supernumerarios se dedican
parcialmente al servicio de la
Obra»[48], se refería a la
disponibilidad material para las
labores apostólicas concretas, y no a
una parcialidad al hacer la Obra, ya
que esta tarea, insisto de nuevo, se
realiza con toda la vida. Por eso
escribe también nuestro Padre, al
hablar sobre la misión apostólica de
las supernumerarias y
supernumerarios: «No es este un
apostolado ejercido de manera
esporádica o eventual, sino
habitualmente y por vocación,
tomándolo como el ideal de toda la
vida»[49].

Dios cuenta con que,
espontáneamente y con iniciativa, os
abráis en abanico y llevéis a todo tipo
de personas la alegría del Evangelio.
«En vuestra acción apostólica habéis
de tener iniciativa, dentro del
margen amplísimo que señala



nuestro espíritu, para encontrar –en
cada lugar, en cada ambiente y en
cada tiempo– las actividades que
mejor se acomoden a las
circunstancias»[50].

Esta es la gran misión de mis hijas e
hijos supernumerarios, que no tiene
límites: «No deberá haber ningún
pueblo, donde no irradie nuestro
espíritu algún supernumerario»[51].

VIII. La vocación a la Obra como
agregado y supernumerario de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz

26. «Vosotros sois tan del Opus Dei
como yo», decía san Josemaría a los
sacerdotes y diáconos, agregados y
supernumerarios, de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, que no
están incardinados en la Prelatura.

Naturalmente, la llamada a la
santidad en medio del mundo
incluye también a los sacerdotes



seculares incardinados en las
diócesis. La vocación a la Obra es la
misma: la llamada divina a buscar la
santidad y ejercer el apostolado en
las circunstancias y en el
cumplimiento de los deberes propios
de cada uno, con el mismo espíritu y
los mismos medios ascéticos, y
formando parte de la familia del
Opus Dei.

La expresión jurídica de la
pertenencia a la Obra es ciertamente
diversa en los fieles de la Prelatura y
en los socios de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz no
incardinados en la Prelatura. Sin
embargo, la diversidad de vínculo
jurídico (respectivamente, de
jurisdicción o asociativo) no quita
nada a la identidad de la llamada a
tender a la santidad con el mismo
espíritu y medios específicos del
Opus Dei.



Esta diferencia jurídica permite que
la llamada a la Obra no os saque de
vuestro sitio, pues permanecéis
incardinados en vuestras respectivas
diócesis sin que cambie lo más
mínimo la relación con vuestro
Obispo y los restantes sacerdotes.
Vuestra vocación refuerza y facilita,
con los medios oportunos, el
cumplimiento fiel y generoso de los
compromisos sacerdotales y las
tareas ministeriales, haciéndoos más
amable vuestro camino de santidad.
Además, os corresponde
especialmente la promoción de las
vocaciones sacerdotales, y estáis
llamados a ser fermento de unidad
con los Obispos y de fraternidad
dentro del presbiterio de vuestra
diócesis.

¡Cómo os animaba en este sentido
nuestro Padre! «Procurad
acompañaros, también
humanamente. Tened un corazón de
carne, que de carne es el corazón con



el que amamos a Jesús y al Padre y al
Espíritu Santo. Si veis apurado a
alguno de vuestros hermanos, ¡id, id
a él, no esperéis a que os llame!»[52].

Da alegría considerar que la
santificación del trabajo –quicio de la
vida espiritual– para los socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
significa fundamentalmente
santificar la actividad sacerdotal. En
sus aspectos principales es ya
objetivamente una actividad sagrada;
pero, a la vez, como todo trabajo, es
lugar y medio de santificación
personal y de apostolado.

27. Nos vamos acercando al
centenario de aquel 2 de octubre de
1928, en que Dios hizo ver la Obra a
san Josemaría. Desde entonces, en el
mundo y en la Iglesia –y, por tanto,
también en la Obra– ha habido y



sigue habiendo tantas alegrías y
tantas penas.

El 27 de marzo de 1975, haciendo
oración mientras predicaba, nuestro
Padre rememoraba la relativamente
breve historia del Opus Dei: «Un
panorama inmenso: tantos dolores,
tantas alegrías. Y ahora, todo
alegrías, todo alegrías… Porque
tenemos la experiencia de que el
dolor es el martilleo del artista que
quiere hacer de cada uno, de esa
masa informe que somos, un
crucifijo, un Cristo, el alter Christus
que hemos de ser. Señor, gracias por
todo. ¡Muchas gracias!»[53].

La belleza de la vocación cristiana,
tal como el Señor la ha concretado en
la Obra para cada una y cada uno,
nos ha de llenar de alegría: por un
lado, de una sana alegría humana
ante tantas personas y cosas buenas;
por otro, muy especialmente de esa
alegría sobrenatural que, como



aseguraba nuestro Padre, tiene
«raíces en forma de Cruz». Nos llena
de gozo saber –considerémoslo de
nuevo– que «la Santa Cruz nos hará
perdurables, siempre con el mismo
espíritu del Evangelio, que traerá el
apostolado de acción como fruto
sabroso de la oración y del
sacrificio»[54].

Pedimos a la Virgen Santísima que
nos bendiga y nos recuerde
maternalmente que todos tenemos la
Obra en nuestras manos. Así,
secundando el querer de Dios y
correspondiendo a su gracia, la
historia que comenzó el 2 de octubre
de 1928 continuará, a pesar de
nuestra debilidad y de nuestros
errores, hasta el fin de los tiempos:
seguiremos trabajando con alegría,
buscando poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas, para gloria de Dios.

Con todo cariño os bendice



vuestro Padre

Roma, 28 de octubre de 2020

[1] Carta 9-I-1932, n. 9.

[2] Carta 12-XII-1952, n. 35.

[3] Carta 31-V-1954, n. 17.

[4] Carta 19-III-1967, n. 93.

[5] Amigos de Dios, n. 146.

[6] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Comentario a la epístola a los
Romanos, cap. 8, lec. 3.

[7] Francisco, Enc. Fratelli tutti, n.
277.

[8] Conc. Vaticano II, Const. Lumen
gentium, n. 3.

[9] Forja, n. 69.



[10] Ibid., n. 835.

[11] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, n. 121.

[12] Conversaciones, n. 19.

[13] Carta 31-V-1954, n. 34.

[14] Es Cristo que pasa, n. 74.

[15] Forja, n. 156.

[16] Carta 24-XII-1951, n. 137.

[17] Carta 25-I-1961, n. 11.

[18] Beato Álvaro del Portillo, nota
135 a la Instrucción sobre la obra de
San Miguel.

[19] Cfr. Mensaje, 20-VII-2020.

[20] Carta 29-IX-1957, n. 8.

[21] Ibid., n. 76.

[22] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 28-XI-1995, n. 16.



[23] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 113.

[24] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

[25] Meditación, 28-IV-1963.

[26] San Juan Pablo II, Carta ap. 
Mulieris dignitatem, n. 30.

[27] Conversaciones, n. 88.

[28] Carta 29-VII-1965, n. 11.

[29] Tertulia, 15-IX-1962.

[30] Carta 29-IX-1957, n. 13.

[31] Carta 8-VIII-1956, n. 7.

[32] Ibid., n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] Es Cristo que pasa, n. 163.

[35] Instrucción para la obra de San
Miguel, n. 84.



[36] Benedicto XVI, Discurso, 22-
XII-2006.

[37] Camino, n. 380.

[38] Conversaciones, n. 92.

[39] Carta al Consejo General del
Opus Dei, 18-XII-1947.

[40] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 9.

[41] Carta 9-I-1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.

[43] Ibid., n. 53.

[44] Es Cristo que pasa, n. 30.

[45] Carta 9-I-1959, n. 53.

[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Instrucción para la obra de San
Gabriel, n. 23.



[49] Ibid., n. 15.

[50] Carta 24-X-1942, n. 46.

[51] Carta 9-I-1959, n. 13.

[52] Notas de una reunión familiar
con sacerdotes, 26-X-1972, en Archivo
general de la Prelatura, sección P04
1972, II, p. 767.

[53] Palabras tomadas de su
predicación, en Archivo general de la
Prelatura, sección P01 1975, p. 809.

[54] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, n. 28.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgación pública,
total o parcial, sin autorización
expresa del titular del titular del
copyright)



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-cl/article/carta-

pastoral-28-octubre-2020-vocacion-
opus-dei/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-cl/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-cl/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/
https://opusdei.org/es-cl/article/carta-pastoral-28-octubre-2020-vocacion-opus-dei/

	Carta del Prelado (28 octubre 2020) | Vocación al Opus Dei

