
opusdei.org

«La vejez es el
tiempo de la ternura
de Dios»

Inspirándose en la figura de
Nicodemo, el Papa Francisco ha
destacado en la catequesis
sobre la ancianidad que la vida
terrenal es un “inicio” y no una
“conclusión”, porque
“caminamos hacia la
eternidad”.

08/06/2022

Queridos hermanos y hermanas:



Entre las figuras de ancianos más
relevantes en los Evangelios está
Nicodemo —uno de los jefes de los
Judíos— el cual, queriendo conocer a
Jesús, pero a escondidas, fue donde él
por la noche (cfr.Jn 3,1-21). 

En la conversación de Jesús con
Nicodemo emerge el corazón de la
revelación de Jesús y de su misión
redentora, cuando dice: «Porque
tanto amó Dios al mundo que dio a
su Hijo único, para que todo el que
crea en él no perezca, sino que tenga
vida eterna» (v. 16).

Jesús dice a Nicodemo que para “ver
el reino de Dios” es necesario
“renacer de lo alto” (cfr. v. 3). No se
trata de empezar de nuevo a nacer,
de repetir nuestra venida al mundo,
esperando que una nueva
reencarnación abra de nuevo
nuestra posibilidad de una vida
mejor. Esta repetición no tiene
sentido. Es más, vaciaría de todo



significado la vida vivida,
cancelándola como si fuera un
experimento fallido, un valor
caducado, un envase desechable. No,
no es esto, este nacer de nuevo, del
que habla Jesús, es otra cosa. 

Esta vida es valiosa a los ojos de Dios:
nos identifica como criaturas amadas
por Él con ternura. El “nacimiento de
lo alto”, que nos consiente “entrar”
en el reino de Dios, es una
generación en el Espíritu, un paso
entre las aguas hacia la tierra
prometida de una creación
reconciliada con el amor de Dios. Es
un renacimiento de lo alto, con la
gracia de Dios. No es un renacer
físicamente otra vez.

Nicodemo malinterpreta este
nacimiento, y cuestiona la vejez
como evidencia de su imposibilidad:
el ser humano envejece
inevitablemente, el sueño de una
eterna juventud se aleja



definitivamente, la consumación es
el puerto de llegada de cualquier
nacimiento en el tiempo. ¿Cómo
puede imaginarse un destino que
tiene forma de nacimiento?
Nicodemo piensa así y no encuentra
la forma de entender las palabras de
Jesús. ¿Qué es este renacer?

La objeción de Nicodemo es muy
instructiva para nosotros. En efecto,
podemos invertirla, a la luz de la
palabra de Jesús, en el
descubrimiento de una misión
propia de la vejez. De hecho, ser
viejos no sólo no es un obstáculo
para el nacimiento de lo alto del que
habla Jesús, sino que se convierte en
el tiempo oportuno para iluminarlo,
deshaciendo el equívoco de una
esperanza perdida. 

Nuestra época y nuestra cultura, que
muestran una preocupante
tendencia a considerar el nacimiento
de un hijo como una simple cuestión



de producción y de reproducción
biológica del ser humano, cultivan el
mito de la eterna juventud como la
obsesión —desesperada— de una
carne incorruptible. 

¿Por qué la vejez es despreciada de
tantas maneras? Porque lleva la
evidencia irrefutable de la
destitución de este mito, que quisiera
hacernos volver al vientre de la
madre, para volver siempre jóvenes
en el cuerpo.

La técnica se deja atraer por este
mito en todos los sentidos: esperando
vencer a la muerte, podemos
mantener vivo el cuerpo con la
medicina y los cosméticos, que
ralentizan, esconden, eliminan la
vejez. 

Naturalmente, una cosa es el
bienestar, otra cosa es la
alimentación del mito. No se puede
negar, sin embargo, que la confusión
entre los dos aspectos nos está



creando una cierta confusión mental.
Confundir el bienestar con la
alimentación del mito de la eterna
juventud. Se hace mucho para tener
de nuevo siempre esta juventud:
muchos maquillajes, muchas
operaciones quirúrgicas para
parecer más jóvenes. Me vienen a la
mente las palabras de una sabia
actriz italiana, la Magnani, cuando le
dijeron que tenía que quitarse las
arrugas, y ella dijo: “¡No, no las
toques! Han hecho falta muchos años
para tenerlas: ¡no las toques!”. Es
esto: las arrugas son un símbolo de la
experiencia, un símbolo de la vida,
un símbolo de la madurez, un
símbolo de haber hecho un camino.
No tocarlas para resultar jóvenes,
pero jóvenes de cara: lo que interesa
es toda la personalidad, lo que
interesa es el corazón, y el corazón
permanece con esa juventud del vino
bueno, que cuanto más envejece
mejor es.



La vida en la carne mortal es una
bellísima “incompleta”: como ciertas
obras de arte que precisamente en su
ser incompletas tienen un encanto
único. Porque la vida aquí abajo es
“iniciación”, no cumplimiento:
venimos al mundo así, como
personas reales, como personas que
progresan con la edad, pero son para
siempre reales. 

Pero la vida en la carne mortal es un
espacio y un tiempo demasiado
pequeño para custodiar intacta y
llevar a cumplimiento la parte más
valiosa de nuestra existencia en el
tiempo del mundo. La fe, que acoge
el anuncio evangélico del reino de
Dios al cual estamos destinados, tiene
un primer efecto extraordinario, dice
Jesús. Esta consiente “ver” el reino de
Dios. Nosotros nos volvemos capaces
de ver realmente las muchas señales
de aproximación de nuestra
esperanza de cumplimiento de lo



que, en nuestra vida, lleva la señal
del destino para la eternidad de Dios.

Las señales son las del amor
evangélico, de muchas maneras
iluminadas por Jesús. Y si las
podemos “ver”, podemos también
“entrar” en el reino, con el paso del
Espíritu a través del agua que
regenera.

La vejez es la condición, concedida a
muchos de nosotros, en la cual el
milagro de este nacimiento de lo alto
puede ser asimilado íntimamente y
hecho creíble para la comunidad
humana: no comunica nostalgia del
nacimiento en el tiempo, sino amor
por el destino final. En esta
perspectiva la vejez tiene una belleza
única: caminamos hacia el Eterno. 

Nadie puede volver a entrar en el
vientre de la madre, ni siquiera en su
sustituto tecnológico y consumista.
Esto no da sabiduría, esto no da
camino cumplido, esto es artificial.



Sería triste, incluso si fuera posible.
El viejo camina hacia adelante, el
viejo camina hacia el destino, hacia
el cielo de Dios, el viejo camina con
su sabiduría vivida durante la vida. 

La vejez por eso es un tiempo
especial para disolver el futuro de la
ilusión tecnocrática de una
supervivencia biológica y robótica,
pero sobre todo porque abre a la
ternura del vientre creador y
generador de Dios. 

Aquí, yo quisiera subrayar esta
palabra: la ternura de los ancianos.
Observad a un abuelo o una abuela
cómo miran a los nietos, cómo
acarician a los nietos: esa ternura,
libre de toda prueba humana, que ha
vencido las pruebas humanas y es
capaz de dar gratuitamente el amor,
la cercanía amorosa del uno por los
otros. Esta ternura abre la puerta a
entender la ternura de Dios. No
olvidemos que el Espíritu de Dios es



cercanía, compasión y ternura. Dios
es así, sabe acariciar. Y la vejez nos
ayuda a entender esta dimensión de
Dios que es la ternura. 

La vejez es el tiempo especial para
disolver el futuro de la ilusión
tecnocrática, es el tiempo de la
ternura de Dios que crea, crea un
camino para todos nosotros. 

Que el Espíritu nos conceda la
reapertura de esta misión espiritual
—y cultural— de la vejez, que nos
reconcilia con el nacimiento de lo
alto. Cuando nosotros pensamos en
la vejez así, después decimos: ¿por
qué esta cultura del descarte decide
descartar a los ancianos,
considerándoles inútiles? Los
ancianos son los mensajeros del
futuro, los ancianos son los
mensajeros de la ternura, los
ancianos son los mensajeros de la
sabiduría de una vida vivida. Vamos
adelante y miremos a los ancianos.



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/ancianos-
nicodemo-papa-francisco/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-cl/article/ancianos-nicodemo-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-cl/article/ancianos-nicodemo-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-cl/article/ancianos-nicodemo-papa-francisco/

	«La vejez es el tiempo de la ternura de Dios»

