
opusdei.org

A cinco años de la
Laudato si’, “No
somos Dios: la tierra
nos precede”

Tres expertos explican algunos
de los aspectos más
significativos de la Encíclica y
cómo los interpretan desde sus
particulares ópticas
profesionales.

22/05/2020

El próximo 24 de mayo se cumplen
cinco años desde que el Papa
Francisco estampara su firma y



pensamiento en la Encíclica Laudato
si’. Con el título Laudato si’, mi’
Signore (Alabado seas, mi Señor) el
Pontífice nos invita a alabar a Dios
por la belleza de la creación, como
un niño pequeño que contempla
lleno de orgullo las obras de su
Padre. Mientras que en el subtítulo
de la encíclica «El cuidado de la
casa común», resalta la idea que
permea toda la carta: el cristiano no
está solo, el cuidado del regalo de la
creación es una tarea que
compartimos con todos los hombres.

El texto ha contribuido con una
mirada integral al debate público de
la sustentabilidad de la vida humana
en la tierra. Tres expertos explican
algunos de los aspectos más
significativos y cómo los interpretan
desde sus particulares ópticas
profesionales.

Reflexionar sobre nuestro estilo de
vida, superar el individualismo.



Elneurólogo y filósofo, Alejandro
Serani se encantó desde el primer
momento con la Laudato si’: “Mi
impresión inmediata fue de
asombro, de entusiasmo y de
gratitud. Pienso que es uno de los
documentos más originales que se
han elaborado sobre el tema
ecológico, dentro y fuera de la
Iglesia. Es admirablemente complejo
y completo a la vez. Lleva a cabo una
síntesis de una cantidad de
elementos dispersos que en sí
mismos podrían no ser vistos como
muy originales, pero que encuentran,
al unirse entre ellos, una luminosa
inteligibilidad”.

Para Bebi Calvimontes, experta en 
sustentabilidad, la encíclica viene a
reafirmar lo que desde pequeña le
inculcaron sus padres: “Me hicieron
pensar muy temprano en la
maravilla de la vida y la
responsabilidad sobre la creación.
Nos incentivaron a reflexionar por



qué estamos acá. Por eso, junto con
mi hermana María José, fundamos
hace años una consultora, y la
encíclica vino a fundamentar lo que
nosotros siempre hemos trabajado y
creído, y lo que mucha gente -hasta
hace unos años atrás- veía con cierto
prejuicio”.

Por su parte, Raúl Lagomarsino,
profesor asociado experto en ética
empresarial del ESE Business School
de la Universidad de los Andes,
reflexiona sobre el rol ético que
deben tener los directivos de
empresas para que organizaciones y
medio ambiente convivan
armónicamente. “Algo que es
particularmente difícil y a lo cual se
refiere la encíclica, es la generosidad
intergeneracional. Es decir, yo
aprovecho los recursos sabiendo que
los tengo en custodia para la
siguiente generación, que no puedo
hacer lo que quiera, porque si lo
hago le estoy complicando la vida a



la generación que viene. Veo una
visión cortoplacista, un egoísmo que
se debe revertir. El problema es que
hacerlo tiene costos inmediatos que
casi nadie quiere pagar. El modelo
actual no es sostenible”.

Reconocer el valor de todo ser
humano

La relación estrecha entre el cuidado
del ambiente y la responsabilidad
respecto a los demás atraviesa toda
la encíclica. En diversos puntos el
Papa Francisco muestra la
incoherencia de un empeño por
salvar la creación material, mientras
se descuida a los demás seres
humanos y no se es capaz de
reconocer el valor de un pobre, de un
embrión humano o de un
discapacitado.

Ante esta disyuntiva, que
constantemente aqueja a la sociedad,
Raúl Lagomarsino explica:
“Evidentemente eso va a la médula



de lo que dice el Papa. El ser humano
no es parte de un engranaje. El
hombre es un fin en sí mismo, no es
un medio para otra cosa. La dignidad
no es adquirida, le viene dada por la
naturaleza. La persona no adquiere
esa dignidad por ser capaz de
realizar una tarea o tener dinero,
sino que proviene por ser persona
humana”.

Alejandro Serani aclara al respecto
que la clave es ahondar en las
motivaciones que se encuentran
detrás de la protección o
preservación del medio ambiente. “Si
lo que mueve es el temor, hasta
nuestro mismo prójimo aparece
como peligroso. Si lo que mueve es el
amor y el reconocimiento de la
dignidad y sacralidad de la
naturaleza, entonces la protección de
la vida y la protección de la
naturaleza convergen”, señala.



Ante esta aparente disyuntiva entre
la naturaleza y el hombre, Bebi
Calvimontes fundamenta con
conceptos antropológicos cristianos.
“Constantemente en mi trabajo
ayudo a profundizar en la escala de
valor que tienen los seres en la
naturaleza. Cuando conversas con
personas que quizás nunca habían
oído hablar de este orden, de
inmediato les hace sentido. En
muchas ocasiones es por falta de
formación y de información. Cuando
a una persona que se conmueve con
los pingüinos le explicas que el único
ser que es capaz de incidir en los
otros y dejar una huella en el
corazón es el ser humano, y que la
libertad es la parte inherente al
hombre, el concepto y el valor que
tenían del ser humano, cobra otra
dimensión”.

Conjugar la libertad y humildad



El Papa Francisco en su encíclica
pone énfasis en la libertad y la
humildad. Estas virtudes dan la
«capacidad de convivencia y de
comunión» (LS 228), de vivir el amor
fraterno, de prescindir de lo nuestro
de modo gratuito a favor de los otros
y ser conscientes «que nos
necesitamos unos a otros, que
tenemos una responsabilidad por los
demás y por el mundo, que vale la
pena ser buenos y honestos» (LS
229).

Raúl Lagomarsino cuenta que desde
que leyó la encíclica inicia sus clases
con una reflexión sobre la libertad y
la humildad: “Podemos hablar de
ética porque somos libres. De la
libertad parte todo. Dado que
podemos usarla mal, vale la pena
pensar en cómo la usamos. Y la
humildad va muy de la mano,
porque si hay algo en el mundo
empresarial que abunda, es la
soberbia. Veo cómo a gente exitosa se



le hace natural ese sentimiento de ‘yo
sé hacer las cosas’. Es importante
tener la humildad para reconocer
que uno puede usar mal la libertad.”

“Desde mi situación de filósofo, de
naturalista, de médico y de creyente -
señala Alejandro Serani- una de las
claves centrales de Laudato si’ se
encuentra en la recuperación del
reconocimiento del ser humano de
su carácter de criatura, su condición
creatural. Como bien lo ha
caracterizado la filósofa española
Ana Marta González, la modernidad
antropocéntrica ha pretendido
dominar la naturaleza y controlar
racionalmente la vida social. Esas
dos pretensiones prometeicas están
fracasando estrepitosamente en la
época presente. “El descubrimiento
consciente de la propia libertad debe
llevar a reconocer que la realización
del ser humano se logra en la
sinergia con el Creador y no en la
pugna contra Él. Si la persona se deja



humildemente querer por Dios,
recuperará en plenitud su libertad…
y se asombrará”, explica.

Si deseas bajar la Encíclica completa.
Puede hacerlo acá

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cl/article/a-cinco-anos-
de-la-laudato-si-no-somos-dios-la-tierra-

nos-precede/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-laudato-si/
https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-laudato-si/
https://opusdei.org/es-cl/article/a-cinco-anos-de-la-laudato-si-no-somos-dios-la-tierra-nos-precede/
https://opusdei.org/es-cl/article/a-cinco-anos-de-la-laudato-si-no-somos-dios-la-tierra-nos-precede/
https://opusdei.org/es-cl/article/a-cinco-anos-de-la-laudato-si-no-somos-dios-la-tierra-nos-precede/
https://opusdei.org/es-cl/article/a-cinco-anos-de-la-laudato-si-no-somos-dios-la-tierra-nos-precede/

	A cinco años de la Laudato si’​, “No somos Dios: la tierra nos precede”

