
opusdei.org

Tema 6. La Creación

La doctrina de la Creación
constituye la primera respuesta
a los interrogantes
fundamentales sobre nuestro
origen y nuestro fin.

26/12/2016

PDF► La Creación

RTF► La Creación

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/6.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/6.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


Introducción

La importancia de la verdad de la
creación estriba en que es «el
fundamento de todos los designios
salvíficos de Dios; [...] el comienzo de
la historia de la salvación, que
culmina en Cristo» (Compendio, 51).
Tanto la Biblia (Gn 1,1) como el Credo
inician con la confesión de fe en el
Dios Creador.

A diferencia de los otros grandes
misterios de nuestra fe (la Trinidad y
la Encarnación), la creación es «la
primera respuesta a los
interrogantes fundamentales sobre
nuestro origen y nuestro
fin» (Compendio, 51), que el espíritu
humano ya se plantea y, en parte,
puede también responder, como
muestra la reflexión filosófica; y los
relatos de los orígenes pertenecientes
a la cultura religiosa de tantos
pueblos (cfr. Catecismo, 285), no
obstante, la especificidad de la



noción de creación sólo se captó de
hecho con la revelación
judeocristiana.

La creación es, pues, un misterio de
fe y, a la vez, una verdad accesible a
la razón natural (cfr. Catecismo, 286).
Esta peculiar posición entre fe y
razón, hace de la creación un buen
punto de partida en la tarea de
evangelización y de diálogo que los
cristianos están siempre –
particularmente en nuestros días [1]
– llamados a realizar, como ya
hiciera San Pablo en el Areópago de
Atenas (Hch 17,16-34).

Se suele distinguir entre el acto
creador de Dios (la creación active
sumpta), y la realidad creada, que es
efecto de tal acción divina (la
creación passive sumpta) [2].
Siguiendo este esquema se exponen a
continuación los principales aspectos
dogmáticos de la creación.

1. El acto creador



1.1. «La creación es obra común de
la Santísima Trinidad» (Catecismo,
292)

La Revelación presenta la acción
creadora de Dios como fruto de su
omnipotencia, de su sabiduría y de
su amor. Se suele atribuir
especialmente la creación al Padre
(cfr. Compendio, 52), así como la
redención al Hijo y la santificación al
Espíritu Santo. Al mismo tiempo, las
obras ad extra de la Trinidad (la
primera de ellas, la creación) son
comunes a todas las Personas, y por
eso cabe preguntarse por el papel
específico de cada Persona en la
creación, pues «cada persona divina
realiza la obra común según su
propiedad personal» (Catecismo,
258). Este es el sentido de la
igualmente tradicional apropiación
de los atributos esenciales
(omnipotencia, sabiduría, amor)
respectivamente al obrar creador del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.



En el Símbolo
nicenoconstantinopolitano
confesamos nuestra fe «en un solo
Dios, Padre omnipotente, creador del
cielo y de la tierra»; «en un solo
Señor Jesucristo [...] por quien todo
fue hecho»; y en el Espíritu Santo
«Señor y dador de vida» (DH 150). La
fe cristiana habla, por tanto, no
solamente de una creación ex nihilo,
de la nada, que indica la
omnipotencia de Dios Padre; sino
también de una creación hecha con
inteligencia, con la sabiduría de Dios
–el Logos por medio del cual todo fue
hecho (Jn 1,3)–; y de una creación ex
amore (GS 19), fruto de la libertad y
del amor que es Dios mismo, el
Espíritu que procede del Padre y del
Hijo. En consecuencia, las
procesiones eternas de las Personas
están en la base de su obrar creador 
[3].

Así como no hay contradicción entre
la unicidad de Dios y su ser tres



personas, de modo análogo no se
contrapone la unicidad del principio
creador con la diversidad de los
modos de obrar de cada una de las
Personas.

«Creador del cielo y de la tierra»

«“En el principio, Dios creó el cielo y
la tierra”: tres cosas se afirman en
estas primeras palabras de la
Escritura: el Dios eterno ha dado
principio a todo lo que existe fuera
de él. Él solo es creador (el verbo
“crear” –en hebreo bara – tiene
siempre por sujeto a Dios). La
totalidad de lo que existe (expresada
por la fórmula “el cielo y la tierra”)
depende de aquel que le da el
ser» (Catecismo, 290).

Sólo Dios puede crear en sentido
propio [4], lo cual implica originar
las cosas de la nada ( ex nihilo) y no a
partir de algo preexistente; para ello
se requiere una potencia activa
infinita, que sólo a Dios corresponde



(cfr. Catecismo, 296-298). Es
congruente, por tanto, apropiar la
omnipotencia creadora al Padre, ya
que él es en la Trinidad –según una
clásica expresión– fons et origo, es
decir, la Persona de quien proceden
las otras dos, principio sin principio.

La fe cristiana afirma que la
distinción fundamental en la
realidad es la que se da entre Dios y
sus criaturas. Esto supuso una
novedad en los primeros siglos, en
los que la polaridad entre materia y
espíritu daba pie a visiones
inconciliables entre sí (materialismo
y espiritualismo, dualismo y
monismo). El cristianismo rompió
estos moldes, sobre todo con su
afirmación de que también la
materia (al igual que el espíritu) es
creación del único Dios trascendente.
Más adelante, Santo Tomás
desarrolló una metafísica de la
creación que describe a Dios como el
mismo Ser subsistente (Ipsum Esse



Subsistens). Como causa primera, es
absolutamente trascendente al
mundo; y, a la vez, en virtud de la
participación de su ser en las
criaturas, está presente íntimamente
en ellas, las cuales dependen en todo
de quien es la fuente del ser. Dios es 
superior summo meo y al mismo
tiempo, intimior intimo meo (San
Agustín, Confesiones, 3,6,11; cfr. 
Catecismo, 300).

«Por quien todo fue hecho»

La literatura sapiencial del AT
presenta el mundo como fruto de la
sabiduría de Dios (cfr. Sb 9,9). «Este
no es producto de una necesidad
cualquiera, de un destino ciego o del
azar» (Catecismo, 295), sino que tiene
una inteligibilidad que la razón
humana, participando en la luz del
Entendimiento divino, puede captar,
no sin esfuerzo y en un espíritu de
humildad y de respeto ante el
Creador y su obra (cfr. Jb 42,3; cfr. 



Catecismo, 299). Este desarrollo llega
a su expresión plena en el NT: al
identificar al Hijo, Jesucristo, con el
Logos (cfr. Jn 1,1ss), afirma que la
sabiduría de Dios es una Persona, el
Verbo encarnado, por quien todo fue
hecho (Jn 1,3). San Pablo formula
esta relación de lo creado con Cristo,
aclarando que todas las cosas han
sido creadas en él, por medio de él y
en vista de él ( Col 1,16-17).

Hay, pues, una razón creadora en el
origen del cosmos (cfr. Catecismo,
284) [5]. El cristianismo tiene desde
el comienzo una confianza grande en
la capacidad de la razón humana de
conocer; y una enorme seguridad en
que jamás la razón (científica,
filosófica, etc.) podrá llegar a
conclusiones contrarias a la fe, pues
ambas provienen de un mismo
origen.

No es infrecuente encontrarse con
algunos que plantean falsas



disyuntivas, como por ejemplo, entre
creación y evolución. En realidad,
una adecuada epistemología no sólo
distingue los ámbitos propios de las
ciencias naturales y de la fe, sino que
además reconoce en la filosofía un
necesario elemento de mediación,
pues las ciencias, con su método y
objeto propios, no cubren todo el
ámbito de la razón humana; y la fe,
que se refiere al mismo mundo del
que hablan las ciencias, necesita para
formularse y entrar en diálogo con la
racionalidad humana de categorías
filosóficas [6].

Es lógico, pues, que la Iglesia desde el
inicio buscara el diálogo con la
razón: una razón consciente de su
carácter creado, pues no se ha dado a
sí misma la existencia, ni dispone
completamente de su futuro; una
razón abierta a lo que la trasciende,
en definitiva, a la Razón originaria.
Paradójicamente, una razón cerrada
sobre sí, que cree poder hallar



dentro de sí la respuesta a sus
interrogantes más profundos, acaba
por afirmar el sinsentido de la
existencia, y por no reconocer la
inteligibilidad de lo real (nihilismo,
irracionalismo, etc.).

«Señor y dador de vida»

«Creemos que [el mundo] procede de
la voluntad libre de Dios que ha
querido hacer participar a las
criaturas de su ser, de su sabiduría y
de su bondad: “Porque tú has creado
todas las cosas; por tu voluntad lo
que no existía fue creado” ( Ap 4,11).
[...] “Bueno es el Señor para con
todos, y sus ternuras sobre todas sus
obras” (Sal 145,9)» (Catecismo, 295).
En consecuencia, «salida de la
bondad divina, la creación participa
en esa bondad (“Y vio Dios que era
bueno [...] muy bueno”: Gn
1,4.10.12.18.21.31). Porque la
creación es querida por Dios como
un don» (Catecismo, 299).



Este carácter de bondad y de don
libre permite descubrir en la
creación la actuación del Espíritu –
que «aleteaba sobre las aguas» (Gn
1,2)–, la Persona Don en la Trinidad,
Amor subsistente entre el Padre y el
Hijo. La Iglesia confiesa su fe en la
obra creadora del Espíritu Santo,
dador de vida y fuente de todo bien 
[7].

La afirmación cristiana de la libertad
divina creadora permite superar las
estrecheces de otras visiones que,
poniendo una necesidad en Dios,
acaban por sostener un fatalismo o
determinismo. No hay nada, ni
“dentro” ni “fuera” de Dios, que le
obligue a crear. ¿Cuál es entonces el
fin que le mueve? ¿Qué se ha
propuesto al crearnos?

1.2. «El mundo ha sido creado para
la gloria de Dios»(Concilio
Vaticano I)



Dios ha creado todo «no para
aumentar su gloria sino para
manifestarla y comunicarla» (San
Buenaventura, Sent., 2,1,2,2,1). El
Concilio Vaticano I (1870) enseña que
«en su bondad y por su fuerza
todopoderosa, no para aumentar su
bienaventuranza, ni para adquirir su
perfección, sino para manifestarla
por los bienes que otorga a sus
criaturas, el solo verdadero Dios, en
su libérrimo designio, en el comienzo
del tiempo, creó de la nada a la vez
una y otra criatura, la espiritual y la
corporal» (DS 3002; cfr. Catecismo,
293).

«La gloria de Dios consiste en que se
realice esta manifestación y esta
comunicación de su bondad para las
cuales el mundo ha sido creado.
Hacer de nosotros “hijos adoptivos
por medio de Jesucristo, según el
beneplácito de su voluntad, para
alabanza de la gloria de su gracia” (Ef
1,5-6): “Porque la gloria de Dios es el



hombre vivo, y la vida del hombre es
la visión de Dios” (San Ireneo, 
Adversus haereses ,
4,20,7)» (Catecismo, 294).

Lejos de una dialéctica de principios
contrapuestos (como ocurre en el
dualismo de corte maniqueo, y
también en el idealismo monista
hegeliano), afirmar la gloria de Dios
como fin de la creación no comporta
una negación del hombre, sino un
presupuesto indispensable para su
realización. El optimismo cristiano
hunde sus raíces en la exaltación
conjunta de Dios y del hombre: «el
hombre es grande sólo si Dios es
grande» [8]. Se trata de un optimismo
y una lógica que afirman la absoluta
prioridad del bien, pero que no por
ello son ciegos ante la presencia del
mal en el mundo y en la historia.

1.3. Conservación y providencia. El
mal



La creación no se reduce a los
comienzos; una vez «realizada la
creación, Dios no abandona su
criatura a ella misma. No sólo le da el
ser y el existir, sino que la mantiene
a cada instante en el ser, le da el
obrar y la lleva a su
término» (Catecismo, 301). La
Sagrada Escritura compara esta
actuación de Dios en la historia con
la acción creadora (cfr. Is 44,24; 45,8;
51,13). La literatura sapiencial
explicita la acción de Dios que
mantiene en la existencia a sus
criaturas. «Y ¿cómo habría
permanecido algo si no hubieses
querido? ¿Cómo se habría
conservado lo que no hubieses
llamado?» ( Sb 11,25). San Pablo va
más lejos y atribuye esta acción
conservadora a Cristo: «él existe con
anterioridad a todo, y todo tiene en él
su consistencia» (Col 1,17).

El Dios cristiano no es un relojero o
arquitecto que, tras haber realizado



su obra, se desentiende de ella. Estas
imágenes son propias de una
concepción deísta, según la cual Dios
no se inmiscuye en los asuntos de
este mundo. Pero esto supone una
distorsión del auténtico Dios creador,
pues separan drásticamente la
creación de la conservación y
gobierno divino del mundo [9].

La noción de conservación “hace de
puente” entre la acción creadora y el
gobierno divino del mundo
(providencia). Dios no sólo crea el
mundo y lo mantiene en la
existencia, sino que además
«conduce a sus criaturas a la
perfección última, a la que Él mismo
las ha llamado» (Compendio, 55). La
Sagrada Escritura presenta la
soberanía absoluta de Dios, y
testimonia constantemente su
cuidado paterno, tanto en las cosas
más pequeñas como en los grandes
acontecimientos de la historia (cfr. 
Catecismo, 303). En este contexto,



Jesús se revela como la providencia
“encarnada” de Dios, que atiende
como Buen Pastor las necesidades
materiales y espirituales de los
hombres (Jn 10,11.14-15; Mt 14,13-14,
etc.) y nos enseña a abandonarnos a
su cuidado (Mt 6,31-33).

Si Dios crea, sostiene y dirige todo
con bondad, ¿de dónde proviene el
mal? «A esta pregunta tan
apremiante como inevitable, tan
dolorosa como misteriosa no se
puede dar una respuesta simple. El
conjunto de la fe cristiana constituye
la respuesta a esta pregunta [...]. No
hay un rasgo del mensaje cristiano
que no sea en parte una respuesta a
la cuestión del mal» (Catecismo, 309).

La creación no está acabada desde el
principio, sino que Dios la hizo in
statu viae, es decir, hacia una meta
última todavía por alcanzar. Para la
realización de sus designios, Dios se
sirve del concurso de sus criaturas, y



concede a los hombres una
participación en su providencia,
respetando su libertad aun cuando
obran mal (cfr. Catecismo, 302, 307,
311). Lo realmente sorprendente es
que Dios «en su providencia
todopoderosa puede sacar un bien de
las consecuencias de un
mal» (Catecismo, 312). Es una
misteriosa pero grandísima verdad
que «todo coopera al bien de los que
aman a Dios» (Rm 8,28) [10].

La experiencia del mal parece
manifestar una tensión entre la
omnipotencia y la bondad divinas en
su actuación en la historia. Aquélla
recibe respuesta, ciertamente
misteriosa, en el evento de la Cruz de
Cristo, que revela el “modo de ser” de
Dios, y es por tanto fuente de
sabiduría para el hombre (sapientia
crucis).

1.4. Creación y salvación



La creación es «el primer paso hacia
la Alianza del Dios único con su
pueblo» (Compendio, 51). En la Biblia
la creación está abierta a la
actuación salvífica de Dios en la
historia, que tiene su plenitud en el
misterio pascual de Cristo, y que
alcanzará su perfección final al final
de los tiempos. La creación está
hecha con miras al sábado, el
séptimo día en que el Señor
descansó, día en que culmina la
primera creación y que se abre al
octavo día en que comienza una obra
todavía más maravillosa: la
Redención, la nueva creación en
Cristo (2 Co 5,7; cfr. Catecismo,
345-349).

Se muestra así la continuidad y
unidad del designio divino de
creación y redención. Entre ambas
no hay ningún hiato, pues el pecado
de los hombres no ha corrompido
totalmente la obra divina, sino un
vínculo. La relación entre ambas –



creación y salvación- puede
expresarse diciendo que, por una
parte, la creación es el primer
acontecimiento salvífico; y por otra
que, la salvación redentora tiene las
características de una nueva
creación. Esta relación ilumina
importantes aspectos de la fe
cristiana, como la ordenación de la
naturaleza a la gracia o la existencia
de un único fin sobrenatural del
hombre.

2. La realidad creada

El efecto de la acción creadora de
Dios es la totalidad del mundo
creado, “cielos y tierra” ( Gn 1,1).
Dios es «Creador de todas las cosas,
de las visibles y de las invisibles,
espirituales y corporales; que por su
omnipotente virtud a la vez desde el
principio del tiempo creó de la nada
a una y otra criatura, la espiritual y
la corporal, es decir, la angélica y la
mundana, y después la humana,



como común, compuesta de espíritu
y de cuerpo» [11].

El cristianismo supera tanto el
monismo (que afirma que la materia
y el espíritu se confunden, que la
realidad de Dios y del mundo se
identifican), como el dualismo (según
el cual materia y espíritu son
principios originarios opuestos).

La acción creadora pertenece a la
eternidad de Dios, pero el efecto de
tal acción está marcado por la
temporalidad. La Revelación afirma
que el mundo ha sido creado como
mundo con un inicio temporal [12],
es decir, que el mundo ha sido
creado junto con el tiempo, lo cual se
muestra muy congruente con la
unidad del designio divino de
revelarse en la historia de la
salvación.

2.1. El mundo espiritual: los
ángeles



«La existencia de seres espirituales,
no corporales, que la Sagrada
Escritura llama habitualmente
ángeles, es una verdad de fe. El
testimonio de la Escritura es tan
claro como la unanimidad de la
Tradición» (Catecismo, 328). Ambos
los muestran en su doble función de
alabar a Dios y ser mensajeros de su
designio salvador. El NT presenta a
los ángeles en relación con Cristo:
creados por medio de él y en vista de
él (Col 1,16), rodean la vida de Jesús
desde su nacimiento hasta la
Ascensión, siendo los anunciadores
de su segunda venida gloriosa (cfr. 
Catecismo, 333).

Asimismo, también están presentes
desde el inicio de la vida de la Iglesia,
la cual se beneficia de su ayuda
poderosa, y en su liturgia se une a
ellos en la adoración a Dios. La vida
de cada hombre está acompañada
desde su nacimiento por un ángel



que lo protege y conduce a la Vida
(cfr. Catecismo, 334-336).

La teología (especialmente Santo
Tomás de Aquino, el Doctor Angélico)
y el magisterio de la Iglesia han
profundizado en la naturaleza de
estos seres puramente espirituales,
dotados de inteligencia y voluntad,
afirmando que son criaturas
personales e inmortales, que superan
en perfección a todas las criaturas
visibles (cfr. Catecismo, 330).

Los ángeles fueron creados en un
estado de prueba. Algunos se
rebelaron irrevocablemente contra
Dios. Caídos en el pecado, Satán y los
otros demonios –que habían sido
creados buenos, pero por sí mismos
se hicieron malos– instigaron a
nuestros primeros padres para que
pecaran (cfr. Catecismo, 391-395).

2.2. El mundo material



Dios «ha creado el mundo visible en
toda su riqueza, su diversidad y su
orden. La Escritura presenta la obra
del Creador simbólicamente como
una secuencia de seis días “de
trabajo divino” que terminan en el
reposo del día séptimo ( Gn
1,1-2,4)» (Catecismo , 337). «La Iglesia
ha debido, en repetidas ocasiones,
defender la bondad de la creación,
comprendida la del mundo material
(cfr. DS 286; 455-463; 800; 1333;
3002)» (Catecismo , 299).

«Por la condición misma de la
creación, todas las cosas están
dotadas de firmeza, verdad y bondad
propias y de un orden» (GS 36,2). La
verdad y bondad de lo creado
proceden del único Dios Creador que
es a la vez Trino. Así, el mundo
creado es un cierto reflejo de la
actuación de las Personas divinas:
«en todas las criaturas se encuentra
una representación de la Trinidad a
modo de vestigio» [13].



El cosmos tiene una belleza y una
dignidad en cuanto que es obra de
Dios. Hay una solidaridad y una
jerarquía entre los seres, lo cual ha
de llevar a una actitud contemplativa
de respeto hacia lo creado y las leyes
naturales que lo rigen (cfr. 
Catecismo, 339, 340, 342, 354).
Ciertamente el cosmos ha sido
creado para el hombre, que ha
recibido de Dios el mandato de
dominar la tierra (cfr. Gn 1,28). Tal
mandato no es una invitación a la
explotación despótica de la
naturaleza, sino a participar en el
poder creador de Dios: mediante su
trabajo el hombre colabora en el
perfeccionamiento de la creación.

El cristiano comparte las justas
exigencias que la sensibilidad
ecológica ha puesto de manifiesto en
las últimas décadas, sin caer en una
vaga divinización del mundo, y
afirmando la superioridad del
hombre sobre el resto de los seres



como «cumbre de la obra de la
creación» (Catecismo, 343).

2.3. El hombre

Las personas humanas gozan de una
peculiar posición en la obra creadora
de Dios, al participar a la vez de la
realidad material y espiritual. Sólo
de él nos dice la Escritura que Dios lo
creó «a su imagen y semejanza» (Gn
1,26). Ha sido puesto por Dios a la
cabeza de la realidad visible, y goza
de una dignidad especial, pues «de
todas las criaturas visibles, sólo el
hombre es capaz de conocer y amar
a su Creador; es la única criatura en
la tierra que Dios ama por sí misma;
sólo el hombre está llamado a
participar por el conocimiento y el
amor en la vida de Dios. Para este fin
ha sido creado y ésta es la razón
fundamental de su
dignidad» (Catecismo, 356; cfr. 
ibidem, 1701-1703).



Hombre y mujer, en su diversidad y
complementariedad, queridas por
Dios, gozan de la misma dignidad de
personas (cfr. Catecismo, 357, 369,
372). En ambos, se da una unión
sustancial de cuerpo y alma, siendo
ésta la forma del cuerpo. Al ser
espiritual, el alma humana es creada
inmediatamente por Dios (no es
“producida” por los padres, ni
tampoco es preexistente), y es
inmortal (cfr. Catecismo , 366).
Ambos puntos (espiritualidad e
inmortalidad) pueden ser mostrados
filosóficamente. Por tanto, es un
reduccionismo afirmar que el
hombre procede exclusivamente de
la evolución biológica
(evolucionismo absoluto). En la
realidad hay saltos ontológicos que
no puede explicarse sólo con la
evolución. La conciencia moral y la
libertad del hombre, por ejemplo,
manifiestan su superioridad sobre el
mundo material, y son muestra de su
especial dignidad.



La verdad de la creación ayuda a
superar tanto la negación de la
libertad (determinismo) como el
extremo contrario de una exaltación
indebida de la misma: la libertad
humana es creada, no absoluta, y
existe en mutua dependencia con la
verdad y el bien. El sueño de una
libertad como puro poder y
arbitrariedad responde a una imagen
deformada no sólo del hombre sino
también de Dios.

Mediante su actividad y su trabajo, el
hombre participa del poder creador
de Dios [14]. Además, su inteligencia
y voluntad son una participación,
una chispa, de la sabiduría y amor
divinos. Mientras el resto del mundo
visible es mero vestigio de la
Trinidad, el ser humano constituye
una auténtica imago Trinitatis.

3. Algunas consecuencias prácticas
de la verdad sobre la creación



La radicalidad de la acción creadora
y salvadora divina exige del hombre
una respuesta que tenga ese mismo
carácter de totalidad: “amarás al
Señor tu Dios con todo tu corazón,
con toda tu alma, con todas tus
fuerzas” (Dt 6,5; cfr. Mt 22,37; Mc
12,30; Lc 10,27). En esta
correspondencia se encuentra la
verdadera felicidad, lo único que
plenifica su libertad.

A la vez, la universalidad de la acción
divina tiene un sentido tanto
intensivo como extensivo: Dios crea y
salva a todo el hombre y a todos los
hombres. Corresponder a la llamada
de Dios a amarle con todo nuestro
ser está intrínsecamente unido a
llevar su amor a todo el mundo [15].

El conocimiento y admiración del
poder, sabiduría y amor divinos
conduce al hombre a una actitud de
reverencia, adoración y humildad, a
vivir en la presencia de Dios



sabiéndose hijo suyo. Al mismo
tiempo, la fe en la providencia lleva
al cristiano a una actitud de
confianza filial en Dios en todas las
circunstancias: con agradecimiento
ante los bienes recibidos, y con
sencillo abandono ante lo que pueda
parecer malo, pues Dios saca de los
males mayores bienes.

Consciente de que todo ha sido
creado para la gloria de Dios, el
cristiano procura conducirse en
todas sus acciones buscando el fin
verdadero que llena su vida de
felicidad: la gloria de Dios, no la
propia vanagloria. Se esfuerza por
rectificar la intención en sus
acciones, de modo que pueda decirse
que el único fin de su vida es éste: 
Deo omnis gloria! [16]

Dios ha querido poner al hombre al
frente de su creación otorgándole el
dominio sobre el mundo, de manera
que la perfeccione con su trabajo. La



actividad humana, puede ser por
tanto considerada como una
participación en la obra divina
creadora.

La grandeza y belleza de las criaturas
suscita en las personas admiración y
despierta en ellas la pregunta por el
origen y destino del mundo y del
hombre, haciéndoles entrever la
realidad de su Creador. El cristiano,
en su diálogo con los no creyentes,
puede suscitar estas preguntas para
que las inteligencias y los corazones
se abran a la luz del Creador.
Asimismo, en su diálogo con los
creyentes de las diversas religiones,
el cristiano encuentra en la verdad
de la creación un excelente punto de
partida, pues se trata de una verdad
en parte compartida, y que
constituye la base para la afirmación
de algunos valores morales
fundamentales de la persona.

Santiago Sanz



Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
279-374.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Católica, 51-72.

DH, nn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

Concilio Vaticano II, Gaudium et spes,
10-18, 19-21, 36-39.

Juan Pablo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 181-218.

Lecturas recomendadas

San Agustín, Confesiones, libro XII.



Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, qq. 44-46.

San Josemaría, Homilía Amar al
mundo apasionadamente, en
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

Juan Pablo II, Memoria e identidad,
La esfera de los libros, Madrid 2005.

[1] Entre otras muchas
intervenciones, cfr. Benedicto XVI, 
Discurso a los miembros de la Curia
romana, 22-XII-2005; Fe, razón y
universidad (Discurso en
Regensburg), 12-IX-2006; Ángelus ,
28-I-2007.



[2] Cfr. Santo Tomás, De Potentia, q.
3, a. 3, co.; el Catecismo sigue este
mismo esquema.

[3] Cfr. Santo Tomás, Super Sent., lib.
1, d. 14, q. 1, a. 1, co.: «son la causa y
la razón de la procesión de las
criaturas».

[4] Por eso se dice que Dios no
necesita instrumentos para crear, ya
que ningún instrumento posee la
potencia infinita necesaria para
crear. De ahí también que, cuando se
habla por ejemplo del hombre como
creador o incluso como capaz de
participar en el poder creador de
Dios, el empleo del adjetivo
“creador” no es analógico sino
metafórico.

[5] Este punto aparece con
frecuencia en las enseñanzas de
Benedicto XVI, por ejemplo, Homilía
en Regensburg, 12-IX-2006; Discurso
en Verona, 19-X-2006; Encuentro con



el clero de la diócesis de Roma, 22-
II-2007; etc.

[6] Tanto el racionalismo cientificista
como el fideísmo acientífico
necesitan una corrección desde la
filosofía. Además, se ha de evitar
asimismo la falsa apologética de
quien ve forzadas concordancias,
buscando en los datos que aporta la
ciencia una verificación empírica o
una demostración de las verdades de
fe, cuando, en realidad, como hemos
dicho, se trata de datos que
pertenecen a métodos y disciplinas
distintas.

[7] Cfr. Juan Pablo II, Carta Encíclica 
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
10.

[8] Benedicto XVI, Homilía, 15-
VIII-2005.

[9] El deísmo implica un error en la
noción metafísica de creación, pues
ésta, en cuanto donación de ser, lleva



consigo una dependencia ontológica
por parte de la criatura, que no es
separable de su continuación en el
tiempo. Ambas constituyen un
mismo acto, aun cuando podamos
distinguirlas conceptualmente: «la
conservación de las cosas por Dios no
se da por alguna acción nueva, sino
por la continuación de la acción que
da el ser, que es ciertamente una
acción sin movimiento y sin tiempo»
(Santo Tomás, Summa Theologiae, I,
q. 104, a. 1, ad 3).

[10] En continuidad con la
experiencia de tantos santos de la
historia de la Iglesia, esta expresión
paulina se encontraba
frecuentemente en los labios de San
Josemaría, que vivía y animaba así a
vivir en una gozosa aceptación de la
voluntad divina (cfr. San Josemaría, 
Surco , 127; Via Crucis , IX, 4; Amigos
de Dios , 119). Por otra parte, el
último libro de Juan Pablo II, 
Memoria e identidad , constituye una



profunda reflexión sobre la
actuación de la providencia divina
en la historia de los hombres, según
aquella otra aserción de San Pablo:
«No te dejes vencer por el mal; antes
bien, vence al mal con el bien» (Rm
12, 21).

[11] Concilio Lateranense IV (1215),
DH 800.

[12] Así lo enseña el Concilio
Lateranense IV y, refiriéndose a él, el
Concilio Vaticano I (cfr.
respectivamente DH 800 y 3002). Se
trata de una verdad revelada, que la
razón no puede demostrar, como
enseñó Santo Tomás en la famosa
disputa medieval sobre la eternidad
del mundo: cfr. Contra Gentiles , lib.
2, cap. 31-38; y su opúsculo filosófico 
De aeternitate mundi.

[13] Santo Tomás, Summa Theologiae,
I, q. 45, a. 7, co.; cfr. Catecismo, 237.



[14] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, 57.

[15] Que el apostolado es la
superabundancia de la vida interior
(cfr. San Josemaría, Camino, 961), se
manifiesta como el correlato de la
dinámica ad intra – ad extra del
obrar divino, es decir, de la
intensidad del ser, de la sabiduría y
del amor trinitario que se desborda
hacia sus criaturas.

[16] Cfr. San Josemaría, Camino, 780; 
Surco, 647; Forja, 611, 639, 1051.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/tema-6-la-
creacion/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/tema-6-la-creacion/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-6-la-creacion/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-6-la-creacion/

	Tema 6. La Creación

