
opusdei.org

Tema 15. La Iglesia y
el Estado

La salvación realizada por
Cristo, y consiguientemente la
misión de la Iglesia, se dirige al
hombre en su integridad, y por
tanto como persona que vive en
sociedad.

17/12/2016

PDF► La Iglesia y el Estado

RTF► La Iglesia y el Estado

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/15.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/15.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La misión de la Iglesia en el
mundo

La salvación realizada por Cristo, y
consiguientemente la misión de la
Iglesia, se dirige al hombre en su
integridad: por eso cuando la Iglesia
propone su doctrina social, no sólo
no se aleja de su misión, sino que la
cumple fielmente. Aún más, la
evangelización no sería auténtica si
no tuviera en cuenta la relación
entre el Evangelio y la conducta
personal, tanto a nivel individual
cuanto social. Además, la Iglesia vive
en el mundo y es lógico, e incluso
debido, que se relacione con él en
modo armónico, respetando la
estructura y finalidad propia de la
naturaleza de las distintas
organizaciones humanas.

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


Así pues, la Iglesia tiene la misión,
que es también un derecho, de
ocuparse de los problemas sociales; y
cuando lo hace «no puede ser
acusada de sobrepasar su campo
específico de competencia y, mucho
menos, el mandato recibido del
Señor» [1].

La misión de la Iglesia en este ámbito
no se limita a proponer una
normativa ética. Se trata, más
básicamente, de mostrar la
dimensión evangélica de la vida
social, según la entera verdad sobre
el hombre, de enseñar la conducta
congruente con esa verdad y de
exhortar a su cumplimiento.

De hecho, entre la vida cristiana y la
promoción humana existe una
profunda y esencial unión: un nexo
antropológico, un vínculo teológico y
un deber de caridad [2]. Esa
armonía, sin embargo, no comporta
su confusión: la meta de la conducta



cristiana es la identificación con
Cristo; su liberación es,
esencialmente, liberación del pecado,
que ciertamente exige el empeño en
las liberaciones sectoriales [3]. Esta
distinción es la base de la autonomía
de las realidades terrenas.

Las enseñanzas del Magisterio en
este campo no se extienden, por
tanto, a los aspectos técnicos, ni
proponen sistemas de organización
social, que no pertenecen a su
misión. Estas enseñanzas sólo
pretenden la formación de las
conciencias; y así, no obstaculizan la
autonomía de las realidades terrenas
[4].

Así pues, no corresponde a la
Jerarquía una función directa en la
organización de la sociedad; su
cometido es enseñar e interpretar de
modo auténtico los principios
morales en este campo. Por eso, la
Iglesia acepta cualquier sistema



social en que se respete la dignidad
humana; y los fieles deben acoger el
Magisterio social con una adhesión
de la inteligencia, de la voluntad y de
la obras (cfr. Lc 10,16; Catecismo,
2032 y 2037).

2. Relación entre la Iglesia y el
Estado

La religión y la política son ámbitos
distintos, aunque no separados pues
el hombre religioso y el ciudadano se
funden en la misma persona, que
está llamada a cumplir tanto sus
deberes religiosos cuanto sus
deberes sociales, económicos y
políticos. Es necesario, sin embargo,
que «los fieles aprendan a distinguir
con cuidado los derechos y deberes
que les conciernen por su
pertenencia a la Iglesia y los que les
competen en cuanto miembros de la
sociedad humana. Esfuércense en
conciliarlos entre sí, teniendo
presente que en cualquier asunto



temporal deben guiarse por la
conciencia cristiana, dado que
ninguna actividad humana, ni
siquiera en el orden temporal, puede
sustraerse al imperio de Dios. En
nuestro tiempo, concretamente, es de
la mayor importancia que esa
distinción y esta armonía brille con
suma claridad en el comportamiento
de los fieles» [5]. Puede decirse que
en estas palabras se resume el modo
en que los católicos deben vivir la
enseñanza del Señor: «Dad, al César
lo que es del César y a Dios lo que es
de Dios» (Mt 22,21).

La relación entre la Iglesia y el
Estado comporta, por tanto, una
distinción sin separación, una unión
sin confusión (cfr. Mt 22,15-21 y
paral.). Esa relación será correcta y
fructuosa si sigue tres principios
fundamentales: aceptar la existencia
de un ámbito ético que precede y
informa la esfera política; distinguir
la misión de la religión y de la



política; favorecer la colaboración
entre estos dos ámbitos.

a) Los valores morales deben
informar la vida política

La propuesta de un “Estado ético”,
que pretende regular el
comportamiento moral de los
ciudadanos, es una teoría
ampliamente rechazada, ya que con
frecuencia lleva al totalitarismo o al
menos implica una tendencia
marcadamente autoritaria. Al Estado
no le corresponde decidir lo que está
bien o lo que está mal, en cambio si
tiene la obligación de buscar y
promover el bien común y para eso,
a veces, necesitará regular sobre el
comportamiento de los ciudadanos.

Este rechazo a un “Estado ético”, sin
embargo, no debe conducir al error
opuesto: la “neutralidad” moral del
mismo que de hecho ni existe ni se
puede dar. En efecto, los valores
morales indican los criterios que



favorecen el desarrollo integral de
las personas; ese desarrollo, en su
dimensión social, forma parte del
bien común terreno; y el principal
responsable del bien común es el
Estado. El Estado debe, entre otras
cosas, favorecer la conducta moral
de las personas, al menos en la vida
social.

b) La Iglesia y el Estado se
diferencian por su naturaleza y
por sus fines

La Iglesia ha recibido de Cristo el
mandato apostólico: «id, pues, y
haced discípulos a todos los pueblos,
bautizándoles en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo» ( Mt 28,19-20). Con su
doctrina y con su actividad
apostólica, la Iglesia contribuye a la
recta ordenación de las cosas
temporales, de modo que sirvan al
hombre para alcanzar su fin último y
no lo desvíen de él.



Los medios que la Iglesia utiliza para
llevar a cabo su misión son, ante
todo, espirituales: la predicación del
Evangelio, la administración de los
sacramentos, la oración. También
necesita utilizar medios materiales,
adecuados a la naturaleza de sus
miembros que son personas
humanas (cfr. Hch 4,32-37; 1 Tm
5,18); estos medios han de ser
siempre conformes al Evangelio. La
Iglesia necesita además
independencia para realizar su
misión en el mundo, pero no un
predominio de carácter político o
económico (cfr. Catecismo, 2246; 
Compendio, 426) [6].

El Estado es una institución que
deriva de la natural sociabilidad
humana, cuya finalidad es el bien
común temporal de la sociedad civil;
este bien no es sólo material sino
también espiritual, pues los
miembros de la sociedad son
personas con cuerpo y alma. El



progreso social requiere, además de
medios materiales, otros muchos
bienes de carácter espiritual: la paz,
el orden, la justicia, la libertad, la
seguridad, etc. Estos bienes sólo
pueden alcanzarse mediante el
ejercicio de las virtudes sociales, que
el Estado debe promover y tutelar (p.
ej. la moralidad pública).

La diversidad entre el ámbito
religioso y político implica que el
Estado no goza de “sacralidad” ni
debe gobernar las conciencias, ya
que el fundamento moral de la
política se encuentra fuera de ella;
además la Iglesia no posee un poder
político coercitivo; en cuanto la
pertenencia a ella, desde el punto de
vista civil, es voluntaria, su potestad
es de carácter espiritual y no impone
una única solución política. En tal
modo, Estado e Iglesia se ajustan a
sus propias funciones, y esto
favorece la libertad religiosa y social.



De aquí derivan dos importantes
derechos: el derecho a la libertad
religiosa que consiste en una
inmunidad de coacción por parte del
Estado en materia religiosa; y el
derecho a la libertad de actuación de
los católicos respecto a la jerarquía
en materia temporal, aunque con la
obligación de seguir el Magisterio
(cfr. CIC, 227). Además la Iglesia, «al
predicar la verdad evangélica,
iluminando todos los sectores de la
acción humana con su doctrina y con
el testimonio de los cristianos,
respeta y promueve también la
libertad y la responsabilidad
políticas de los ciudadanos» [7].

c) Colaboración entre la Iglesia y el
Estado

La distinción entre la Iglesia y el
Estado no comporta –como se ha
dicho– su total separación, ni que la
Iglesia deba reducir la propia acción
al ámbito privado y espiritual.



Ciertamente la Iglesia «no puede ni
debe sustituir al Estado. Pero
tampoco puede ni debe quedarse al
margen en la lucha por la justicia» 
[8]. En este sentido, la Iglesia tiene el
derecho y el deber «de enseñar su
doctrina sobre la sociedad, ejercer su
misión entre los hombres sin traba
alguna y dar su juicio moral, incluso
sobre materias referentes al orden
político, cuando lo exijan los
derechos fundamentales de la
persona o la salvación de las almas» 
[9].

Así, p. ej., la Iglesia puede y debe
señalar que una ley es injusta porque
es contraria a la ley natural (leyes
sobre el aborto o el divorcio), o que
determinadas costumbres o
situaciones son inmorales aunque
estén permitidas por el poder civil, o
que los católicos no deben dar su
apoyo a aquellas personas o partidos
que se propongan objetivos
contrarios a la ley de Dios, y por



tanto a la dignidad de la persona
humana y al bien común [10].

Tanto la Iglesia como la actividad
política –que ejercen los gobernantes
a través de las distintas instituciones,
o los partidos– aunque por un título
diverso, están al servicio del hombre,
y «este servicio lo realizarán con
tanta mayor eficacia, para bien de
todos, cuanto más sana y mejor sea
la cooperación entre ellas» [11]. Si la
comunidad política (es decir, la
sociedad tomada en su conjunto:
gobernantes y gobernados de un
determinado Estado) ignora a la
Iglesia, se pone en contradicción
consigo misma, puesto que
obstaculiza los derechos y los
deberes de una parte de los
ciudadanos, concretamente de los
fieles católicos.

Las formas prácticas de regular estas
relaciones pueden variar según las
circunstancias: p. ej., no será la



misma en países de tradición católica
que en otros en los que la presencia
de católicos es minoritaria.

Un aspecto esencial que se debe
cuidar siempre es la salvaguarda del
derecho a la libertad religiosa [12].
Velar por el respeto de este derecho
es velar por el respeto del entero
orden social. El derecho a la libertad
social y civil en materia religiosa, es
la fuente y síntesis de todos los
derechos del hombre [13].

En muchos países la Constitución (o
sistema de leyes fundamentales que
regulan el sistema de gobierno de un
Estado) garantiza ampliamente la
libertad religiosa de todos los
ciudadanos y grupos religiosos; por
este cauce, puede también la Iglesia
encontrar libertad suficiente para
cumplir su misión y espacio para
desarrollar sus iniciativas apostólicas
[14].



Además, si es posible, la Iglesia
procura establecer acuerdos con el
Estado, llamados en general
Concordatos, en los cuales se pactan
soluciones concretas a las cuestiones
eclesiásticas relacionadas con la
finalidad del Estado: libertad de la
Iglesia y de sus entidades para
ejercer su misión, convenios en
materia económica, días de fiesta,
etc.

3. Régimen sobre las cuestiones
mixtas

Hay materias en que tanto la Iglesia
como el Estado deben intervenir
desde sus respectivas competencias y
finalidades (llamadas cuestiones
mixtas), como son la educación, el
matrimonio, la comunicación social,
la asistencia a los necesitados [15].
En estas materias es especialmente
necesaria la colaboración, de modo
que cada uno pueda cumplir su



misión sin impedimento por parte
del otro [16].

a) A la Iglesia le compete regular el
matrimonio de los católicos, aunque
sólo lo sea uno de los contrayentes;
también porque el matrimonio es un
sacramento y a la Iglesia le
corresponde establecer las normas
para su administración. Mientras
concierne al Estado regular los
efectos de orden civil: régimen de
bienes entre los esposos, etc. (cfr.
CIC, 1059). El Estado tiene el deber de
reconocer a los católicos el derecho a
contraer matrimonio canónico.

b) La educación de los hijos —
también en materia religiosa—
corresponde a los padres por
derecho natural; son ellos quienes
deben determinar el tipo de
enseñanza que desean para sus hijos
y los medios de los que se servirán
para ese fin (escuela, catequesis, etc.)
[17]. Allí donde no sea suficiente la



iniciativa de los padres o de los
grupos sociales, el Estado debe 
subsidiariamente establecer sus
propias escuelas, respetando siempre
el derecho de los padres sobre la
orientación de la educación de sus
hijos.

En este derecho está incluido que
puedan promover y dirigir escuelas
en las que sus hijos reciban una
educación adecuada; teniendo en
cuenta la función social de estas
escuelas, el Estado debe reconocerlas
y subvencionarlas [18]. Y también
que sus hijos reciban en las escuelas
―estatales o no― una enseñanza
que esté de acuerdo con sus
convicciones religiosas [19].

Compete al Estado dictar las normas
relativas a la enseñanza que sean
necesarias para el bien común
(niveles, grados, acceso de todos a la
instrucción, contenidos mínimos
para obtener los grados



correspondientes, reconocimiento de
títulos, etc.). Es tiranía que el Estado
pretenda reservarse, aunque sea
indirectamente el monopolio de la
enseñanza (cfr. CIC, 797).

A la Iglesia le compete siempre
determinar y vigilar todo lo que se
refiere a la enseñanza y difusión de
la religión católica: programas,
contenidos, libros, idoneidad de los
profesores. Es un aspecto de la
potestad de magisterio que compete
a la Jerarquía, y un derecho de la
Iglesia para defender y garantizar su
propia identidad y la integridad de
su doctrina. Nadie puede, por tanto,
erigirse en maestro de doctrina
católica (en las escuelas de cualquier
nivel) si no está aprobado por la
autoridad eclesiástica (cfr. CIC,
804-805).

También tiene derecho la Iglesia a
establecer sus propios centros de
enseñanza (oficialmente católicos), a



que sean reconocidos y reciban
ayudas estatales en las mismas
condiciones que los demás centros
no estatales, sin tener para ello que
renunciar a su ideario católico o a su
dependencia de la autoridad
eclesiástica (cfr. CIC, 800).

c) La Iglesia tiene también derecho a
promover iniciativas sociales que
sean congruentes con su misión
religiosa (hospitales, medios de
comunicación, orfanatos, centros de
acogida) y a que el Estado reconozca
estas obras “católicas” en las mismas
condiciones que las demás iniciativas
de este tipo promovidas por
particulares (exenciones fiscales,
titulación del personal,
subvenciones, colaboración de
voluntarios, posibilidad de recaudar
donativos, etc.).

4. Laicidad y laicismo

Un tema de gran actualidad es la
distinción entre laicidad y laicismo.



Por laicidad se entiende que el
Estado es autónomo respecto a las
leyes eclesiásticas; mientras el
laicismo pretende una autonomía de
la política respecto al orden moral y
al mismo designio divino, y tiende a
encerrar la religión en la esfera
puramente privada. De este modo
conculca el derecho a la libertad
religiosa y perjudica el orden social
(cfr. Compendio, 572). Una auténtica
laicidad evita dos extremos: la
imposición de una teoría moral que
transforme la sociedad civil en un
Estado ético [20], y el rechazo a priori
de los valores morales que provienen
de ámbitos culturales, religiosos, etc.,
que son de libre pertenencia y no
deben ser gestionados desde el poder
[21].

Se debe, además, subrayar que es
ilusorio e injusto pedir que los fieles
actúen en política “como si Dios no
existiese”. Es ilusorio, porque todas
las personas actúan en base a sus



convicciones culturales (religiosas,
filosóficas, políticas, etc.), derivadas o
no de una fe religiosa; son, por tanto,
convicciones que influyen sobre el
comportamiento social de los
ciudadanos. Es injusta, porque los no
católicos aplican sus propias
doctrinas, independientemente de
cuál haya sido su origen.

Actuar en política de acuerdo con la
propia fe, si es coherente con la
dignidad de las personas, no significa
que la política esté sometida a la
religión; significa que la política está
al servicio de la persona y, por tanto,
debe respetar las exigencias morales,
que es tanto como decir que debe
respetar y favorecer la dignidad de
todo ser humano. Asimismo, vivir el
empeño político por un motivo
trascendente se ajusta perfectamente
a la naturaleza humana y, por eso,
estimula ese empeño y produce
mejores resultados.



5. El pluralismo social de los
católicos

Todo lo dicho concuerda con el
legítimo pluralismo de los católicos
en el ámbito social. En efecto, los
mismos objetivos útiles se pueden
conseguir a través de diversos
caminos; es, por tanto, razonable un
pluralismo de opiniones y de
actuaciones para alcanzar una meta
social. Es natural que los partidarios
de cada solución busquen
legítimamente realizarla; sin
embargo, ninguna opción tiene la
garantía de ser la única alternativa
adecuada –entre otras cosas porque
la política trabaja en gran parte con
futuribles: es el arte de realizar lo
posible– y, aún menos, de ser la única
que responde a la doctrina de la
Iglesia [22]: «A nadie le está
permitido reivindicar en exclusiva a
favor de su parecer la autoridad de
la Iglesia» [23].



En este sentido todos los fieles,
especialmente los laicos, tienen
derecho a que en la Iglesia se
reconozca su legitima autonomía
para gestionar los asuntos
temporales según sus propias
convicciones y preferencias, siempre
que sean acordes con la doctrina
católica. Y tienen el deber de no
implicar a la Iglesia en sus
personales decisiones y actuaciones
sociales, evitando presentar esas
soluciones como soluciones católicas
[24].

El pluralismo no es un mal menor,
sino un elemento positivo ―al igual
que la libertad― de la vida civil y
religiosa. Es preferibile aceptar una
diversidad en los aspectos
temporales, que lograr una presunta
eficacia uniformando las opciones
con merma de la libertad personal.
El pluralismo, sin embargo, no debe
confundirse con el relativismo ético 
[25]. Más aún, un auténtico



pluralismo requiere un conjunto de
valores como soporte de las
relaciones sociales.

El pluralismo es moralmente
admisible mientras se trate de
decisiones encaminadas al bien
personal y social; pero no lo es si la
decisión es contraria a la ley natural,
al orden público y a los derechos
fundamentales de las persones (cfr. 
Catecismo, 1901). Evitados estos
casos extremos, conviene fomentar
el pluralismo en materias
temporales, como un bien para la
vida personal, social y eclesial.

Enrique Colom

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica



Catecismo de la Iglesia Católica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 74-76; y Declar. Dignitatis
humanae, 1-8; 13-14.

Juan Pablo II, Ex. ap. Christifideles
laici, 30-XII-88, 36-44.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía Amar al
mundo apasionadamente, en 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

Congregación para la Doctrina de la
Fe Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los católicos en la vida
política, 24-XI-2002.

Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.



[1] Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 8. Cfr. Pablo VI,
Ex. Ap. Evangelii nuntiandi, 8-
XII-1975, 29 y 30; Juan Pablo II, 
Discurso en Puebla, III; Enc. 
Redemptor hominis, 4-III-1979, 15; 
Compendio, 64 y 71.

[2] Cfr. Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 31. La unión de lo humano
con lo divino es muy propia del Opus
Dei: su Fundador decía que toda la
vida de sus fieles es «un servicio de
metas exclusivamente
sobrenaturales, porque el Opus Dei
no es ni será nunca —ni podrá serlo
— un instrumento temporal; pero es
al mismo tiempo un servicio
humano, porque no hacéis más que
tratar de lograr la perfección
cristiana en el mundo, limpiamente,
con vuestra libérrima y responsable
actuación en todos los campos de la
actividad ciudadana. Un servicio



abnegado, que no envilece, sino que
educa, que agranda el corazón —lo
hace más romano, en el sentido más
alto de esta palabra— y lleva a
buscar el honor y el bien de las
gentes de cada país: para que haya
cada día menos pobres, menos
ignorantes, menos almas sin fe,
menos desesperados, menos guerras,
menos inseguridad, más caridad y
más paz» (San Josemaría, Carta 31-
V-1943 , n. 1 en J.L. Illanes, F. Ocáriz,
P. Rodríguez, El Opus Dei en la Iglesia,
Rialp, Madrid 1993, p. 178).

[3] Cfr. Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 9, 33-35; Congregación
para la Doctrina de la Fe, Inst. 
Libertatis conscientia, 23-III-1986, 23.

[4] Hablando de los valores que
favorecen el desarrollo de la
dignidad humana, el Compendio
indica: «El respeto de la legítima
autonomía de las realidades terrenas
lleva a la Iglesia a no asumir



competencias específicas de orden
técnico y temporal, pero no le impide
intervenir para mostrar cómo, en las
diferentes opciones del hombre,
estos valores son afirmados o, por el
contrario, negados» (Compendio,
197). Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 36 y 42; Pablo VI,
Enc. Populorum progressio, 26-
III-1967, 13; Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 41; Compendio,
68 y 81.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 36. Cfr. Catecismo, 912.

[6] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76; Declar. 
Dignitatis humanae, 13.

[7] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76.

[8] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, 28. Cfr. Benedicto
XVI, Discurso en Verona, 19-X-2006.



[9] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 76.

[10] Cfr. Ibidem, 40 y 41.

[11] Ibidem, 76. Cfr. Compendio, 425.

[12] Este derecho no consiste en que
el hombre tenga libertad ante Dios
para escoger una u otra religión,
porque sólo hay una verdadera
religión y el hombre tiene la
obligación de buscar la verdad y, una
vez encontrada, abrazarla (cfr.
Concilio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis humanae , 1). El derecho a
la libertad religiosa «consiste en que
todos los hombres deben estar
inmunes de coacción, tanto por parte
de las personas particulares como de
grupos sociales y de cualquier otra
potestad humana, y esto de tal
manera, que en materia religiosa ni
se obligue a nadie a obrar contra su
conciencia ni se le impida que actúe
conforme a ella en privado y en
público, solo o asociado a otros,



dentro de los límites
debidos» (Concilio Vaticano II,
Declar. Dignitatis humanae, 2).

«El respeto, por parte del Estado, del
derecho a la libertad religiosa es un
signo del respeto a los demás
derechos humanos fundamentales,
porque es el reconocimiento
implícito de la existencia de un orden
que supera la dimensión política de
la existencia, un orden que nace de la
esfera de la libre adhesión a una
comunidad de salvación anterior al
Estado» (Juan Pablo II, Discurso , 9-
I-1989, 6). Se dice que la comunidad
de salvación es anterior al Estado
porque la persona se incorpora a ella
con miras a un fin que se encuentra
en un plano superior al de los fines
de la comunidad política.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Centesimus annus, 1-V-1991, 47.

El derecho a la libertad en materia
religiosa «está ligado al de todas las



demás libertades»; más aún, todas
ellas lo «reclaman como
fundamento» (Juan Pablo II, 
Discurso , 23-III-91, 2).

[14] Cfr. Concilio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis humanae, 13.

[15] Siempre que las circunstancias
lo permitan, la Santa Sede establece
relaciones diplomáticas con los
Estados para así mantener un cauce
de diálogo permanente en las
cuestiones que interesan a las dos
partes (cfr. Compendio, 427).

[16] Se debe, por tanto, sostener
netamente que «no es verdad que
haya oposición entre ser buen
católico y servir fielmente a la
sociedad civil. Como no tienen por
qué chocar la Iglesia y el Estado, en
el ejercicio legítimo de su autoridad
respectiva, cara a la misión que Dios
les ha confiado» (San Josemaría, 
Surco, 301).



[17] «El derecho y el deber de la
educación son para los padres
primordiales y
inalienables» (Catecismo, 2221). Cfr.
Juan Pablo II, Ex. Ap. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, 36.

[18] Cfr. Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Familiaris consortio, 40.

[19] «Los padres, como primeros
responsables de la educación de sus
hijos, tienen el derecho de elegir para
ellos una escuela que corresponda a
sus propias convicciones. Este
derecho es fundamental. En cuanto
sea posible, los padres tienen el
deber de elegir las escuelas que
mejor les ayuden en su tarea de
educadores cristianos. Los poderes
públicos tienen el deber de
garantizar este derecho de los padres
y de asegurar las condiciones reales
de su ejercicio» (Catecismo, 2229).

[20] Cfr. Pablo VI, Carta Ap. 
Octogesima adveniens, 14-V-1971, 25;



Juan Pablo II, Enc. Centesimus annus,
25.

[21] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunas cuestiones relativas al
compromiso y la conducta de los
católicos en la vida política, 24-
XI-2002, 6; Compendio, 571.

[22] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 75; Pablo VI, Carta
Ap. Octogesima adveniens, 50; 
Compendio, 417.

[23] Ibidem 43.

[24] Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, 117.

[25] «Una concepción relativista del
pluralismo no tiene nada que ver con
la legítima libertad de los ciudadanos
católicos de elegir, entre las
opiniones políticas compatibles con
la fe y la ley moral natural, aquella
que, según el propio criterio, se



conforma mejor a las exigencias del
bien común. La libertad política no
está ni puede estar basada en la idea
relativista según la cual todas las
concepciones sobre el bien del
hombre son igualmente verdaderas y
tienen el mismo valor, sino sobre el
hecho de que las actividades políticas
apuntan caso por caso hacia la
realización extremadamente
concreta del verdadero bien humano
y social en un contexto histórico,
geográfico, económico, tecnológico y
cultural bien determinado. La
pluralidad de las orientaciones y
soluciones, que deben ser en todo
caso moralmente aceptables, surge
precisamente de la concreción de los
hechos particulares y de la
diversidad de las
circunstancias» (Congregación para
la Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunas cuestiones relativas al
compromiso y la conducta de los
católicos en la vida política, 24-



XI-2002, 3). Cfr. Compendio, 569 y
572.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-
iglesia-y-el-estado/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/

	Tema 15. La Iglesia y el Estado

