opusdei.org

Tema 15. La Iglesia y
el Estado

La salvacion realizada por
Cristo, y consiguientemente la
mision de la Iglesia, se dirige al
hombre en su integridad, y por
tanto como persona que vive en
sociedad.

17/12/2016

PDF» La Iglesia y el Estado

RTF» La Iglesia y el Estado


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/15.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/15.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. La mision de la Iglesia en el
mundo

La salvacion realizada por Cristo, y
consiguientemente la mision de la
Iglesia, se dirige al hombre en su
integridad: por eso cuando la Iglesia
propone su doctrina social, no solo
no se aleja de su mision, sino que la
cumple fielmente. Aun mas, la
evangelizacion no seria auténtica si
no tuviera en cuenta la relacion
entre el Evangelio y la conducta
personal, tanto a nivel individual
cuanto social. Ademas, la Iglesia vive
en el mundo y es 1dgico, e incluso
debido, que se relacione con €l en
modo armonico, respetando la
estructura y finalidad propia de la
naturaleza de las distintas
organizaciones humanas.


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

Asi pues, la Iglesia tiene la mision,
que es también un derecho, de
ocuparse de los problemas sociales; y
cuando lo hace «no puede ser
acusada de sobrepasar su campo
especifico de competencia y, mucho
menos, el mandato recibido del
Sefior» [1].

La mision de la Iglesia en este ambito
no se limita a proponer una
normativa ética. Se trata, mas
basicamente, de mostrar la
dimension evangélica de la vida
social, segun la entera verdad sobre
el hombre, de ensefiar la conducta
congruente con esa verdad y de
exhortar a su cumplimiento.

De hecho, entre la vida cristiana y la
promocion humana existe una
profunda y esencial union: un nexo
antropolégico, un vinculo teoldgico y
un deber de caridad [2]. Esa
armonia, sin embargo, no comporta
su confusion: la meta de la conducta



cristiana es la identificacidon con
Cristo; su liberacion es,
esencialmente, liberacion del pecado,
que ciertamente exige el empefio en
las liberaciones sectoriales [3]. Esta
distincion es la base de la autonomia
de las realidades terrenas.

Las ensefianzas del Magisterio en
este campo no se extienden, por
tanto, a los aspectos técnicos, ni
proponen sistemas de organizacion
social, que no pertenecen a su
mision. Estas ensefianzas solo
pretenden la formacion de las
conciencias; y asi, no obstaculizan la
autonomia de las realidades terrenas

[4].

Asi pues, no corresponde a la
Jerarquia una funcién directa en la
organizacion de la sociedad; su
cometido es ensefiar e interpretar de
modo auténtico los principios
morales en este campo. Por eso, la
Iglesia acepta cualquier sistema



social en que se respete la dignidad
humana; y los fieles deben acoger el
Magisterio social con una adhesion
de la inteligencia, de la voluntad y de
la obras (cfr. Lc 10,16; Catecismo,
2032y 2037).

2. Relacion entre la Iglesia y el
Estado

La religion y la politica son ambitos
distintos, aunque no separados pues
el hombre religioso y el ciudadano se
funden en la misma persona, que
estd llamada a cumplir tanto sus
deberes religiosos cuanto sus
deberes sociales, economicos y
politicos. Es necesario, sin embargo,
que «los fieles aprendan a distinguir
con cuidado los derechos y deberes
que les conciernen por su
pertenencia a la Iglesia y los que les
competen en cuanto miembros de la
sociedad humana. Esfuércense en
conciliarlos entre si, teniendo
presente que en cualquier asunto



temporal deben guiarse por la
conciencia cristiana, dado que
ninguna actividad humana, ni
siquiera en el orden temporal, puede
sustraerse al imperio de Dios. En
nuestro tiempo, concretamente, es de
la mayor importancia que esa
distincion y esta armonia brille con
suma claridad en el comportamiento
de los fieles» [5]. Puede decirse que
en estas palabras se resume el modo
en que los catolicos deben vivir la
ensefanza del Sefior: «Dad, al César
lo que es del César y a Dios lo que es
de Dios» (Mt 22,21).

La relacion entre la Iglesia y el
Estado comporta, por tanto, una
distincion sin separacion, una union
sin confusion (cfr. Mt 22,15-21y
paral.). Esa relacion sera correcta 'y
fructuosa si sigue tres principios
fundamentales: aceptar la existencia
de un ambito ético que precede y
informa la esfera politica; distinguir
la mision de la religion y de la



politica; favorecer la colaboracion
entre estos dos ambitos.

a) Los valores morales deben
informar la vida politica

La propuesta de un “Estado ético”,
que pretende regular el
comportamiento moral de los
ciudadanos, es una teoria
ampliamente rechazada, ya que con
frecuencia lleva al totalitarismo o al
menos implica una tendencia
marcadamente autoritaria. Al Estado
no le corresponde decidir lo que esta
bien o lo que esta mal, en cambio si
tiene la obligacion de buscar y
promover el bien comun y para eso,
a veces, necesitara regular sobre el
comportamiento de los ciudadanos.

Este rechazo a un “Estado ético”, sin
embargo, no debe conducir al error
opuesto: la “neutralidad” moral del
mismo que de hecho ni existe ni se
puede dar. En efecto, los valores
morales indican los criterios que



favorecen el desarrollo integral de
las personas; ese desarrollo, en su
dimension social, forma parte del
bien comun terreno; y el principal
responsable del bien comun es el
Estado. El Estado debe, entre otras
cosas, favorecer la conducta moral
de las personas, al menos en la vida
social.

b) La Iglesia y el Estado se
diferencian por su naturalezay
por sus fines

La Iglesia ha recibido de Cristo el
mandato apostolico: «id, pues, y
haced discipulos a todos los pueblos,
bautizdndoles en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu
Santo» ( Mt 28,19-20). Con su
doctrina y con su actividad
apostolica, la Iglesia contribuye a la
recta ordenacion de las cosas
temporales, de modo que sirvan al
hombre para alcanzar su fin ultimo y
no lo desvien de él.



Los medios que la Iglesia utiliza para
llevar a cabo su mision son, ante
todo, espirituales: la predicacion del
Evangelio, la administracion de los
sacramentos, la oracion. También
necesita utilizar medios materiales,
adecuados a la naturaleza de sus
miembros que son personas
humanas (cfr. Hch 4,32-37;1 Tm
5,18); estos medios han de ser
siempre conformes al Evangelio. La
Iglesia necesita ademas
independencia para realizar su
mision en el mundo, pero no un
predominio de caracter politico o
economico (cfr. Catecismo, 2246;
Compendio, 426) [6].

El Estado es una institucion que
deriva de la natural sociabilidad
humana, cuya finalidad es el bien
comun temporal de la sociedad civil;
este bien no es solo material sino
también espiritual, pues los
miembros de la sociedad son
personas con cuerpo y alma. E1



progreso social requiere, ademas de
medios materiales, otros muchos
bienes de caracter espiritual: la paz,
el orden, la justicia, la libertad, la
seguridad, etc. Estos bienes solo
pueden alcanzarse mediante el
ejercicio de las virtudes sociales, que
el Estado debe promover y tutelar (p.
ej. la moralidad publica).

La diversidad entre el &mbito
religioso y politico implica que el
Estado no goza de “sacralidad” ni
debe gobernar las conciencias, ya
que el fundamento moral de la
politica se encuentra fuera de ella;
ademas la Iglesia no posee un poder
politico coercitivo; en cuanto la
pertenencia a ella, desde el punto de
vista civil, es voluntaria, su potestad
es de caracter espiritual y no impone
una unica solucion politica. En tal
modo, Estado e Iglesia se ajustan a
sus propias funciones, y esto
favorece la libertad religiosa y social.



De aqui derivan dos importantes
derechos: el derecho a la libertad
religiosa que consiste en una
inmunidad de coaccion por parte del
Estado en materia religiosa; y el
derecho a la libertad de actuacion de
los catolicos respecto a la jerarquia
en materia temporal, aunque con la
obligacion de seguir el Magisterio
(cfr. CIC, 227). Ademas la Iglesia, «al
predicar la verdad evangélica,
iluminando todos los sectores de la
accion humana con su doctrina y con
el testimonio de los cristianos,
respeta y promueve también la
libertad y la responsabilidad
politicas de los ciudadanos» [7].

c¢) Colaboracion entre la Iglesia y el
Estado

La distincion entre la Iglesia y el
Estado no comporta —como se ha
dicho- su total separacion, ni que la
Iglesia deba reducir la propia accion
al ambito privado y espiritual.



Ciertamente la Iglesia «no puede ni
debe sustituir al Estado. Pero
tampoco puede ni debe quedarse al
margen en la lucha por la justicia»
[8]. En este sentido, la Iglesia tiene el
derecho y el deber «de ensefiar su
doctrina sobre la sociedad, ejercer su
mision entre los hombres sin traba
alguna y dar su juicio moral, incluso
sobre materias referentes al orden
politico, cuando lo exijan los
derechos fundamentales de la
persona o la salvacion de las almas»

[9].

Asi, p. ej., la Iglesia puede y debe
sefialar que una ley es injusta porque
es contraria a la ley natural (leyes
sobre el aborto o el divorcio), o que
determinadas costumbres o
situaciones son inmorales aunque
estén permitidas por el poder civil, o
que los catolicos no deben dar su
apoyo a aquellas personas o partidos
que se propongan objetivos
contrarios a la ley de Dios, y por



tanto a la dignidad de la persona
humana y al bien comun [10].

Tanto la Iglesia como la actividad
politica —que ejercen los gobernantes
a través de las distintas instituciones,
o los partidos— aunque por un titulo
diverso, estan al servicio del hombre,
y «este servicio lo realizaran con
tanta mayor eficacia, para bien de
todos, cuanto mas sana y mejor sea
la cooperacion entre ellas» [11]. Sila
comunidad politica (es decir, la
sociedad tomada en su conjunto:
gobernantes y gobernados de un
determinado Estado) ignora a la
Iglesia, se pone en contradiccion
consigo misma, puesto que
obstaculiza los derechos y los
deberes de una parte de los
ciudadanos, concretamente de los
fieles catolicos.

Las formas practicas de regular estas
relaciones pueden variar segun las
circunstancias: p. ej., no serd la



misma en paises de tradicion catolica
que en otros en los que la presencia
de catdlicos es minoritaria.

Un aspecto esencial que se debe
cuidar siempre es la salvaguarda del
derecho a la libertad religiosa [12].
Velar por el respeto de este derecho
es velar por el respeto del entero
orden social. El derecho a la libertad
social y civil en materia religiosa, es
la fuente y sintesis de todos los
derechos del hombre [13].

En muchos paises la Constitucion (o
sistema de leyes fundamentales que
regulan el sistema de gobierno de un
Estado) garantiza ampliamente la
libertad religiosa de todos los
ciudadanos y grupos religiosos; por
este cauce, puede también la Iglesia
encontrar libertad suficiente para
cumplir su mision y espacio para
desarrollar sus iniciativas apostolicas
[14].



Ademas, si es posible, la Iglesia
procura establecer acuerdos con el
Estado, llamados en general
Concordatos, en los cuales se pactan
soluciones concretas a las cuestiones
eclesiasticas relacionadas con la
finalidad del Estado: libertad de la
Iglesia y de sus entidades para
ejercer su mision, convenios en
materia economica, dias de fiesta,
etc.

3. Régimen sobre las cuestiones
mixtas

Hay materias en que tanto la Iglesia
como el Estado deben intervenir
desde sus respectivas competencias y
finalidades (llamadas cuestiones
mixtas), como son la educacion, el
matrimonio, la comunicacién social,
la asistencia a los necesitados [15].
En estas materias es especialmente
necesaria la colaboracion, de modo
que cada uno pueda cumplir su



mision sin impedimento por parte
del otro [16].

a) A la Iglesia le compete regular el
matrimonio de los catolicos, aunque
solo lo sea uno de los contrayentes;
también porque el matrimonio es un
sacramento y a la Iglesia le
corresponde establecer las normas
para su administracion. Mientras
concierne al Estado regular los
efectos de orden civil: régimen de
bienes entre los esposos, etc. (cfr.
CIC, 1059). El Estado tiene el deber de
reconocer a los catolicos el derecho a
contraer matrimonio canonico.

b) La educacidn de los hijos —
también en materia religiosa—
corresponde a los padres por
derecho natural; son ellos quienes
deben determinar el tipo de
ensefianza que desean para sus hijos
y los medios de los que se serviran
para ese fin (escuela, catequesis, etc.)
[17]. Alli donde no sea suficiente la



iniciativa de los padres o de los
grupos sociales, el Estado debe
subsidiariamente establecer sus
propias escuelas, respetando siempre
el derecho de los padres sobre la
orientacion de la educacion de sus
hijos.

En este derecho esta incluido que
puedan promover y dirigir escuelas
en las que sus hijos reciban una
educacion adecuada; teniendo en
cuenta la funcion social de estas
escuelas, el Estado debe reconocerlas
y subvencionarlas [18]. Y también
que sus hijos reciban en las escuelas
—estatales 0 no— una ensefianza
que esté de acuerdo con sus
convicciones religiosas [19].

Compete al Estado dictar las normas
relativas a la ensefianza que sean
necesarias para el bien comun
(niveles, grados, acceso de todos a la
instruccion, contenidos minimos
para obtener los grados



correspondientes, reconocimiento de
titulos, etc.). Es tirania que el Estado
pretenda reservarse, aungque sea
indirectamente el monopolio de la
ensenanza (cfr. CIC, 797).

A la Iglesia le compete siempre
determinar y vigilar todo lo que se
refiere a la ensefianza y difusion de
la religion catodlica: programas,
contenidos, libros, idoneidad de los
profesores. Es un aspecto de la
potestad de magisterio que compete
a la Jerarquia, y un derecho de la
Iglesia para defender y garantizar su
propia identidad y la integridad de
su doctrina. Nadie puede, por tanto,
erigirse en maestro de doctrina
catolica (en las escuelas de cualquier
nivel) si no esta aprobado por la
autoridad eclesiastica (cfr. CIC,
804-805).

También tiene derecho la Iglesia a
establecer sus propios centros de
ensefianza (oficialmente catdlicos), a



que sean reconocidos y reciban
ayudas estatales en las mismas
condiciones que los demds centros
no estatales, sin tener para ello que
renunciar a su ideario catolico o a su
dependencia de la autoridad
eclesiastica (cfr. CIC, 800).

c) La Iglesia tiene también derecho a
promover iniciativas sociales que
sean congruentes con su mision
religiosa (hospitales, medios de
comunicacion, orfanatos, centros de
acogida) y a que el Estado reconozca
estas obras “catolicas” en las mismas
condiciones que las demas iniciativas
de este tipo promovidas por
particulares (exenciones fiscales,
titulacion del personal,
subvenciones, colaboracion de
voluntarios, posibilidad de recaudar
donativos, etc.).

4. Laicidad y laicismo

Un tema de gran actualidad es la
distincion entre laicidad y laicismo.



Por laicidad se entiende que el
Estado es autdnomo respecto a las
leyes eclesiasticas; mientras el
laicismo pretende una autonomia de
la politica respecto al orden moral y
al mismo designio divino, y tiende a
encerrar la religion en la esfera
puramente privada. De este modo
conculca el derecho a la libertad
religiosa y perjudica el orden social
(cfr. Compendio, 572). Una auténtica
laicidad evita dos extremos: la
imposicion de una teoria moral que
transforme la sociedad civil en un
Estado ético [20], y el rechazo a priori
de los valores morales que provienen
de ambitos culturales, religiosos, etc.,
que son de libre pertenencia y no
deben ser gestionados desde el poder
[21].

Se debe, ademas, subrayar que es
ilusorio e injusto pedir que los fieles
actuen en politica “como si Dios no
existiese”. Es ilusorio, porque todas
las personas actuan en base a sus



convicciones culturales (religiosas,
filosoficas, politicas, etc.), derivadas o
no de una fe religiosa; son, por tanto,
convicciones que influyen sobre el
comportamiento social de los
ciudadanos. Es injusta, porque los no
catdlicos aplican sus propias
doctrinas, independientemente de
cual haya sido su origen.

Actuar en politica de acuerdo con la
propia fe, si es coherente con la
dignidad de las personas, no significa
que la politica esté sometida a la
religion; significa que la politica esta
al servicio de la persona y, por tanto,
debe respetar las exigencias morales,
que es tanto como decir que debe
respetar y favorecer la dignidad de
todo ser humano. Asimismo, vivir el
empefio politico por un motivo
trascendente se ajusta perfectamente
a la naturaleza humana y, por eso,
estimula ese empefio y produce
mejores resultados.



5. El pluralismo social de los
catdlicos

Todo lo dicho concuerda con el
legitimo pluralismo de los catolicos
en el &mbito social. En efecto, los
mismos objetivos utiles se pueden
conseguir a través de diversos
caminos; es, por tanto, razonable un
pluralismo de opiniones y de
actuaciones para alcanzar una meta
social. Es natural que los partidarios
de cada solucion busquen
legitimamente realizarla; sin
embargo, ninguna opcion tiene la
garantia de ser la unica alternativa
adecuada —entre otras cosas porque
la politica trabaja en gran parte con
futuribles: es el arte de realizar lo
posible-y, aun menos, de ser la unica
que responde a la doctrina de la
Iglesia [22]: «A nadie le esta
permitido reivindicar en exclusiva a
favor de su parecer la autoridad de
la Iglesia» [23].



En este sentido todos los fieles,
especialmente los laicos, tienen
derecho a que en la Iglesia se
reconozca su legitima autonomia
para gestionar los asuntos
temporales segun sus propias
convicciones y preferencias, siempre
que sean acordes con la doctrina
catolica. Y tienen el deber de no
implicar a la Iglesia en sus
personales decisiones y actuaciones
sociales, evitando presentar esas
soluciones como soluciones catolicas
[24].

El pluralismo no es un mal menor,
sino un elemento positivo —al igual
que la libertad— de la vida civil y
religiosa. Es preferibile aceptar una
diversidad en los aspectos
temporales, que lograr una presunta
eficacia uniformando las opciones
con merma de la libertad personal.
El pluralismo, sin embargo, no debe
confundirse con el relativismo ético
[25]. M&s aun, un auténtico



pluralismo requiere un conjunto de
valores como soporte de las
relaciones sociales.

El pluralismo es moralmente
admisible mientras se trate de
decisiones encaminadas al bien
personal y social; pero no lo es si la
decision es contraria a la ley natural,
al orden publico y a los derechos
fundamentales de las persones (cfr.
Catecismo, 1901). Evitados estos
casos extremos, conviene fomentar
el pluralismo en materias
temporales, como un bien para la
vida personal, social y eclesial.

Enrique Colom

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica



Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 74-76; y Declar. Dignitatis
humanae, 1-8; 13-14.

Juan Pablo II, Ex. ap. Christifideles
laici, 30-X1I-88, 36-44.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia Amar al
mundo apasionadamente, en
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, 113-123.

Congregacion para la Doctrina de la
Fe Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los catdlicos en la vida
politica, 24-X1-2002.

Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.



[1] Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 8. Cfr. Pablo VI,
EX. Ap. Evangelii nuntiandi, 8-
XII-1975, 29 y 30; Juan Pablo II,
Discurso en Puebla, 111; Enc.
Redemptor hominis, 4-111-1979, 15;
Compendio, 64y 71.

[2] Cfr. Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 31. La unién de lo humano
con lo divino es muy propia del Opus
Dei: su Fundador decia que toda la
vida de sus fieles es «un servicio de
metas exclusivamente
sobrenaturales, porque el Opus Dei
no es ni serd nunca —ni podra serlo
— un instrumento temporal; pero es
al mismo tiempo un servicio
humano, porque no hacéis mas que
tratar de lograr la perfeccion
cristiana en el mundo, limpiamente,
con vuestra libérrima y responsable
actuacion en todos los campos de la
actividad ciudadana. Un servicio



abnegado, que no envilece, sino que
educa, que agranda el corazon —lo
hace mas romano, en el sentido mas
alto de esta palabra— y lleva a
buscar el honor y el bien de las
gentes de cada pais: para que haya
cada dia menos pobres, menos
ignorantes, menos almas sin fe,
menos desesperados, menos guerras,
menos inseguridad, mas caridad y
mas paz» (San Josemaria, Carta 31-
V-1943,n. 1 en ].L. Illanes, F. Ocariz,
P. Rodriguez, El Opus Dei en la Iglesia,
Rialp, Madrid 1993, p. 178).

[3] Cfr. Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 9, 33-35; Congregacion
para la Doctrina de la Fe, Inst.
Libertatis conscientia, 23-111-1986, 23.

[4] Hablando de los valores que
favorecen el desarrollo de la
dignidad humana, el Compendio
indica: «El respeto de la legitima
autonomia de las realidades terrenas
lleva a la Iglesia a no asumir



competencias especificas de orden
técnico y temporal, pero no le impide
intervenir para mostrar como, en las
diferentes opciones del hombre,
estos valores son afirmados o, por el
contrario, negados» (Compendio,
197). Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 36 y 42; Pablo VI,
Enc. Populorum progressio, 26-
[11-1967, 13; Juan Pablo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 41; Compendio,
68 y 81.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 36. Cfr. Catecismo, 912.

[6] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76; Declar.
Dignitatis humanae, 13.

[7] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76.

[8] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XI1-2005, 28. Cfr. Benedicto
XVI, Discurso en Verona, 19-X-2006.



[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76.

[10] Cfr. Ibidem, 40 y 41.
[11] Ibidem, 76. Cfr. Compendio, 425.

[12] Este derecho no consiste en que
el hombre tenga libertad ante Dios
para escoger una u otra religion,
porque sdlo hay una verdadera
religion y el hombre tiene la
obligacion de buscar la verdad y, una
vez encontrada, abrazarla (cfr.
Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis humanae , 1). El derecho a
la libertad religiosa «consiste en que
todos los hombres deben estar
inmunes de coaccion, tanto por parte
de las personas particulares como de
grupos sociales y de cualquier otra
potestad humana, y esto de tal
manera, que en materia religiosa ni
se obligue a nadie a obrar contra su
conciencia ni se le impida que actue
conforme a ella en privado y en
publico, solo o0 asociado a otros,



dentro de los limites
debidos» (Concilio Vaticano II,
Declar. Dignitatis humanae, 2).

«El respeto, por parte del Estado, del
derecho a la libertad religiosa es un
signo del respeto a los demas
derechos humanos fundamentales,
porque es el reconocimiento
implicito de la existencia de un orden
que supera la dimension politica de
la existencia, un orden que nace de la
esfera de la libre adhesion a una
comunidad de salvacion anterior al
Estado» (Juan Pablo II, Discurso , 9-
[-1989, 6). Se dice que la comunidad
de salvacion es anterior al Estado
porque la persona se incorpora a ella
con miras a un fin que se encuentra
en un plano superior al de los fines
de la comunidad politica.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Enc.
Centesimus annus, 1-V-1991, 47.

El derecho a la libertad en materia
religiosa «esta ligado al de todas las



demas libertades»; mas aun, todas
ellas lo «reclaman como
fundamento» (Juan Pablo II,
Discurso , 23-111-91, 2).

[14] Cfr. Concilio Vaticano II, Declar.
Dignitatis humanae, 13.

[15] Siempre que las circunstancias
lo permitan, la Santa Sede establece
relaciones diplomaticas con los
Estados para asi mantener un cauce
de didlogo permanente en las
cuestiones que interesan a las dos
partes (cfr. Compendio, 427).

[16] Se debe, por tanto, sostener
netamente que «no es verdad que
haya oposicidn entre ser buen
catdlico y servir fielmente a la
sociedad civil. Como no tienen por
qué chocar la Iglesia y el Estado, en
el ejercicio legitimo de su autoridad
respectiva, cara a la mision que Dios
les ha confiado» (San Josemaria,
Surco, 301).



[17] «El derecho y el deber de la
educacion son para los padres
primordiales y

inalienables» (Catecismo, 2221). Cfr.
Juan Pablo II, Ex. Ap. Familiaris
consortio, 22-XI1-1981, 36.

[18] Cfr. Juan Pablo II, ExX. Ap.
Familiaris consortio, 40.

[19] «Los padres, como primeros
responsables de la educacion de sus
hijos, tienen el derecho de elegir para
ellos una escuela que corresponda a
sus propias convicciones. Este
derecho es fundamental. En cuanto
sea posible, los padres tienen el
deber de elegir las escuelas que
mejor les ayuden en su tarea de
educadores cristianos. Los poderes
publicos tienen el deber de
garantizar este derecho de los padres
y de asegurar las condiciones reales
de su ejercicio» (Catecismo, 2229).

[20] Cfr. Pablo VI, Carta Ap.
Octogesima adveniens, 14-V-1971, 25;



Juan Pablo II, Enc. Centesimus annus,
25.

[21] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunas cuestiones relativas al
compromiso y la conducta de los
catolicos en la vida politica, 24-
X1-2002, 6; Compendio, 571.

[22] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 75; Pablo VI, Carta
Ap. Octogesima adveniens, 50;
Compendio, 417.

[23] Ibidem 43.

[24] Cfr. San Josemaria,
Conversaciones, 117.

[25] «Una concepcion relativista del
pluralismo no tiene nada que ver con
la legitima libertad de los ciudadanos
catdlicos de elegir, entre las
opiniones politicas compatibles con
la fe y la ley moral natural, aquella
que, segun el propio criterio, se



conforma mejor a las exigencias del
bien comun. La libertad politica no
estd ni puede estar basada en la idea
relativista segun la cual todas las
concepciones sobre el bien del
hombre son igualmente verdaderas y
tienen el mismo valor, sino sobre el
hecho de que las actividades politicas
apuntan caso por caso hacia la
realizacion extremadamente
concreta del verdadero bien humano
y social en un contexto historico,
geografico, economico, tecnoldgico y
cultural bien determinado. La
pluralidad de las orientaciones y
soluciones, que deben ser en todo
caso moralmente aceptables, surge
precisamente de la concrecion de los
hechos particulares y de la
diversidad de las

circunstancias» (Congregacion para
la Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunas cuestiones relativas al
compromiso y la conducta de los
catolicos en la vida politica, 24-



X1-2002, 3). Cfr. Compendio, 569 y
572.

© Fundacion Studium, 2016 y ©

Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-
iglesia-y-el-estado/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/
https://opusdei.org/es-bo/article/tema-15-la-iglesia-y-el-estado/

	Tema 15. La Iglesia y el Estado

