
opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2023)

Homilías de las celebraciones
litúrgicas del Papa Francisco
durante la Semana Santa:
Domingo de Ramos, Jueves
Santo, Viernes Santo, la Vigilia
Pascual y el Domingo de
Pascua.

09/04/2023

Domingo de Ramos - Audiencia del
miércoles - Jueves Santo (Misa
Crismal) - Jueves Santo - Santa



Misa de la Cena del Señor / Viernes
Santo / Via Crucis - Sábado Santo
Vigilia Pascual - Domingo de
Pascua / Bendición Urbi et Orbi

Domingo de Ramos. 2 de abril de
2023

«Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has
abandonado?» (Mt 27,46). Es la
invocación que la Liturgia nos hace
repetir hoy en el Salmo responsorial
(cf. Sal 22,2) y es la única
pronunciada en la cruz por Jesús en
el Evangelio que hemos escuchado.
Son, pues, las palabras que nos
llevan al corazón de la pasión de
Cristo, al punto culminante de los
sufrimientos que padeció para
salvarnos. ¿Por qué me has
abandonado?

El sufrimiento de Jesús fue grande y
cada vez que escuchamos el relato de

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_sp.html


la pasión nos conmueve. Sufrió en el
cuerpo: de las bofetadas a los golpes,
de la flagelación a la corona de
espinas, hasta llegar al suplicio de la
cruz. Sufrió en el alma: la traición de
Judas, las negaciones de Pedro, las
condenas religiosas y civiles, las
burlas de los guardias, los insultos
bajo la cruz, el rechazo de muchos, el
fracaso de todo, el abandono de los
discípulos. Sin embargo, en todo este
dolor, a Jesús le quedaba una
certeza: la cercanía del Padre. Pero
sucede lo impensable; antes de morir
grita: ‘¡Dios mío, Dios mío!, ¿por qué
me has abandonado? El abandono de
Jesús.

Este es el sufrimiento más lacerante,
el del espíritu; en la hora más trágica,
Jesús experimenta el abandono de
Dios. Nunca antes había llamado al
Padre con el nombre genérico de
Dios. Para transmitirnos la fuerza de
aquel acontecimiento, el Evangelio
indica la frase también en arameo: es



la única, entre las pronunciadas por
Jesús en la cruz, que nos llega en la
lengua original. El acontecimiento es,
pues, real y el abajamiento es
extremo, lo que es el abandono de su
Padre, el abandono de Dios. El Señor
llega a sufrir por amor a nosotros, lo
que nos es difícil incluso de
comprender. Ve el cielo cerrado,
experimenta la amarga frontera del
vivir, el naufragio de la existencia, el
derrumbamiento de toda certeza.
Grita el “por qué” de los “por qué”.

Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has
abandonado? El verbo “abandonar”
en la Biblia es fuerte; aparece en
momentos de extremo dolor: en
amores fracasados, negados y
traicionados; en hijos rechazados y
abortados; en situaciones de repudio,
viudez y orfandad; en matrimonios
agotados, en exclusiones que privan
de vínculos sociales, en la opresión
de la injusticia y la soledad de la
enfermedad. En fin, en las más



dramáticas heridas de las relaciones.
Cristo llevó todo ello a la cruz,
tomando sobre sí el pecado del
mundo. Y en el momento
culminante, el Hijo unigénito y
amado experimentó la situación que
le era más ajena: la lejanía de Dios.

Pero, podemos preguntarnos, ¿por
qué llegó a ese punto? La respuesta
es una sola: por nosotros. Hermanos
y hermanas, todo esto no es un
espectáculo. Cada uno, oyendo el
abandono de Jesús, cada uno de
nosotros se diga: por mí. Este
abandono es el precio que ha pagado
por mí. Se hizo solidario con cada
uno de nosotros hasta el extremo,
para estar con nosotros hasta las
últimas consecuencias. Para que
ninguno de nosotros pudiera
considerarse solo e insalvable.
Experimentó el abandono para no
dejarnos rehenes de la desolación y
estar a nuestro lado para siempre.
Hermano, hermana, lo hizo por ti,



por mí, para que cuando tú, yo, o
cualquiera se vea entre la espada y la
pared, perdido en un callejón sin
salida, sumido en el abismo del
abandono, absorbido por el
torbellino del "por qué", pueda tener
esperanza. No es el final, porque
Jesús ha estado allí y está ahora
contigo. Él, el Padre y el Espíritu
sufrieron el alejamiento del
abandono para acoger en su amor
todos nuestros distanciamientos.
Para que cada uno de nosotros pueda
decir: en mis caídas –cada uno de
nosotros ha caído tantas veces–, en
mi desolación, cuando me siento
traicionado o he traicionado a
alguien, cuando me siento
descartado o he descartado a alguien,
cuando me siento abandonado o he
abandonado a otros, pensemos que
Él fue abandonado, traicionado,
descartado. Y ahí lo encontramos a
Él. Cuando me siento errado y
perdido, cuando ya no puedo más, Él



está conmigo. En mis tantos "por
qué" sin respuesta, Tú estás conmigo.

El Señor nos salva así, desde el
interior de nuestros "por qué". Desde
ahí despliega la esperanza que no
defrauda. En la cruz, de hecho,
aunque se sienta abandonado
completamente, no cede a la
desesperación –esto es el límite–, sino
que reza y se encomienda. Grita su
“por qué” con las palabras de un
salmo (22,2) y se entrega en las
manos del Padre, aun sintiéndolo
lejano (cf. Lc 23,46), o no lo siente
porque se encuentra abandonado. En
el abandono se entrega. No sólo eso,
sino que en el abandono sigue
amando a los suyos que lo habían
dejado solo y perdona a los que lo
crucifican (v. 34). Así es como el
abismo de nuestra maldad se hunde
en un amor más grande, de modo
que toda nuestra separación se
transforma en comunión.



Hermanos y hermanas, un amor así,
todo para nosotros, hasta el extremo,
el amor de Jesús es capaz de
transformar nuestros corazones de
piedra en corazones de carne. Es un
amor de piedad, de ternura, de
compasión. Cristo abandonado nos
mueve a buscarlo y amarlo en los
abandonados. Porque en ellos no
sólo hay personas necesitadas, sino
que está Él, Jesús abandonado, Aquel
que nos salvó descendiendo hasta lo
más profundo de nuestra condición
humana. Está con cada uno de ellos,
abandonados hasta la muerte. Pienso
en aquel hombre llamado ‘de la
calle’, alemán, que murió bajo la
columnata, solo, abandonado. Él es
Jesús para cada uno de nosotros.
Muchos necesitan nuestra cercanía,
muchos abandonados. Yo también
necesito que Jesús me acaricie y se
acerque a mí, y por eso voy a
buscarlo en los abandonados, en los
solitarios. Quiere que cuidemos de
los hermanos y de las hermanas que



más se asemejan a Él, en el momento
extremo del dolor y la soledad. Hoy
hay tantos "cristos abandonados".
Hay pueblos enteros explotados y
abandonados a su suerte; hay pobres
que viven en los cruces de nuestras
calles, con quienes no nos atrevemos
a cruzar la mirada; emigrantes que
ya no son rostros sino números;
presos rechazados, personas
catalogadas como problemas. Pero
también hay tantos cristos
abandonados invisibles, escondidos,
que son descartados con guante
blanco: niños no nacidos, ancianos
que han sido dejados solos, enfermos
no visitados, discapacitados
ignorados, jóvenes que sienten un
gran vacío interior sin que nadie
escuche realmente su grito de dolor.

Jesús abandonado nos pide que
tengamos ojos y corazón para los
abandonados. Para nosotros,
discípulos del Abandonado, nadie
puede ser marginado; nadie puede



ser abandonado a su suerte. Porque,
recordémoslo, las personas
rechazadas y excluidas son iconos
vivos de Cristo. Nos recuerdan la
locura de su amor, su abandono que
nos salva de toda soledad y
desolación. Pidamos hoy la gracia de
saber amar a Jesús abandonado y
saber amar a Jesús en cada persona
abandonada. Pidamos la gracia de
saber ver y reconocer al Señor que
sigue gritando en ellos. No dejemos
que su voz se pierda en el silencio
ensordecedor de la indiferencia. Dios
no nos ha dejado solos; cuidemos de
aquellos que han sido dejados solos.
Entonces, sólo entonces, haremos
nuestros los deseos y los
sentimientos de Aquel que por
nosotros «se anonadó a sí
mismo» (Flp 2,7). Se vació totalmente
para nosotros.

Audiencia del miércoles. “El
Crucificado, fuente de esperanza”



El pasado domingo la Liturgia nos
hizo escuchar la Pasión del Señor.
Termina con estas palabras:
«Sellando la piedra» (Mt 27,66): todo
parece terminado. Para los discípulos
de Jesús esa roca marca el término de
la esperanza. El Maestro ha sido
crucificado, asesinado de la forma
más cruel y humillante, colgado en
un patíbulo infame fuera de la
ciudad: un fracaso público, el peor
final posible —en esa época era el
peor—. Pues bien, ese desánimo que
oprimía a los discípulos no es del
todo extraño a nosotros hoy.
También en nosotros se condensan
pensamientos profundos y
sentimientos de frustración: ¿por qué
tanta indiferencia hacia Dios? Es
curioso, esto: ¿por qué hay tanta
indiferencia hacia Dios? ¿Por qué
tanto mal en el mundo? ¡Mira que
hay mal en el mundo! ¿Por qué las
desigualdades siguen creciendo y la
anhelada paz no llega? ¿Por qué
estamos tan apegados a la guerra, al



hacerse mal el uno al otro? ¡Y en los
corazones de cada uno, cuántas
expectativas desvanecidas, cuántas
desilusiones! Y también, esa
sensación de que los tiempos pasados
fueron mejores y que, en el mundo,
quizá también en la Iglesia, las cosas
no van como antes… En resumen,
también hoy la esperanza parece a
veces sellada bajo la piedra de la
desconfianza. E invito a cada uno de
vosotros a pensar en esto: ¿dónde
está tu esperanza? Tú, ¿tienes una
esperanza viva o la has sellado ahí, o
la tienes en el cajón como un
recuerdo? Pero ¿tú esperanza te
empuja a caminar o es un recuerdo
romántico como si fuera algo que no
existe? ¿Dónde está tu esperanza,
hoy?

En la mente de los discípulos
permanece fija una imagen: la cruz.
Y ahí ha terminado todo. Ahí se
concentraba el final de todo. Pero
poco después descubrirían



precisamente en la cruz un nuevo
inicio. Queridos hermanos y
hermanas, la esperanza de Dios
brota así, nace y renace en los
agujeros negros de nuestras
expectativas decepcionadas; y esta, la
esperanza verdadera, sin embargo,
no decepciona nunca. Pensemos
precisamente en la cruz: del terrible
instrumento de tortura Dios ha
realizado el mayor signo del amor.
Ese madero de muerte, convertido en
árbol de vida, nos recuerda que los
inicios de Dios empiezan a menudo
en nuestros finales. Así Él ama obrar
maravillas. Hoy, por tanto, miremos
al árbol de la cruz para que brote en
nosotros la esperanza: esa virtud
cotidiana, esa virtud silenciosa,
humilde, pero esa virtud que nos
mantiene en pie, que nos ayuda a ir
adelante. Sin esperanza no se puede
vivir. Pensemos: ¿dónde está mi
esperanza? Hoy, miremos al árbol de
la cruz para que brote en nosotros la
esperanza: para ser sanados de la



tristeza —pero, cuánta gente triste
—… A mí, cuando podía ir por las
calles, ahora no puedo porque no me
dejan, pero cuando podía ir por las
calles en la otra diócesis, me gustaba
ver la mirada de la gente, ¡Cuántas
miradas tristes! Gente triste, gente
que hablaba consigo misma, gente
que caminaba solamente con el
teléfono, pero sin paz, sin esperanza.
¿Dónde está tu esperanza hoy? Hace
falta un poco de esperanza para ser
sanados de la tristeza de la que
estamos enfermos, para ser sanados
de la amargura con la que
contaminamos a la Iglesia y al
mundo. Hermanos y hermanas,
miramos el Crucifijo. ¿Y qué vemos?
Vemos a Jesús desnudo, Jesús
despojado, Jesús herido, Jesús
atormentado. ¿Es el final de todo?
Ahí está nuestra esperanza.

Comprendamos entonces que en
estos dos aspectos renace la
esperanza que parece morir. En



primer lugar, vemos a Jesús 
despojado: de hecho, «una vez que lo
crucificaron, se repartieron sus
vestidos, echando a suertes» (v. 35).
Dios despojado: Él que tiene todo se
deja privar de todo. Pero esa
humillación es el camino de la
redención. Dios vence así sobre
nuestras apariencias. A nosotros, de
hecho, nos cuesta ponernos al
desnudo, decir la verdad: siempre
tratamos de cubrir la verdad porque
no nos gusta; nos revestimos de
exterioridad que buscamos y
cuidamos, con máscaras para
camuflarnos y mostrarnos mejor de
lo que somos. Es un poco como la
costumbre del maquillaje: maquillaje
interior, parecer mejor que los
otros… Pensamos que lo importante
es ostentar, aparentar, para que los
otros hablen bien de nosotros. Y nos
adornamos de apariencias, nos
adornamos de apariencias, de cosas
superfluas; pero así no encontramos
paz. Luego el maquillaje se va y tú te



miras al espejo con la cara fea que
tienes, pero verdadera, la que Dios
ama, no esa “maquillada”. Y Jesús
despojado de todo nos recuerda que
la esperanza renace diciendo la
verdad sobre nosotros —decir la
verdad a uno mismo—, dejando caer
las dobleces, liberándonos de la
pacífica convivencia con nuestras
falsedades. A veces, estamos tan
acostumbrados a decirnos falsedades
que convivimos con las falsedades
como si fueran la verdad y
terminamos por envenenarnos con
nuestras falsedades. Lo que hace
falta es volver al corazón, a lo
esencial, a una vida sencilla,
despojada de tantas cosas inútiles,
que son sucedáneos de esperanza.
Hoy, cuando todo es complejo y se
corre el riesgo de perder el hilo,
necesitamos sencillez, redescubrir el
valor de la sobriedad, el valor de la
renuncia, de limpiar lo que
contamina el corazón y entristece.
Cada uno de nosotros puede pensar



en algo inútil de lo que puede
liberarse para reencontrarse. Piensa
tú, cuántas cosas inútiles. Aquí, hace
quince días, en Santa Marta, donde
yo vivo —que es un hotel para
mucha gente— se corrió la voz de
que para esta Semana Santa sería
bonito mirar el armario y despojar,
quitar cosas que tenemos, que no
usamos… ¡no imagináis la cantidad
de cosas! Es bonito despojarse de las
cosas inútiles. Y esto fue para los
pobres, a la gente que tiene
necesidad. También nosotros,
tenemos muchas cosas inútiles
dentro del corazón y fuera del
corazón. Mirad vuestro armario:
miradlo. Esto es útil, esto es inútil… y
haced limpieza. Mirad el armario del
alma: cuántas cosas inútiles tienes,
cuántas ilusiones estúpidas.
Volvamos a la sencillez, a las cosas
verdaderas, que no necesitan
maquillarse. ¡Este es un bonito
ejercicio!



Dirigimos una segunda mirada al
Crucifijo y vemos a Jesús herido. La
cruz muestra los clavos que le
atraviesan las manos y los pies, el
costado abierto. Pero a las heridas
del cuerpo se añaden las del alma:
¡cuánta angustia! Jesús está solo:
traicionado, entregado y renegado
por los suyos, sus amigos, también
sus discípulos, condenado por el
poder religioso y civil, excomulgado,
Jesús siente incluso el abandono de
Dios (cfr. v. 46). Sobre la cruz
aparece además el motivo de la
condena, «Este es Jesús: el Rey de los
judíos» (v. 37). Es una burla: Él, que
había huido cuando trataban de
hacerle rey (cfr. Jn 6,15), es
condenado por haberse hecho rey;
incluso no habiendo cometido
crímenes, es colocado entre dos
criminales y se prefiere al violento
Barrabás (cfr. Mt 27,15-21). Jesús, en
fin, está herido en el cuerpo y en el
alma. Me pregunto: ¿de qué forma
ayuda esto a nuestra esperanza? Así,



Jesús desnudo, privado de todo, de
todo; ¿qué dice esto a mi esperanza?,
¿cómo me ayuda?

También nosotros estamos heridos:
¿quién no lo está en la vida? Y
muchas veces, con heridas
escondidas que escondemos por la
vergüenza. ¿Quién no lleva las
cicatrices de decisiones pasadas, de
incomprensiones, de dolores que
permanecen dentro y es difícil
superar? ¿Pero también de daños
sufridos, de palabras cortantes, de
juicios inclementes? Dios no esconde
a nuestros ojos las heridas que le han
traspasado el cuerpo y el alma. Las
muestra para hacernos ver que en
Pascua se puede abrir un pasaje
nuevo: hacer de las propias heridas 
focos de luz. “Pero Santidad, no
exagere”, alguien puede decirme. No,
es verdad: prueba; prueba. Intenta
hacerlo. Piensa en tus heridas, esas
que tú solo sabes, que cada uno tiene
escondidas en el corazón. Y mira al



Señor. Y verás, verás cómo de esas
heridas salen focos de luz. Jesús en la
cruz no recrimina, ama. Ama y
perdona a quien lo hiere (cfr. Lc
23,34). Así convierte el mal en bien,
así convierte y transforma el dolor
en amor.

Hermanos y hermanas, el punto no
es estar heridos poco o mucho por la
vida, el punto es qué hacer con mis
heridas. Las pequeñas, las grandes,
las que dejarán una marca en mi
cuerpo, en mi alma para siempre.
¿Qué hago yo con mis heridas? ¿Qué
haces tú y tú con tus heridas? “No,
Padre, yo no tengo heridas” – “Estate
atento, piensa dos veces antes de
decir eso”. Y te pregunto: ¿qué haces
con tus heridas, las que sólo tú
sabes? Tú puedes dejar que se
infecten de rencor, tristeza o puedes
unirlas con las de Jesús, para que
también mis llagas se vuelvan
luminosas. Pensad en cuántos
jóvenes no toleran las propias



heridas y buscan en el suicidio una
vía de salvación: hoy, en nuestras
ciudades, muchos, muchos jóvenes
que no ven una salida, que no tienen
esperanza y prefieren ir más allá con
la droga, con el olvido…pobrecitos.
Pensad en ellos. Y tú, ¿cuál es tu
droga para cubrir las heridas?
Nuestras heridas pueden convertirse
en fuentes de esperanza cuando, en
lugar de compadecernos de nosotros
mismos o esconderlas, enjugamos las
lágrimas de los demás; cuando, en
vez de guardar rencor por lo que nos
quitan, nos preocupamos de lo que
les falta a los demás; cuando, en
lugar de hurgar en nosotros mismos,
nos inclinamos hacia los que sufren;
cuando, en vez de tener sed de amor
por nosotros, saciamos a los que nos
necesitan. Porque sólo si dejamos de
pensar en nosotros mismos, nos
encontramos. Pero si seguimos
pensando en nosotros mismos ya no
nos encontraremos. Y haciendo esto
—dice la Escritura— nuestra herida



cicatriza rápidamente (cfr. Is 58, 8), y
la esperanza florece de nuevo.
Pensad: ¿qué puedo hacer por los
otros? Estoy herido, estoy herido de
pecado, estoy herido de historia, cada
uno tiene la propia herida. ¿Qué
hago? Estoy herido de pecado, estoy
herido de historia, cada uno tiene la
propia herida. ¿Qué hago: lamo mis
heridas así, toda la vida? ¿O miro las
heridas de los otros y voy con la
experiencia herida de mi vida, a
sanar, a ayudar a los otros? Este es el
desafío de hoy, para todos vosotros,
para cada uno de vosotros, para cada
uno de nosotros. Que el Señor nos
ayude a ir adelante.

***

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua española, que son tantos.
En particular, saludo a los jóvenes
que participan en el Encuentro
internacional Univ 2023. En estos
días santos, acerquémonos a Jesús



crucificado. Contemplándolo a Él,
herido y despojado de todo,
reconozcamos nuestra propia
verdad. Presentémosle todo lo que
somos y dejemos que renueve en
nosotros la esperanza de una vida
nueva. Que Dios los bendiga. Muchas
gracias.

Jueves Santo (Misa Crismal)

«El Espíritu del Señor está sobre
mí» (Lc 4,18). A partir de este
versículo comenzó la predicación de
Jesús y este mismo versículo dio
inicio a la Palabra que acabamos de
escuchar (cf. Is 61,1). Así pues, al
principio está el Espíritu del Señor.

Y sobre Él quisiera reflexionar hoy
con ustedes, queridos hermanos,
sobre el Espíritu del Señor. Porque
sin el Espíritu del Señor no hay vida
cristiana y, sin su unción, no hay
santidad. Él es el protagonista y, en
este día en que nació el sacerdocio,
es hermoso reconocer que Él está en



el origen de nuestro ministerio, de la
vida y de la vitalidad de todo pastor.
En efecto, la santa Madre Iglesia nos
enseña a profesar que el Espíritu
Santo es «dador de vida» [1], como lo
afirmó Jesús diciendo: «El Espíritu es
el que da Vida» ( Jn 6,63); una
enseñanza de la que se hizo eco el
apóstol Pablo, quien escribió que «la
letra mata, pero el Espíritu da vida» ( 
2 Co 3,6) y habló de «la ley del
Espíritu, que da la Vida […] en Cristo
Jesús» ( Rm 8,2). Sin Él, tampoco la
Iglesia sería la Esposa viva de Cristo,
sino a lo sumo una organización
religiosa —más o menos buena—; no
sería el Cuerpo de Cristo, sino un
templo construido por manos
humanas. ¿Cómo, pues, puede
edificarse la Iglesia, si no es a partir
del hecho de que somos “templos del
Espíritu Santo” que “habita en
nosotros»” (cf. 1 Co 6,19; 3,16)? No
podemos dejarlo de lado o aparcarlo
en alguna zona de devoción. No,
debemos ponerlo en el centro.



Necesitamos decirle cada día: “Ven
porque sin tu ayuda divina no hay
nada en el hombre” [2].

El Espíritu del Señor está sobre mí.
Cada uno de nosotros puede decir
esto; y no es presunción, es una
realidad, pues todo cristiano,
especialmente todo sacerdote, puede
hacer suyas las siguientes palabras:
«porque el Señor me ha ungido» (Is
61,1). Hermanos, sin méritos, por
pura gracia hemos recibido una
unción que nos ha hecho padres y
pastores en el Pueblo santo de Dios.
Consideremos, pues, este aspecto del
Espíritu: la unción.

Tras la primera “unción” que tuvo
lugar en el vientre de María, el
Espíritu descendió sobre Jesús en el
Jordán. Después de esto, como
explica san Basilio, «toda acción [de
Cristo] se iba realizando con la
copresencia del Espíritu Santo» [3].
En efecto, por el poder de esa unción,



predicaba y realizaba signos; en
virtud de ella «salía de Él una fuerza
que sanaba a todos» ( Lc 6,19). Jesús
y el Espíritu actúan siempre juntos,
de modo que son como las dos manos
del Padre [4] —Ireneo dice esto—
que, extendidas hacia nosotros, nos
abrazan y nos levantan. Y por ellas
fueron marcadas nuestras manos,
ungidas por el Espíritu de Cristo. Sí,
hermanos, el Señor no sólo nos ha
elegido y llamado de aquí y de allá,
sino que ha derramado en nosotros
la unción de su Espíritu, el mismo
Espíritu que descendió sobre los
Apóstoles. Hermanos, nosotros
somos “ungidos”.

Fijémonos, pues, en ellos, en los
Apóstoles. Jesús los eligió y a su
llamada dejaron sus barcas, sus
redes, sus casas y todo lo demás. La
unción de la Palabra cambió sus
vidas. Con entusiasmo siguieron al
Maestro y comenzaron a predicar,
convencidos de que más tarde



realizarían cosas aún mayores; hasta
que llegó la Pascua. Allí todo pareció
detenerse; llegaron a renegar y a
abandonar al Maestro. No debemos
tener miedo. Seamos valientes para
leer nuestra propia vida y nuestras
caídas. Ellos llegaron a renegar y a
abandonar al Maestro, Pedro el
primero. Tomaron conciencia de su
propia incapacidad y se dieron
cuenta de que no lo habían
entendido. El “no conozco a ese
hombre” (cf. Mc 14,71), que Pedro
pronunció en el patio del sumo
sacerdote después de la Última Cena,
no es sólo una defensa impulsiva,
sino una confesión de ignorancia
espiritual: él y los demás quizá se
esperaban una vida de éxito detrás
de un Mesías que atraía multitudes y
hacía prodigios, pero no reconocían
el escándalo de la cruz, que echó por
tierra sus certezas. Jesús sabía que
no lograrían nada solos, y por eso les
prometió el Paráclito. Y fue
precisamente esa “segunda unción”,



en Pentecostés, la que transformó a
los discípulos, llevándolos a
pastorear el rebaño de Dios y ya no a
sí mismos. Esta es la contradicción
que debemos resolver: ¿soy pastor
del pueblo de Dios o de mí mismo? Y
es el Espíritu el que nos enseña el
camino. Fue esa unción fervorosa la
que extinguió su religiosidad
centrada en sí mismos y en sus
propias capacidades. Al recibir el
Espíritu, los miedos y vacilaciones de
Pedro se evaporan; Santiago y Juan,
consumidos por el deseo de dar la
vida, dejan de buscar puestos de
honor (cf. Mc 10,35-45), nuestro
carrerismo, hermanos; los demás ya
no permanecen encerrados y
temerosos en el cenáculo, sino que
salen y se convierten en apóstoles en
el mundo. Es el Espíritu el que
cambia nuestro corazón, el que lo
pone en ese plano distinto, diferente.

Hermanos, un itinerario como éste
abarca nuestra vida sacerdotal y



apostólica. También para nosotros
hubo una primera unción, que
comenzó con una llamada de amor
que cautivó nuestros corazones. Por
ella soltamos las amarras, y sobre ese
entusiasmo genuino descendió la
fuerza del Espíritu, que nos
consagró. Luego, según el tiempo de
Dios, llega para cada uno la etapa
pascual, que marca el momento de la
verdad. Y es un momento de crisis,
que reviste diversas formas. A todos,
antes o después, nos sucede que
experimentamos decepciones,
dificultades, debilidades, con el ideal
que parece desgastarse entre las
exigencias de la realidad, mientras se
impone una cierta costumbre; y
algunas pruebas, antes difíciles de
imaginar, hacen que la fidelidad
parezca más difícil que antes. Esta
etapa —de esta tentación, de esta
prueba que todos tuvimos, tenemos y
tendremos— esta etapa representa
un momento culminante para
quienes han recibido la unción. De



ella se puede salir mal parado,
deslizándose hacia una cierta
mediocridad, arrastrándose
cansinamente hacia una
“normalidad” en la que se insinúan
tres tentaciones peligrosas: la del 
compromiso, por la que uno se
conforma con lo que puede hacer; la
de los sucedáneos, por la que uno
intenta “llenarse” con algo distinto
respecto a nuestra unción; la del 
desánimo —que es lo más común—,
por la que, insatisfecho, uno sigue
adelante por pura inercia. Y aquí está
el gran riesgo: mientras las
apariencias permanecen intactas
—“Yo soy sacerdote, yo soy cura”—,
nos replegamos sobre nosotros
mismos y seguimos adelante
desmotivados; la fragancia de la
unción ya no perfuma la vida y el
corazón; y el corazón ya no se
ensancha, sino que se encoge,
envuelto en el desencanto. Es un
destilado, ¿entiendes? Cuando el
sacerdocio lentamente va



deslizándose hacia el clericalismo y
el sacerdote se olvida de ser pastor
del pueblo, para convertirse en un
clérigo estatal.

Pero esta crisis puede convertirse
también en el punto de inflexión del
sacerdocio, en la «etapa decisiva de
la vida espiritual, en la que hay que
hacer la elección definitiva entre
Jesús y el mundo, entre la heroicidad
de la caridad y la mediocridad, entre
la cruz y un cierto bienestar, entre la
santidad y una honesta fidelidad al
compromiso religioso» [5]. Al final de
esta celebración les darán como
regalo un clásico, un libro que trata
este problema: “La segunda llamada”,
es un clásico del padre Voillaume que
aborda este problema, léanlo. Por
otra parte, todos nosotros
necesitamos reflexionar sobre este
momento de nuestro sacerdocio. Es
el momento bendito en el que, como
los discípulos en Pascua, estamos
llamados a ser «suficientemente



humildes para confesarnos vencidos
por Cristo humillado y crucificado, y
aceptar iniciar un nuevo camino, el
del Espíritu, el de la fe y el de un
amor fuerte y sin ilusiones» [6]. Es el 
kairós en el que descubre que «las
cosas no se reducen a abandonar la
barca y las redes para seguir a Jesús
durante un tiempo determinado, sino
que exige ir hasta el Calvario, acoger
la lección y el fruto, e ir con la ayuda
del Espíritu Santo hasta el final de
una vida que debe terminar en la
perfección de la divina Caridad» [7].
Con la ayuda del Espíritu Santo: es el
tiempo, para nosotros como para los
Apóstoles, de una “segunda unción”,
tiempo de una segunda llamada que
debemos escuchar, para la segunda
unción, en la que acojamos al
Espíritu no en el entusiasmo de
nuestros sueños, sino en la fragilidad
de nuestra realidad. Es una unción
que desvela la verdad en lo profundo
de nosotros mismos, que le permite
al Espíritu ungir nuestras



debilidades, nuestros trabajos,
nuestra pobreza interior. Entonces la
unción tiene de nuevo buen olor: la
fragancia de Cristo, no la nuestra. En
este momento, interiormente, estoy
haciendo memoria de algunos de
ustedes que están en crisis —
digámoslo así— que están
desorientados y que no saben cómo
afrontar el camino, cómo retomar el
camino en esta segunda unción del
Espíritu. A estos hermanos —yo los
tengo presentes— simplemente les
digo: ánimo, el Señor es más grande
que tu debilidad, que tus pecados.
Abandónate en el Señor y déjate
llamar una segunda vez, esta vez con
la unción del Espíritu Santo. La doble
vida no te ayudará; tirar todo por la
ventana, tampoco. Mira hacia
adelante, déjate acariciar por la
unción del Espíritu Santo.

Y el camino para este paso de
maduración es admitir la verdad de
la propia debilidad. A esto nos



exhorta «el Espíritu de la Verdad» (Jn
16,13), que nos impulsa a mirar hasta
el fondo de nosotros mismos, para
preguntarnos: ¿mi realización
depende de lo bueno que soy, del
cargo que obtengo, de los cumplidos
que recibo, de la carrera que hago,
de los superiores o colaboradores, o
de las comodidades que puedo
garantizarme, o de la unción que
perfuma mi vida? Hermanos, la
madurez sacerdotal pasa por el
Espíritu Santo, se realiza cuando Él
se convierte en el protagonista de
nuestra vida. Entonces todo cambia
de perspectiva, incluso las
decepciones y las amarguras —
también los pecados—, porque ya no
se trata de mejorar componiendo
algo, sino de entregarnos, sin
reservarnos nada, a Aquel que nos
ha impregnado en su unción y quiere
llegar hasta lo más profundo de
nosotros. Hermanos, redescubramos
entonces que la vida espiritual se
vuelve libre y gozosa no cuando se



guardan las formas y se hace un
remiendo, sino cuando se deja la
iniciativa al Espíritu y, abandonados
a sus designios, nos disponemos a
servir donde y como se nos pida.
¡Nuestro sacerdocio no crece
remendando, sino desbordándose!

Si dejamos actuar en nosotros al
Espíritu de la verdad custodiaremos
la unción —custodiar la unción—,
porque enseguida saldrán a la luz las
falsedades —las hipocresías
clericales—, las falsedades con las
que estamos tentados de convivir. Y
el Espíritu, que “lava las manchas”,
nos sugerirá, sin cansarse, que “no
manchemos la unción”, ni un poco.
Me viene a la memoria aquella frase
de Qohélet que dice: «Una mosca
muerta corrompe y hace fermentar
el óleo del perfumista» (10,1). Es
verdad, toda doblez —la doblez
clerical, por favor— toda doblez que
se insinúa es peligrosa, no hay que
tolerarla, sino sacarla a la luz del



Espíritu. Porque si «nada es más
tortuoso que el corazón humano y no
tiene arreglo» ( Jr 17,9), el Espíritu
Santo es el único que nos cura de la
infidelidad (cf. Os 14,5). Para
nosotros es una lucha a la que no
podemos renunciar, en efecto, es
indispensable, como escribía san
Gregorio Magno, que «quien predica
la palabra de Dios considere primero
cómo debe vivir, para que luego, de
su vida, deduzca qué y cómo debe
predicar. [...] que no se atreva a decir
exteriormente lo que no hubiera oído
primero en el interior» [8]. El
maestro interior al que hay que
escuchar es el Espíritu, sabiendo que
no hay nada en nosotros que Él no
quiera ungir. Hermanos,
custodiemos la unción; que invocar
al Espíritu no sea una práctica
ocasional, sino el aliento de cada día.
Ven, ven, custodia la unción. Yo,
ungido por Él, estoy llamado a
sumergirme en Él, a dejar que su luz
entre en mis sombras —tenemos



tantas— para encontrar la verdad de
lo que soy. Dejémonos impulsar por
Él para combatir las falsedades que
se agitan en nuestro interior; y
dejémonos regenerar por Él en la
adoración, porque cuando lo
adoramos, Él derrama su Espíritu en
nuestros corazones.

«El Espíritu del Señor está sobre mí,
porque el Señor me ha ungido. Él me
envió» —continúa la profecía—, y me
envió a llevar una buena nueva,
liberación, curación y gracia (cf. Is
61,1-2; Lc 4,18-19); en una palabra, a
llevar armonía donde no la hay.
Porque como dice san Basilio: “El
Espíritu es armonía”, es Él el que
crea la armonía. Después de haberles
hablado de la unción, quisiera
decirles algo sobre esta armonía, que
es su consecuencia. En efecto, el
Espíritu Santo es armonía. Antes que
nada, en el cielo. San Basilio explica
que «toda esa armonía sobrecelestial
e indecible en el servicio de Dios y en



la sinfonía mutua de las potencias
supracósmicas, es imposible que se
conserve si no es por la autoridad del
Espíritu» [9]. Y luego, en la tierra. Él
es, en efecto, en la Iglesia, esa
«Armonía divina y musical» [10]que
lo une todo;. si no, piensen en un
presbítero sin armonía, sin Espíritu,
no funciona. Él suscita la diversidad
de los carismas y la recompone en la
unidad, crea una concordia que no se
basa en la homologación, sino en la
creatividad de la caridad. Así crea
armonía en la multiplicidad. Así crea
armonía en un presbítero. En los
años del Concilio Vaticano II, que fue
un don del Espíritu, un teólogo
publicó un estudio en el que hablaba
del Espíritu no en clave individual,
sino plural. Invitaba a pensar en él
como una Persona divina no tanto
singular, sino “plural”, como el
“nosotros de Dios”, el “nosotros” del
Padre y del Hijo, porque es su nexo,
es en sí mismo concordia, comunión,
armonía [11]. Recuerdo que cuando



leí este tratado teológico —estaba
estudiando teología— me
escandalicé, me parecía una herejía,
porque en nuestra formación no se
entendía bien cómo era el Espíritu
Santo.

Crear armonía es lo que Él desea,
especialmente a través de aquellos
en quienes ha derramado su unción.
Hermanos, crear armonía entre
nosotros no es sólo un método
adecuado para que la coordinación
eclesial funcione mejor, no es bailar
el minué, no es una cuestión de
estrategia o cortesía, sino una
exigencia interna de la vida en el
Espíritu. Se peca contra el Espíritu,
que es comunión, cuando nos
convertimos, aunque sea por
ligereza, en instrumentos de división,
por ejemplo —y volvemos al mismo
tema— con las murmuraciones.
Cuando somos instrumentos de
división pecamos contra el Espíritu.
Y le hacemos el juego al enemigo,



que no sale a la luz y ama los
rumores y las insinuaciones, que
fomenta los partidos y las cordadas,
alimenta la nostalgia del pasado, la
desconfianza, el pesimismo, el
miedo. Tengamos cuidado, por favor,
de no ensuciar la unción del Espíritu
y el manto de la Santa Madre Iglesia
con la desunión, con las
polarizaciones, con cualquier falta de
caridad y de comunión. Recordemos
que el Espíritu, “el nosotros de Dios”,
prefiere la forma comunitaria: es
decir, la disponibilidad respecto a las
propias necesidades, la obediencia
respecto a los propios gustos, la
humildad respecto a las propias
pretensiones.

La armonía no es una virtud entre
otras, es mucho más. San Gregorio
Magno escribe: «De cuánto valga,
pues, la virtud de la concordia
consta, puesto que, sin ella, queda
demostrado que las demás virtudes
no son virtudes» [12]. Ayudémonos,



hermanos, a custodiar la armonía,
custodiar la armonía —esta es la
tarea—, empezando no por los
demás, sino por uno mismo;
preguntándonos: mis palabras, mis
comentarios, lo que digo y escribo,
¿tienen el sello del Espíritu o el del
mundo? Pienso también en la 
amabilidad del sacerdote —porque
muchas veces los curas, nosotros,
somos unos maleducados—;
pensemos en la amabilidad del
sacerdote: si la gente encuentra
incluso en nosotros personas
insatisfechas, personas descontentas,
solterones, que critican y señalan con
el dedo, ¿dónde descubrirán la
armonía? ¡Cuánta gente no se acerca
o se aleja porque en la Iglesia no se
siente acogida y amada, sino mirada
con recelo y juzgada! En nombre de
Dios, ¡acojamos y perdonemos
siempre! Recordemos que ser agrios
y quejumbrosos, además de no
producir nada bueno, corrompe el
anuncio, porque contra-testimonia a



Dios, que es comunión y armonía. Y
esto desagrada mucho y sobre todo al
Espíritu Santo, a quien el apóstol
Pablo nos exhorta a no entristecer
(cf. Ef 4,30).

Hermanos, les dejo estas reflexiones
que han salido del corazón y
concluyo dirigiéndoles una palabra
sencilla e importante: gracias.
Gracias por su testimonio, gracias
por su servicio; gracias por el mucho
bien escondido que hacen, gracias
por el perdón y el consuelo que dan
en nombre de Dios: perdonar
siempre, por favor, nunca negar el
perdón; gracias por su ministerio,
que a menudo se realiza en medio de
mucho esfuerzo, incomprensiones y
poco reconocimiento. Hermanos, que
el Espíritu de Dios, que no defrauda a
los que confían en Él, los llene de paz
y lleve a término lo que ha
comenzado en ustedes, para que
sean profetas de su unción y
apóstoles de armonía.



[1] Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[2] Cf. Secuencia de Pentecostés.

[3] Spir. 16,39.

[4] Cf. Ireneo, Adv. haer. IV,20,1.

[5] R. Voillaume, «La seconda
chiamata», en S. Stevan ed., La
Seconda chiamata. Il coraggio della
fragilità, Bolonia 2018, 15.

[6] Ibíd., 24.

[7] Ibíd., 16.

[8] Homilías sobre Ezequiel, I,X,13-14.

[9] Spir. XVI, 38.

[10] In Ps. 29,1.

[11] Cf. H. Mühlen, Der Heilige Geist
als Person. Ich – Du – Wir, Münster in
W., 1963.

[12] Homilías sobre Ezequiel, I,VIII,8.



Jueves Santo - Santa Misa de la
Cena del Señor

Lo que nos llama la atención es cómo
Jesús, justo el día antes de ser
crucificado, lleva a cabo esta acción.
Lavarse los pies era costumbre en
aquella época porque las calles
estaban polvorientas. La gente venía
de fuera y, al entrar en una casa,
antes de cenar, antes de reunirse, se
lavaban los pies. Pero, ¿quién les
lavaba los pies? Los esclavos, los
esclavos, porque era un trabajo
relegado a los esclavos.

Imaginemos cómo se asombraron los
discípulos cuando vieron que Jesús
empezaba a realizar esta tarea
propia de esclavos... Quería hacerles
comprender el mensaje para el día
siguiente, cuando moriría como un
esclavo para pagar la deuda por
todos nosotros. Si escucháramos
estas cosas de Jesús, la vida sería
muy hermosa porque nos



apresuraríamos a ayudarnos unos a
otros en lugar de sacar lo mejor de
los demás, de aprovecharnos unos de
otros, como nos enseñan los
estafadores. Es muy hermoso
ayudarse, echarse una mano: son
gestos humanos universales que
nacen de un corazón noble. Y con
esta celebración de hoy, Jesús quiere
enseñarnos esto: la nobleza del
corazón. Cada uno de nosotros
podría decir: "Pero si el Papa supiera
las cosas que yo tengo dentro....".
Pero Jesús lo sabe, ¡y nos quiere tal
como somos! Y nos lava los pies a
cada uno. Jesús nunca se escandaliza
de nuestras debilidades. Nunca se
asombra, porque ya ha pagado. Sólo
quiere acompañarnos, quiere
llevarnos de la mano para que la
vida no sea tan dura para nosotros.

Voy a realizar la misma acción del
lavatorio de los pies, que no es algo
folclórico, no. Todos podemos pensar
que es un gesto que nos indica cómo



debemos tratarnos los unos a los
otros. En la sociedad, vemos cuánta
gente se aprovecha de los demás;
cuánta gente está acorralada y no
puede salir..... Cuántas injusticias,
cuánta gente sin trabajo, cuánta
gente trabaja y cobra la mitad,
cuánta gente no tiene dinero para
comprar medicinas, cuántas familias
destruidas, tantas cosas horribles....

Y ninguno de nosotros puede decir:
"Gracias a Dios yo no soy así". "¡Si no
estoy así es por la gracia de Dios!".
Cada uno de nosotros puede
resbalar, cada uno de nosotros. Y
esta conciencia, esta certeza de que
cada uno de nosotros puede resbalar,
es lo que nos da la dignidad -
escuchad la palabra-, la "dignidad" de
ser pecadores. Y Jesús nos quiere así,
y por eso quiso lavarles los pies [a
sus discípulos] y decirles: "He venido
a salvaros, a serviros".



Ahora, haré lo mismo como recuerdo
de lo que Jesús nos enseñó, para
ayudarnos mutuamente y así, la vida
es más bella y podemos seguir así.
Durante el lavatorio de los pies -
espero lograrlo porque no puedo
caminar tan bien - pero durante el
lavatorio de los pies, piensen en esto:
"Jesús me ha lavado los pies. Jesús
me ha salvado, y ahora tengo esta
dificultad". Pero pasará, pero el
Señor está siempre a tu lado, nunca
te abandona, nunca. Piensa en todo
esto.

Celebración de la Pasión del Señor

Homilía a cargo del Predicador de la
Casa Pontificia, el Cardenal Raniero
Cantalamessa

Desde hace dos mil años, la Iglesia
anuncia y celebra, en este día, la
muerte del Hijo de Dios en la cruz.
En cada Misa, después de la
consagración, repetimos:
“Anunciamos tu muerte,



proclamamos tu resurrección. ¡Ven,
Señor Jesús”.

Otra muerte de Dios, sin embargo, ha
sido proclamada durante más de un
siglo en nuestro mundo occidental
descristianizado. Cuando, en el
ámbito de la cultura, se habla de la
"muerte de Dios", es esta otra muerte
de Dios -ideológica y no histórica-
que se entiende. Algunos teólogos,
para no quedarse atrás, se
apresuraron a construir sobre ella
una teología: "La teología de la
muerte de Dios".

No podemos desconocer la existencia
de esta narrativa diferente, sin dejar
presa de la sospecha a muchos
creyentes. Esta muerte diferente de
Dios ha encontrado su perfecta
expresión en la conocida proclama
que Nietzsche pone en boca del
"hombre loco" que llega sin aliento a
la plaza de la ciudad: ¿A dónde se ha
ido Dios? -gritó- ¡Te lo diré yo!



Fuimos nosotros quienes lo
matamos: ¡tú y yo! Nunca hubo una
acción más grande. Todos los que
vengan después de nosotros, en
virtud de esta acción, pertenecerán a
una historia más alta que cualquier
historia que haya existido hasta
ahora.

En la lógica de estas palabras - y,
creo, en las expectativas del autor -
estaba que, después de él, la historia
no se dividiera más en Antes de
Cristo y Después de Cristo, más bien
en Antes de Nietzsche y Después de
Nietzsche.

Aparentemente, no es la Nada lo que
se pone en el lugar de Dios, sino el
hombre, y más precisamente el
"superhombre", o "el más-allá-del-
hombre". De este hombre nuevo hay
que exclamar ahora – con un
sentimiento de satisfacción y de
orgullo, no ya de compasión: “¡Ecce
homo!”: ¡Aquí está el verdadero



hombre! Sin embargo, no
tardaremos mucho en darnos cuenta
de que, dejado a sí mismo, el hombre
no es nada.

¿Qué hicimos desatando esta tierra
de la cadena de su sol? ¿Hacia dónde
se mueve ahora? ¿Adónde
caminamos? Lejos de todo sol? ¿No
es la nuestra una caída eterna? ¿Y
hacia atrás, hacia los lados, hacia
adelante, de todos lados? ¿Hay
todavía un arriba y un abajo? ¿No
estamos vagando como por una nada
infinita?

La respuesta tácita y consoladora del
"hombre loco" a estas preguntas
suyas es: "¡No, no vagaremos en una
nada infinita, porque el hombre
cumplirá la tarea encomendada
hasta ahora a Dios!" En cambio,
nuestra respuesta como creyentes es:
“¡Sí, y eso es exactamente lo que
sucedió y está sucediendo! Vagamos
espiritualmente como por una nada



infinita”. Es significativo que,
precisamente en la estela del autor
de esa proclama, algunos hayan
llegado a definir la existencia
humana como un "ser-para-la-
muerte", y a considerar todas las
supuestas posibilidades del hombre
como "nulidades desde el principio".

“Más allá del bien y del mal” , fue
otro grito de batalla del autor[3];
pero más allá del bien y del mal, solo
hay “voluntad de poder”, y sabemos
adónde ella nos lleva…

No se nos permite juzgar el corazón
de un hombre que solo Dios conoce.
Incluso el autor de ese anuncio ha
tenido su parte de sufrimiento en la
vida, y el sufrimiento une a Cristo,
quizás, más de lo que lo separan de
Él las invectivas. La oración de Jesús
en la cruz: "Padre, perdónalos
porque no saben lo que hacen" (Luca
23,34), ¡no fue dicha sólo para los que



estaban presentes en el Calvario ese
día!

Me viene a la mente una imagen que
a veces he observado en vivo (¡y que
espero se haya hecho realidad,
mientras tanto, para el autor de
aquella proclama!): un niño
enfadado intenta golpear con sus
manos y rascar la cara del padre,
hasta que, agotado, cae llorando en
sus brazos, quien lo calma y lo
estrecha contra su pecho.

No juzgamos, repito, a la persona que
sólo Dios conoce. Los frutos, sin
embargo, que su proclamación
produjo, los podemos y debemos
juzgar. Ella ha sido declinada de las
más diversas maneras y con los más
diversos nombres, hasta convertirse
en una moda, en un aire que se
respira en los círculos intelectuales
del Occidente “posmoderno”. El
denominador común de todas estas
diferentes declinaciones es el



relativismo total en todos los campos:
ética, lenguaje, filosofía, arte y, por
supuesto, religión. Nada más es
sólido; todo es líquido, o incluso
vaporoso. En la época del
romanticismo la gente se deleitaba
en la melancolía, hoy en el nihilismo.

Como creyentes, es nuestro deber
mostrar lo que hay detrás o debajo
de esa proclamación. Hay el brillo de
una llama antigua, la repentina
erupción de un volcán activo desde
el principio del mundo. El drama
humano también tuvo su "prólogo en
el cielo", en ese "espíritu de
negación" que no aceptaba existir en
la gracia de otro. Desde entonces, ha
estado reclutando seguidores para su
causa, empezando por los ingenuos
Adán y Eva: “Seréis como dioses,
conocedores del bien y del mal”
(Genesis 3,5).

Para el hombre moderno, todo esto
no parece más que un mito etiológico



para explicar la existencia del mal en
el mundo. Y -en el sentido positivo
que se le da hoy al mito- ¡así es en
realidad! Pero la historia, la
literatura y nuestra propia
experiencia personal nos dicen que
detrás de este "mito" hay una verdad
trascendente que ninguna narración
histórica o razonamiento filosófico
podría transmitirnos.

Dios conoce nuestro orgullo y ha
venido a nuestro encuentro. Él se ha
“aniquilado” primero delante
nuestros ojos. De hecho Cristo Jesús,
siendo de condición divina, no
retuvo ávidamente el ser igual a
Dios; al contrario, se despojó de sí
mismo tomando la condición de
esclavo, hecho semejante a los
hombres. Y así, reconocido como
hombre por su presencia, se humilló
a sí mismo, hecho obediente hasta la
muerte, y una muerte de cruz. (Fil 2,
6-8).



"¿Dios? ¡Fuimos nosotros quienes lo
matamos: tú y yo!”: grita “el hombre
loco”. Esta cosa terrible en realidad
sucedió una vez en la historia
humana, pero en un sentido muy
diferente de lo qué él entendía.

Porque es verdad, hermanos y
hermanas: ¡fuimos nosotros, vosotros
y yo, quienes matamos a Jesús de
Nazaret! El murió por nuestros
pecado y por los del mundo entero
(Jn 2,2). Pero su resurrección nos
asegura que este camino no conduce
a la derrota, sino que, gracias a
nuestro arrepentimiento, conduce a
esa "apoteosis de la vida", buscada en
vano por otros caminos.

¿Por qué hablar de todo esto en una
liturgia de Viernes Santo? No para
convencer a los ateos de que Dios no
está muerto. Los más famosos entre
ellos lo descubrieron por su cuenta,
en el momento en que cerraron los



ojos a la luz -de hecho, a la
oscuridad- de este mundo.

En cuanto a aquellos que todavía
están entre nosotros, se necesitan
otros medios que las palabras de un
pobre predicador. Medios que el
Señor no fallará otorgar a los que
tienen el corazón abierto a la verdad,
como le pediremos a Dios en la
oración universal que va a seguir en
nuestra liturgia.

No, el verdadero motivo es otro; es
para evitar que los creyentes, quién
sabe, tal vez solo unos pocos
estudiantes universitarios, sean
arrastrados a este vórtice del
nihilismo que es el verdadero
"agujero negro" del universo
espiritual. El intento es de hacer
resonar entre nosotros la
exhortación siempre actual de Dante
Alighieri:

Sed, oh cristianos, en moveros más
graves. No seáis como pluma a todo



viento y no penséis que cada agua os
lave.

Sigamos pues, Venerados Padres,
hermanos y hermanas, repitiendo
agradecidos y más convencidos que
nunca, las palabras que
proclamamos en cada Misa:

Anunciamos tu muerte,
proclamamos tu resurrección.

¡Ven, Señor Jesús!

Sábado Santo Vigilia Pascual

La noche está llegando a su fin y
despuntan las primeras luces del
amanecer, cuando las mujeres se
ponen en camino hacia la tumba de
Jesús. Avanzan con incertidumbre,
desorientadas, con el corazón
desgarrado de dolor por esa muerte
que les había quitado al Amado.
Pero, llegando hasta ese lugar y
viendo la tumba vacía, invierten la
ruta, cambian de camino; abandonan



el sepulcro y corren a anunciar a los
discípulos un nuevo rumbo: Jesús ha
resucitado y los espera en Galilea. En
la vida de estas mujeres se produjo la
Pascua, que significa paso. Ellas, en
efecto, pasan del triste camino hacia
el sepulcro a la alegre carrera hacia
los discípulos, para decirles no sólo
que el Señor había resucitado, sino
que hay una meta a la que deben
dirigirse sin demora, Galilea. La cita
con el Resucitado es allí, allí conduce
la Resurrección. El nuevo nacimiento
de los discípulos, la resurrección de
sus corazones pasa por Galilea.
Entremos también nosotros en este
camino de los discípulos que va del
sepulcro a Galilea.

Las mujeres, dice el Evangelio,
«fueron a visitar el sepulcro» (Mt
28,1). Piensan que Jesús se encuentra
en el lugar de la muerte y que todo
terminó para siempre. A veces
también nosotros pensamos que la
alegría del encuentro con Jesús



pertenece al pasado, mientras que en
el presente vemos sobre todo tumbas
selladas: las de nuestras desilusiones,
nuestras amarguras, nuestra
desconfianza; las del “no hay nada
más que hacer”, “las cosas no
cambiarán nunca”, “mejor vivir al
día” porque “no hay certeza del
mañana”. También nosotros, cuando
hemos sido atenazados por el dolor,
oprimidos por la tristeza, humillados
por el pecado; cuando hemos sentido
la amargura de algún fracaso o el
agobio por alguna preocupación,
hemos experimentado el sabor
acerbo del cansancio y hemos visto
apagarse la alegría en el corazón.

A veces simplemente hemos
experimentado la fatiga de llevar
adelante la cotidianidad, cansados de
exponernos en primera persona
frente a la indiferencia de un mundo
donde parece que siempre
prevalecen las leyes del más astuto y
del más fuerte. Otras veces, nos



hemos sentido impotentes y
desalentados ante el poder del mal,
ante los conflictos que dañan las
relaciones, ante las lógicas del
cálculo y de la indiferencia que
parecen gobernar la sociedad, ante el
cáncer de la corrupción —hay tanta
—, ante la propagación de la
injusticia, ante los vientos gélidos de
la guerra. E incluso, quizá nos
hayamos encontrado cara a cara con
la muerte, porque nos ha quitado la
dulce presencia de nuestros seres
queridos o porque nos ha rozado en
la enfermedad o en las desgracias, y
fácilmente quedamos atrapados por
la desilusión y se seca en nosotros la
fuente de la esperanza. De ese modo,
por estas u otras situaciones —cada
uno sabe cuáles son las propias—,
nuestros caminos se detienen frente
a las tumbas y permanecemos
inmóviles llorando y lamentándonos,
solos e impotentes, repitiéndonos
nuestros “por qué”. Esa cadena de
“por qué”…



En cambio, las mujeres en Pascua no
se quedaron paralizadas frente a una
tumba, sino que —dice el Evangelio
— «atemorizadas pero llenas de
alegría, se alejaron rápidamente del
sepulcro y corrieron a dar la noticia
a los discípulos» (v. 8). Llevan la
noticia que cambiará para siempre la
vida y la historia: ¡Cristo ha
resucitado! (cf. v. 6). Y, al mismo
tiempo, custodian y transmiten la
recomendación del Señor, su
invitación a los discípulos: que vayan
a Galilea, porque allí lo verán (cf. v.
7). Pero, hermanos y hermanas, nos
preguntamos hoy: ¿qué significa ir a
Galilea? Dos cosas. Por una parte,
salir del encierro del cenáculo para ir
a la región habitada por las gentes
(cf. Mt 4,15), salir de lo escondido
para abrirse a la misión, escapar del
miedo para caminar hacia el futuro. Y
por otra parte —y esto es muy bonito
—, significa volver a los orígenes,
porque precisamente en Galilea 
había comenzado todo. Allí el Señor



encontró y llamó por primera vez a
los discípulos. Por tanto, ir a Galilea
significa volver a la gracia originaria;
significa recuperar la memoria que
regenera la esperanza, la “memoria
del futuro” con la que hemos sido
marcados por el Resucitado.

Esto es lo que realiza la Pascua del
Señor: nos impulsa a ir hacia
adelante, a superar el sentimiento de
derrota, a quitar la piedra de los
sepulcros en los que a menudo
encerramos la esperanza, a mirar el
futuro con confianza, porque Cristo
resucitó y cambió el rumbo de la
historia. Pero, para hacer esto, la
Pascua del Señor nos lleva a nuestro
pasado de gracia, nos hace volver a
Galilea, allí donde comenzó nuestra
historia de amor con Jesús, donde fue
el primer llamado. Es decir, nos pide
que revivamos ese momento, esa
situación, esa experiencia en la que
encontramos al Señor, sentimos su
amor y recibimos una mirada nueva



y luminosa sobre nosotros mismos,
sobre la realidad, sobre el misterio
de la vida. Hermanos y hermanas,
para resurgir, para recomenzar, para
retomar el camino, necesitamos
volver siempre a Galilea; no al
encuentro de un Jesús abstracto,
ideal, sino a la memoria viva, a la
memoria concreta y palpitante del
primer encuentro con Él. Sí, para
caminar debemos recordar, para
tener esperanza debemos alimentar
la memoria. Y esta es la invitación:
¡recuerda y camina! Si recuperas el
primer amor, el asombro y la alegría
del encuentro con Dios, irás hacia
adelante. Recuerda y camina.

Recuerda tu Galilea y camina hacia
tu Galilea. Es el “lugar” en el que
conociste a Jesús en persona; donde
Él para ti dejó de ser un personaje
histórico como otros y se convirtió en
la persona más importante de tu vida.
No es un Dios lejano, sino el Dios
cercano, que te conoce mejor que



nadie y te ama más que nadie.
Hermano, hermana, haz memoria de
Galilea, de tu Galilea; de tu llamada,
de esa Palabra de Dios que en un
preciso momento te habló
justamente a ti; de esa experiencia
fuerte en el Espíritu; de la alegría
inmensa que sentiste al recibir el
perdón sacramental en aquella
confesión; de ese momento intenso e
inolvidable de oración; de esa luz
que se encendió dentro de ti y
transformó tu vida; de ese encuentro,
de esa peregrinación. Cada uno sabe
dónde está la propia Galilea, cada
uno de nosotros conoce dónde tuvo
lugar su resurrección interior, ese
momento inicial, fundante, que lo
cambió todo. No podemos dejarlo en
el pasado, el Resucitado nos invita a
volver allí para celebrar la Pascua.
Recuerda tu Galilea, haz memoria de
ella, reavívala hoy. Vuelve a ese
primer encuentro. Pregúntate cómo
y cuándo sucedió; reconstruye el
contexto, el tiempo y el lugar; vuelve



a experimentar las emociones y las
sensaciones; revive los colores y los
sabores. Porque sabes que, cuando
has olvidado ese primer amor,
cuando has pasado por alto ese
primer encuentro, ha comenzado a
depositarse el polvo en tu corazón. Y
experimentaste la tristeza y, como les
ocurrió a los discípulos, todo parecía
sin perspectiva, como si una piedra
sellara la esperanza. Pero hoy,
hermano, hermana, la fuerza de la
Pascua nos invita a quitar las lápidas
de la desilusión y la desconfianza. El
Señor, experto en remover las
piedras sepulcrales del pecado y del
miedo, quiere iluminar tu memoria
santa, tu recuerdo más hermoso,
hacer actual ese primer encuentro
con Él. Recuerda y camina; regresa a
Él, recupera la gracia de la
resurrección de Dios en ti. Vuelve a
Galilea, vuelve a tu Galilea.

Hermanos, hermanas, sigamos a
Jesús en Galilea; encontrémoslo y



adorémoslo allí donde Él nos espera.
Revivamos la belleza del momento
en que, después de haberlo
descubierto vivo, lo proclamamos
Señor de nuestra vida. Volvamos a
Galilea, a la Galilea del primer amor.
Que cada uno vuelva a su propia
Galilea, la del primer encuentro, ¡y
resurjamos a una vida nueva!

Bendición Urbi et Orbi

Queridos hermanos y hermanas:
¡Cristo ha resucitado!

Hoy proclamamos que Él, el Señor de
nuestra vida, es «la resurrección y la
vida» del mundo (cf. Jn 11,25). Es
Pascua, que significa “paso”, porque
en Jesús se realizó el paso decisivo de
la humanidad: de la muerte a la vida,
del pecado a la gracia, del miedo a la
confianza, de la desolación a la
comunión. En Él, Señor del tiempo y
de la historia, quisiera decirles a
todos, con alegría en el corazón:
¡feliz Pascua!



Que sea para cada uno de ustedes,
queridos hermanos y hermanas —en
particular para los enfermos y los
pobres, para los ancianos y los que
están atravesando momentos de
prueba y dificultad—, un paso de la
tribulación a la consolación. No
estamos solos, Jesús, el Viviente, está
con nosotros para siempre. Que la
Iglesia y el mundo se alegren, porque
hoy nuestra esperanza ya no se
estrella contra el muro de la muerte;
el Señor nos ha abierto un puente
hacia la vida. Sí, hermanos y
hermanas, en Pascua el destino del
mundo cambió; y hoy, que coincide
además con la fecha más probable de
la resurrección de Cristo, podemos
alegrarnos de celebrar, por pura
gracia, el día más importante y
hermoso de la historia.

Cristo ha resucitado,
verdaderamente ha resucitado, como
se proclama en las Iglesias de
Oriente: Christòs anesti! Ese 



verdaderamente nos dice que la
esperanza no es una ilusión, ¡es
verdad! Y que, a partir de la Pascua,
el camino de la humanidad, marcado
por la esperanza, avanza veloz. Nos
lo muestran con su ejemplo los
primeros testigos de la Resurrección.
Los Evangelios describen la prisa con
la que el día de Pascua «las mujeres
corrieron a dar la noticia a los
discípulos» (Mt 28,8). Y, después que
María Magdalena «corrió al
encuentro de Simón Pedro» (Jn 20,2),
Juan y el mismo Pedro “corrieron los
dos juntos” (cf. v. 4) para llegar al
lugar donde Jesús había sido
sepultado. Y después, la tarde de
Pascua, habiendo encontrado al
Resucitado en el camino de Emaús,
dos discípulos “partieron sin
demora” (cf. Lc 24,33) y se
apresuraron para recorrer muchos
kilómetros en subida y a oscuras,
movidos por la alegría incontenible
de la Pascua que ardía en sus
corazones (cf. v. 32). Es la misma



alegría por la que Pedro, viendo a
Jesús resucitado a orillas del lago de
Galilea, no pudo quedarse en la
barca con los demás, sino que se tiró
al agua de inmediato para nadar
rápidamente hacia Él (cf. Jn 21,7). En
definitiva, en Pascua el andar se
acelera y se vuelve una carrera,
porque la humanidad ve la meta de
su camino, el sentido de su destino,
Jesucristo, y está llamada a ir de
prisa hacia Él, esperanza del mundo.

Apresurémonos también nosotros a
crecer en un camino de confianza
recíproca: confianza entre las
personas, entre los pueblos y las
naciones. Dejémonos sorprender por
el gozoso anuncio de la Pascua, por la
luz que ilumina las tinieblas y las
oscuridades que se ciernen tantas
veces sobre el mundo.

Apresurémonos a superar los
conflictos y las divisiones, y a abrir
nuestros corazones a quien más lo



necesita. Apresurémonos a recorrer
senderos de paz y de fraternidad.
Alegrémonos por los signos
concretos de esperanza que nos
llegan de tantos países, empezando
de aquellos que ofrecen asistencia y
acogida a quienes huyen de la guerra
y de la pobreza.

Pero a lo largo del camino todavía
hay muchas piedras de tropiezo, que
hacen arduo y fatigoso nuestro
apresurarnos hacia el Resucitado. A
Él dirijamos nuestra súplica:
¡ayúdanos a correr hacia Ti!
¡Ayúdanos a abrir nuestros
corazones!

Ayuda al amado pueblo ucraniano en
el camino hacia la paz e infunde la
luz pascual sobre el pueblo ruso.
Conforta a los heridos y a cuantos
han perdido a sus seres queridos a
causa de la guerra, y haz que los
prisioneros puedan volver sanos y
salvos con sus familias. Abre los



corazones de toda la comunidad
internacional para que se esfuerce
por poner fin a esta guerra y a todos
los conflictos que ensangrientan al
mundo, comenzando por Siria, que
aún espera la paz. Sostiene a cuantos
han sido afectados por el violento
terremoto en Turquía y en la misma
Siria. Recemos por cuantos han
perdido familiares y amigos, y se
quedaron sin casa; que puedan
recibir consuelo de Dios y ayuda de
la familia de las naciones.

En este día te confiamos, Señor, la
ciudad de Jerusalén, primer testigo
de tu Resurrección. Expreso mi
profunda preocupación por los
ataques de estos últimos días, que
amenazan el deseado clima de
confianza y respeto recíproco,
necesario para retomar el diálogo
entre israelíes y palestinos, de modo
que la paz reine en la Ciudad Santa y
en toda la región.



Ayuda, Señor, al Líbano, todavía en
busca de estabilidad y unidad, para
que supere las divisiones y todos los
ciudadanos trabajen juntos por el
bien común del país.

No te olvides del querido pueblo de
Túnez, en particular de los jóvenes y
de aquellos que sufren a causa de los
problemas sociales y económicos,
para que no pierdan la esperanza y
colaboren en la construcción de un
futuro de paz y fraternidad.

Dirige tu mirada sobre Haití, que está
sufriendo desde hace varios años
una grave crisis sociopolítica y
humanitaria, y sostiene el esfuerzo
de los actores políticos y de la
comunidad internacional en la
búsqueda de una solución definitiva
a los numerosos problemas que
afligen a esa población tan
atribulada.

Consolida los procesos de paz y
reconciliación emprendidos en



Etiopía y en Sudán del Sur, y haz que
cese la violencia en la República
Democrática del Congo.

Sostiene, Señor, a las comunidades
cristianas que hoy celebran la Pascua
en circunstancias particulares, como
en Nicaragua y en Eritrea, y
acuérdate de todos aquellos a
quienes se les impide profesar libre y
públicamente su fe. Concede
consuelo a las víctimas del
terrorismo internacional,
especialmente en Burkina Faso, Malí,
Mozambique y Nigeria.

Ayuda a Myanmar a recorrer
caminos de paz e ilumina los
corazones de los responsables para
que los martirizados Rohinyá
encuentren justicia.

Conforta a los refugiados, a los
deportados, a los prisioneros
políticos y a los migrantes,
especialmente a los más vulnerables,
así como a todos aquellos que sufren



a causa del hambre, la pobreza y los
nefastos efectos del narcotráfico, la
trata de personas y toda forma de
esclavitud. Inspira, Señor, a los
responsables de las naciones, para
que ningún hombre o mujer sea
discriminado y pisoteado en su
dignidad; para que en el pleno
respeto de los derechos humanos y
de la democracia se sanen esas
heridas sociales, se busque siempre y
solamente el bien común de los
ciudadanos, se garantice la seguridad
y las condiciones necesarias para el
diálogo y la convivencia pacífica.

Hermanos, hermanas, encontremos
también nosotros el gusto del
camino, aceleremos el latido de la
esperanza, saboreemos la belleza del
cielo. Obtengamos hoy la fuerza para
perseverar en el bien, hacia el
encuentro del Bien que no defrauda.
Y si, como escribió un Padre antiguo,
«el mayor pecado es no creer en la
fuerza de la Resurrección» (San Isaac



de Nínive, Sermones ascéticos, I,5),
hoy creemos y «sabemos que Cristo
verdaderamente resucitó» (Secuencia
de Pascua). Creemos en Ti, Señor
Jesús, creemos que contigo la
esperanza renace y el camino sigue.
Tú, Señor de la vida, aliéntanos en
nuestro caminar y repítenos, como a
los discípulos la tarde de Pascua: «¡La
paz esté con ustedes!» (Jn 20,19.21).

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-
papa-francisco-2023/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2023)

