opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2023)

Homilias de las celebraciones
litargicas del Papa Francisco
durante la Semana Santa:
Domingo de Ramos, Jueves
Santo, Viernes Santo, la Vigilia
Pascual y el Domingo de
Pascua.

09/04/2023

Domingo de Ramos - Audiencia del
miércoles - Jueves Santo (Misa
Crismal) - Jueves Santo - Santa



Misa de la Cena del Sefior / Viernes
Santo / Via Crucis - Sabado Santo
Vigilia Pascual - Domingo de
Pascua / Bendicion Urbi et Orbi

Domingo de Ramos. 2 de abril de
2023

«Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has
abandonado?» (Mt 27,46). Es la
invocacion que la Liturgia nos hace
repetir hoy en el Salmo responsorial
(cf. Sal 22,2) y es la unica
pronunciada en la cruz por Jesus en
el Evangelio que hemos escuchado.
Son, pues, las palabras que nos
llevan al corazon de la pasion de
Cristo, al punto culminante de los
sufrimientos que padecio para
salvarnos. ¢;Por qué me has
abandonado?

El sufrimiento de Jesus fue grande y
cada vez que escuchamos el relato de


https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_sp.html

la pasion nos conmueve. Sufrié en el
cuerpo: de las bofetadas a los golpes,
de la flagelacion a la corona de
espinas, hasta llegar al suplicio de la
cruz. Sufrid en el alma: la traicion de
Judas, las negaciones de Pedro, las
condenas religiosas y civiles, las
burlas de los guardias, los insultos
bajo la cruz, el rechazo de muchos, el
fracaso de todo, el abandono de los
discipulos. Sin embargo, en todo este
dolor, a Jesus le quedaba una
certeza: la cercania del Padre. Pero
sucede lo impensable; antes de morir
grita: ‘{Dios mio, Dios mio!, ¢;por qué
me has abandonado? El abandono de
Jesus.

Este es el sufrimiento mas lacerante,
el del espiritu; en la hora mas tragica,
Jesus experimenta el abandono de
Dios. Nunca antes habia llamado al
Padre con el nombre genérico de
Dios. Para transmitirnos la fuerza de
aquel acontecimiento, el Evangelio
indica la frase también en arameo: es



la Unica, entre las pronunciadas por
Jesus en la cruz, que nos llega en la
lengua original. El acontecimiento es,
pues, real y el abajamiento es
extremo, lo que es el abandono de su
Padre, el abandono de Dios. El Sefor
llega a sufrir por amor a nosotros, 1o
que nos es dificil incluso de
comprender. Ve el cielo cerrado,
experimenta la amarga frontera del
vivir, el naufragio de la existencia, el
derrumbamiento de toda certeza.
Grita el “por qué” de los “por qué”.

Dios mio, Dios mio, ;por qué me has
abandonado? El verbo “abandonar”
en la Biblia es fuerte; aparece en
momentos de extremo dolor: en
amores fracasados, negados y
traicionados; en hijos rechazadosy
abortados; en situaciones de repudio,
viudez y orfandad; en matrimonios
agotados, en exclusiones que privan
de vinculos sociales, en la opresion
de la injusticia y la soledad de la
enfermedad. En fin, en las mas



dramaticas heridas de las relaciones.
Cristo llevo todo ello a la cruz,
tomando sobre si el pecado del
mundo. Y en el momento
culminante, el Hijo unigénito y
amado experimento la situacion que
le era mas ajena: la lejania de Dios.

Pero, podemos preguntarnos, ;por
qué llegod a ese punto? La respuesta
es una sola: por nosotros. Hermanos
y hermanas, todo esto no es un
espectaculo. Cada uno, oyendo el
abandono de Jesus, cada uno de
nosotros se diga: por mi. Este
abandono es el precio que ha pagado
por mi. Se hizo solidario con cada
uno de nosotros hasta el extremo,
para estar con nosotros hasta las
ultimas consecuencias. Para que
ninguno de nosotros pudiera
considerarse solo e insalvable.
Experimento el abandono para no
dejarnos rehenes de la desolacion y
estar a nuestro lado para siempre.
Hermano, hermana, lo hizo por tj,



por mi, para que cuando tu, yo, o
cualquiera se vea entre la espada y la
pared, perdido en un callejon sin
salida, sumido en el abismo del
abandono, absorbido por el
torbellino del "por qué", pueda tener
esperanza. No es el final, porque
Jesus ha estado alli y esta ahora
contigo. El, el Padre y el Espiritu
sufrieron el alejamiento del
abandono para acoger en su amor
todos nuestros distanciamientos.
Para que cada uno de nosotros pueda
decir: en mis caidas —cada uno de
nosotros ha caido tantas veces—, en
mi desolacién, cuando me siento
traicionado o he traicionado a
alguien, cuando me siento
descartado o he descartado a alguien,
cuando me siento abandonado o he
abandonado a otros, pensemos que
Fl fue abandonado, traicionado,
descartado. Y ahi lo encontramos a
Fl. Cuando me siento errado y
perdido, cuando ya no puedo maés, Fl



esta conmigo. En mis tantos "por
qué" sin respuesta, Tu estas conmigo.

El Sefior nos salva asi, desde el
interior de nuestros "por qué". Desde
ahi despliega la esperanza que no
defrauda. En la cruz, de hecho,
aunque se sienta abandonado
completamente, no cede a la
desesperacion —esto es el limite—, sino
que rezay se encomienda. Grita su
“por qué” con las palabras de un
salmo (22,2) y se entrega en las
manos del Padre, aun sintiéndolo
lejano (cf. Lc 23,46), o no lo siente
porque se encuentra abandonado. En
el abandono se entrega. No sdlo eso,
sino que en el abandono sigue
amando a los suyos que lo habian
dejado solo y perdona a los que lo
crucifican (v. 34). Asi es como el
abismo de nuestra maldad se hunde
en un amor mas grande, de modo
que toda nuestra separacion se
transforma en comunion.



Hermanos y hermanas, un amor asi,
todo para nosotros, hasta el extremo,
el amor de Jesus es capaz de
transformar nuestros corazones de
piedra en corazones de carne. Es un
amor de piedad, de ternura, de
compasion. Cristo abandonado nos
mueve a buscarlo y amarlo en los
abandonados. Porque en ellos no
solo hay personas necesitadas, sino
que esta El, Jesus abandonado, Aquel
que nos salvo descendiendo hasta lo
mas profundo de nuestra condicion
humana. Esta con cada uno de ellos,
abandonados hasta la muerte. Pienso
en aquel hombre llamado ‘de la
calle’, aleman, que murio bajo la
columnata, solo, abandonado. El es
Jesus para cada uno de nosotros.
Muchos necesitan nuestra cercania,
muchos abandonados. Yo también
necesito que Jesus me acaricie y se
acerque a mi, y por eso voy a
buscarlo en los abandonados, en los
solitarios. Quiere que cuidemos de
los hermanos y de las hermanas que



mas se asemejan a El, en el momento
extremo del dolor y la soledad. Hoy
hay tantos "cristos abandonados".
Hay pueblos enteros explotados y
abandonados a su suerte; hay pobres
que viven en los cruces de nuestras
calles, con quienes no nos atrevemos
a cruzar la mirada; emigrantes que
ya no son rostros sino numeros;
presos rechazados, personas
catalogadas como problemas. Pero
también hay tantos cristos
abandonados invisibles, escondidos,
que son descartados con guante
blanco: nifios no nacidos, ancianos
que han sido dejados solos, enfermos
no visitados, discapacitados
ignorados, jovenes que sienten un
gran vacio interior sin que nadie
escuche realmente su grito de dolor.

Jesus abandonado nos pide que
tengamos 0jos y corazon para los
abandonados. Para nosotros,
discipulos del Abandonado, nadie
puede ser marginado; nadie puede



ser abandonado a su suerte. Porque,
recordémoslo, las personas
rechazadas y excluidas son iconos
vivos de Cristo. Nos recuerdan la
locura de su amor, su abandono que
nos salva de toda soledad y
desolacion. Pidamos hoy la gracia de
saber amar a Jesus abandonado y
saber amar a Jesus en cada persona
abandonada. Pidamos la gracia de
saber ver y reconocer al Sefior que
sigue gritando en ellos. No dejemos
que su voz se pierda en el silencio
ensordecedor de la indiferencia. Dios
no nos ha dejado solos; cuidemos de
aquellos que han sido dejados solos.
Entonces, solo entonces, haremos
nuestros los deseos y los
sentimientos de Aquel que por
nosotros «se anonado a si

mismo» (Flp 2,7). Se vacio totalmente
para nosotros.

Audiencia del miércoles. “El
Crucificado, fuente de esperanza”



El pasado domingo la Liturgia nos
hizo escuchar la Pasion del Sefior.
Termina con estas palabras:
«Sellando la piedra» (Mt 27,66): todo
parece terminado. Para los discipulos
de Jesus esa roca marca el término de
la esperanza. E1 Maestro ha sido
crucificado, asesinado de la forma
mas cruel y humillante, colgado en
un patibulo infame fuera de la
ciudad: un fracaso publico, el peor
final posible —en esa época era el
peor—. Pues bien, ese desanimo que
oprimia a los discipulos no es del
todo extrafio a nosotros hoy.
También en nosotros se condensan
pensamientos profundos y
sentimientos de frustracion: ¢por qué
tanta indiferencia hacia Dios? Es
curioso, esto: ¢por qué hay tanta
indiferencia hacia Dios? ¢Por qué
tanto mal en el mundo? jMira que
hay mal en el mundo! ;Por qué las
desigualdades siguen creciendo y la
anhelada paz no llega? ¢Por qué
estamos tan apegados a la guerra, al



hacerse mal el uno al otro? ;Y en los
corazones de cada uno, cuantas
expectativas desvanecidas, cuantas
desilusiones! Y también, esa
sensacion de que los tiempos pasados
fueron mejores y que, en el mundo,
quiza también en la Iglesia, las cosas
no van como antes... En resumen,
también hoy la esperanza parece a
veces sellada bajo la piedra de la
desconfianza. E invito a cada uno de
vosotros a pensar en esto: ;dénde
estd tu esperanza? Tu, /tienes una
esperanza viva o la has sellado ahi, o
la tienes en el cajon como un
recuerdo? Pero ¢tu esperanza te
empuja a caminar o es un recuerdo
romantico como si fuera algo que no
existe? ;Donde esta tu esperanza,
hoy?

En la mente de los discipulos
permanece fija una imagen: la cruz.
Y ahi ha terminado todo. Ahi se
concentraba el final de todo. Pero
poco después descubririan



precisamente en la cruz un nuevo
inicio. Queridos hermanos y
hermanas, la esperanza de Dios
brota asi, nace y renace en los
agujeros negros de nuestras
expectativas decepcionadas; y esta, la
esperanza verdadera, sin embargo,
no decepciona nunca. Pensemos
precisamente en la cruz: del terrible
instrumento de tortura Dios ha
realizado el mayor signo del amor.
Ese madero de muerte, convertido en
arbol de vida, nos recuerda que los
inicios de Dios empiezan a menudo
en nuestros finales. Asi £l ama obrar
maravillas. Hoy, por tanto, miremos
al arbol de la cruz para que brote en
nosotros la esperanza: esa virtud
cotidiana, esa virtud silenciosa,
humilde, pero esa virtud que nos
mantiene en pie, que nos ayuda a ir
adelante. Sin esperanza no se puede
vivir. Pensemos: ¢dénde esta mi
esperanza? Hoy, miremos al darbol de
la cruz para que brote en nosotros la
esperanza: para ser sanados de la



tristeza —pero, cuanta gente triste
—... Ami, cuando podia ir por las
calles, ahora no puedo porque no me
dejan, pero cuando podia ir por las
calles en la otra diocesis, me gustaba
ver la mirada de la gente, Cuantas
miradas tristes! Gente triste, gente
que hablaba consigo misma, gente
que caminaba solamente con el
teléfono, pero sin paz, sin esperanza.
¢Donde esta tu esperanza hoy? Hace
falta un poco de esperanza para ser
sanados de la tristeza de la que
estamos enfermos, para ser sanados
de la amargura con la que
contaminamos a la Iglesia y al
mundo. Hermanos y hermanas,
miramos el Crucifijo. ¢Y qué vemos?
Vemos a Jesus desnudo, Jesus
despojado, Jesus herido, Jestis
atormentado. ¢Es el final de todo?
Ahi estd nuestra esperanza.

Comprendamos entonces que en
estos dos aspectos renace la
esperanza que parece morir. En



primer lugar, vemos a Jesus
despojado: de hecho, «una vez que lo
crucificaron, se repartieron sus
vestidos, echando a suertes» (v. 35).
Dios despojado: El que tiene todo se
deja privar de todo. Pero esa
humillacion es el camino de la
redencion. Dios vence asi sobre
nuestras apariencias. A nosotros, de
hecho, nos cuesta ponernos al
desnudo, decir la verdad: siempre
tratamos de cubrir la verdad porque
no nos gusta; nos revestimos de
exterioridad que buscamos y
cuidamos, con mascaras para
camuflarnos y mostrarnos mejor de
lo que somos. Es un poco como la
costumbre del maquillaje: maquillaje
interior, parecer mejor que los
otros... Pensamos que lo importante
es ostentar, aparentar, para que los
otros hablen bien de nosotros. Y nos
adornamos de apariencias, nos
adornamos de apariencias, de cosas
superfluas; pero asi no encontramos
paz. Luego el maquillaje se va y tu te



miras al espejo con la cara fea que
tienes, pero verdadera, la que Dios
ama, no esa “maquillada”. Y Jesus
despojado de todo nos recuerda que
la esperanza renace diciendo la
verdad sobre nosotros —decir la
verdad a uno mismo—, dejando caer
las dobleces, liberandonos de la
pacifica convivencia con nuestras
falsedades. A veces, estamos tan
acostumbrados a decirnos falsedades
que convivimos con las falsedades
como si fueran la verdad y
terminamos por envenenarnos con
nuestras falsedades. Lo que hace
falta es volver al corazoén, a lo
esencial, a una vida sencilla,
despojada de tantas cosas inutiles,
que son sucedaneos de esperanza.
Hoy, cuando todo es complejo y se
corre el riesgo de perder el hilo,
necesitamos sencillez, redescubrir el
valor de la sobriedad, el valor de la
renuncia, de limpiar lo que
contamina el corazon y entristece.
Cada uno de nosotros puede pensar



en algo inutil de lo que puede
liberarse para reencontrarse. Piensa
tu, cuantas cosas inutiles. Aqui, hace
quince dias, en Santa Marta, donde
yo vivo —que es un hotel para
mucha gente— se corrio la voz de
que para esta Semana Santa seria
bonito mirar el armario y despojar,
quitar cosas que tenemos, que no
usamos... jno imaginais la cantidad
de cosas! Es bonito despojarse de las
cosas inutiles. Y esto fue para los
pobres, a la gente que tiene
necesidad. También nosotros,
tenemos muchas cosas inutiles
dentro del corazon y fuera del
corazon. Mirad vuestro armario:
miradlo. Esto es util, esto es inutil... y
haced limpieza. Mirad el armario del
alma: cuantas cosas inutiles tienes,
cuantas ilusiones estupidas.
Volvamos a la sencillez, a las cosas
verdaderas, que no necesitan
magquillarse. jEste es un bonito
ejercicio!



Dirigimos una segunda mirada al
Crucifijo y vemos a Jestis herido. La
cruz muestra los clavos que le
atraviesan las manos y los pies, el
costado abierto. Pero a las heridas
del cuerpo se afiaden las del alma:
jcuanta angustia! Jesus esta solo:
traicionado, entregado y renegado
por los suyos, sus amigos, también
sus discipulos, condenado por el
poder religioso y civil, excomulgado,
Jesus siente incluso el abandono de
Dios (cfr. v. 46). Sobre la cruz
aparece ademas el motivo de la
condena, «Este es Jesus: el Rey de los
judios» (v. 37). Es una burla: El, que
habia huido cuando trataban de
hacerle rey (cfr. Jn 6,15), es
condenado por haberse hecho rey;
incluso no habiendo cometido
crimenes, es colocado entre dos
criminales y se prefiere al violento
Barrabas (cfr. Mt 27,15-21). Jesus, en
fin, estd herido en el cuerpo y en el
alma. Me pregunto: ;de qué forma
ayuda esto a nuestra esperanza? Asi,



Jesus desnudo, privado de todo, de
todo; ¢qué dice esto a mi esperanza?,
¢como me ayuda?

También nosotros estamos heridos:
iquién no lo esta en la vida? Y
muchas veces, con heridas
escondidas que escondemos por la
verguenza. {Quién no lleva las
cicatrices de decisiones pasadas, de
incomprensiones, de dolores que
permanecen dentro y es dificil
superar? ¢Pero también de dafios
sufridos, de palabras cortantes, de
juicios inclementes? Dios no esconde
a nuestros ojos las heridas que le han
traspasado el cuerpo y el alma. Las
muestra para hacernos ver que en
Pascua se puede abrir un pasaje
nuevo: hacer de las propias heridas
focos de luz. “Pero Santidad, no
exagere”, alguien puede decirme. No,
es verdad: prueba; prueba. Intenta
hacerlo. Piensa en tus heridas, esas
que tu solo sabes, que cada uno tiene
escondidas en el corazon. Y mira al



Sefior. Y veras, veras como de esas
heridas salen focos de luz. Jesus en la
cruz no recrimina, ama. Amay
perdona a quien lo hiere (cfr. Lc
23,34). Asi convierte el mal en bien,
asi convierte y transforma el dolor
en amor.

Hermanos y hermanas, el punto no
es estar heridos poco o mucho por la
vida, el punto es qué hacer con mis
heridas. Las pequefias, las grandes,
las que dejaran una marca en mi
cuerpo, en mi alma para siempre.
¢Qué hago yo con mis heridas? ;Qué
haces ta y tu con tus heridas? “No,
Padre, yo no tengo heridas” — “Estate
atento, piensa dos veces antes de
decir eso”. Y te pregunto: ;qué haces
con tus heridas, las que sdlo tu
sabes? Tu puedes dejar que se
infecten de rencor, tristeza o puedes
unirlas con las de Jesus, para que
también mis llagas se vuelvan
luminosas. Pensad en cuantos
jovenes no toleran las propias



heridas y buscan en el suicidio una
via de salvacion: hoy, en nuestras
ciudades, muchos, muchos jovenes
que no ven una salida, que no tienen
esperanza y prefieren ir mas alla con
la droga, con el olvido...pobrecitos.
Pensad en ellos. Y tu, ¢cudl es tu
droga para cubrir las heridas?
Nuestras heridas pueden convertirse
en fuentes de esperanza cuando, en
lugar de compadecernos de nosotros
mismos o esconderlas, enjugamos las
lagrimas de los demas; cuando, en
vez de guardar rencor por lo que nos
quitan, nos preocupamos de lo que
les falta a los demas; cuando, en
lugar de hurgar en nosotros mismos,
nos inclinamos hacia los que sufren;
cuando, en vez de tener sed de amor
por nosotros, saciamos a los que nos
necesitan. Porque solo si dejamos de
pensar en nosotros mismos, nos
encontramos. Pero si seguimos
pensando en nosotros mismos ya no
nos encontraremos. Y haciendo esto
—dice la Escritura— nuestra herida



cicatriza rapidamente (cfr. Is 58, 8), y
la esperanza florece de nuevo.
Pensad: ¢qué puedo hacer por los
otros? Estoy herido, estoy herido de
pecado, estoy herido de historia, cada
uno tiene la propia herida. ;Qué
hago? Estoy herido de pecado, estoy
herido de historia, cada uno tiene la
propia herida. ;Qué hago: lamo mis
heridas asi, toda la vida? ;O miro las
heridas de los otros y voy con la
experiencia herida de mi vida, a
sanar, a ayudar a los otros? Este es el
desafio de hoy, para todos vosotros,
para cada uno de vosotros, para cada
uno de nosotros. Que el Sefior nos
ayude a ir adelante.

KoKk

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua espafiola, que son tantos.
En particular, saludo a los jovenes
que participan en el Encuentro
internacional Univ 2023. En estos
dias santos, acerquémonos a Jesus



crucificado. Contemplandolo a Fl,
herido y despojado de todo,
reconozcamos nuestra propia
verdad. Presentémosle todo lo que
somos y dejemos que renueve en
nosotros la esperanza de una vida
nueva. Que Dios los bendiga. Muchas
gracias.

Jueves Santo (Misa Crismal)

«El Espiritu del Sefior esta sobre
mi» (Lc 4,18). A partir de este
versiculo comenzo la predicacion de
Jesus y este mismo versiculo dio
inicio a la Palabra que acabamos de
escuchar (cf. Is 61,1). Asi pues, al
principio esta el Espiritu del Sefior.

Y sobre Fl quisiera reflexionar hoy
con ustedes, queridos hermanos,
sobre el Espiritu del Sefior. Porque
sin el Espiritu del Sefior no hay vida
cristiana y, sin su uncion, no hay
santidad. Fl es el protagonista y, en
este dia en que nacio el sacerdocio,
es hermoso reconocer que El esta en



el origen de nuestro ministerio, de la
vida y de la vitalidad de todo pastor.
En efecto, la santa Madre Iglesia nos
ensefia a profesar que el Espiritu
Santo es «dador de vida» [1], como lo
afirmo Jesus diciendo: «El Espiritu es
el que da Vida» (Jn 6,63); una
ensefianza de la que se hizo eco el
apostol Pablo, quien escribid que «la
letra mata, pero el Espiritu da vida» (
2 Co 3,6) y hablo de «la ley del
Espiritu, que da la Vida [...] en Cristo
Jesus» (Rm 8,2). Sin El, tampoco la
Iglesia seria la Esposa viva de Cristo,
sino a lo sumo una organizacion
religiosa —mas o menos buena—; no
seria el Cuerpo de Cristo, sino un
templo construido por manos
humanas. {Como, pues, puede
edificarse la Iglesia, si no es a partir
del hecho de que somos “templos del
Espiritu Santo” que “habita en
nosotros»” (cf. 1 Co 6,19; 3,16)? No
podemos dejarlo de lado o aparcarlo
en alguna zona de devocion. No,
debemos ponerlo en el centro.



Necesitamos decirle cada dia: “Ven
porque sin tu ayuda divina no hay
nada en el hombre” [2].

El Espiritu del Sefior esta sobre mi.
Cada uno de nosotros puede decir
esto; y no es presuncion, es una
realidad, pues todo cristiano,
especialmente todo sacerdote, puede
hacer suyas las siguientes palabras:
«porque el Sefior me ha ungido» (Is
61,1). Hermanos, sin méritos, por
pura gracia hemos recibido una
uncion que nos ha hecho padresy
pastores en el Pueblo santo de Dios.
Consideremos, pues, este aspecto del
Espiritu: la uncion.

Tras la primera “uncion” que tuvo
lugar en el vientre de Maria, el
Espiritu descendio sobre Jesus en el
Jordan. Después de esto, como
explica san Basilio, «toda accion [de
Cristo] se iba realizando con la
copresencia del Espiritu Santo» [3].
En efecto, por el poder de esa uncion,



predicaba y realizaba signos; en
virtud de ella «salia de Fl una fuerza
que sanaba a todos» ( Lc 6,19). Jesus
y el Espiritu actian siempre juntos,
de modo que son como las dos manos
del Padre [4] —Ireneo dice esto—
que, extendidas hacia nosotros, nos
abrazan y nos levantan. Y por ellas
fueron marcadas nuestras manos,
ungidas por el Espiritu de Cristo. Si,
hermanos, el Sefior no s6lo nos ha
elegido y llamado de aqui y de alla,
sino que ha derramado en nosotros
la uncion de su Espiritu, el mismo
Espiritu que descendio sobre los
Apostoles. Hermanos, nosotros
somos “ungidos”.

Fijémonos, pues, en ellos, en los
Apostoles. Jesus los eligio y a su
llamada dejaron sus barcas, sus
redes, sus casas y todo lo demas. La
uncion de la Palabra cambi6 sus
vidas. Con entusiasmo siguieron al
Maestro y comenzaron a predicar,
convencidos de que mas tarde



realizarian cosas aun mayores; hasta
que llego la Pascua. Alli todo parecio
detenerse; llegaron a renegary a
abandonar al Maestro. No debemos
tener miedo. Seamos valientes para
leer nuestra propia vida y nuestras
caidas. Ellos llegaron a renegar y a
abandonar al Maestro, Pedro el
primero. Tomaron conciencia de su
propia incapacidad y se dieron
cuenta de que no lo habian
entendido. El “no conozco a ese
hombre” (cf. Mc 14,71), que Pedro
pronuncio en el patio del sumo
sacerdote después de la Ultima Cena,
no es sélo una defensa impulsiva,
sino una confesion de ignorancia
espiritual: él y los demas quiza se
esperaban una vida de éxito detras
de un Mesias que atraia multitudes y
hacia prodigios, pero no reconocian
el escandalo de la cruz, que echo por
tierra sus certezas. Jesus sabia que
no lograrian nada solos, y por eso les
prometio el Paraclito. Y fue
precisamente esa “segunda uncion”,



en Pentecostés, la que transformo a
los discipulos, llevandolos a
pastorear el rebafio de Dios y ya no a
si mismos. Esta es la contradiccion
que debemos resolver: ;soy pastor
del pueblo de Dios 0 de mi mismo? Y
es el Espiritu el que nos ensefia el
camino. Fue esa uncion fervorosa la
que extinguio su religiosidad
centrada en si mismos y en sus
propias capacidades. Al recibir el
Espiritu, los miedos y vacilaciones de
Pedro se evaporan; Santiago y Juan,
consumidos por el deseo de dar la
vida, dejan de buscar puestos de
honor (cf. Mc 10,35-45), nuestro
carrerismo, hermanos; los demas ya
no permanecen encerrados y
temerosos en el cenaculo, sino que
salen y se convierten en apostoles en
el mundo. Es el Espiritu el que
cambia nuestro corazon, el que lo
pone en ese plano distinto, diferente.

Hermanos, un itinerario como éste
abarca nuestra vida sacerdotal y



apostolica. También para nosotros
hubo una primera uncion, que
comenzo con una llamada de amor
que cautivo nuestros corazones. Por
ella soltamos las amarras, y sobre ese
entusiasmo genuino descendio la
fuerza del Espiritu, que nos
consagro. Luego, segun el tiempo de
Dios, llega para cada uno la etapa
pascual, que marca el momento de la
verdad. Y es un momento de crisis,
que reviste diversas formas. A todos,
antes o después, nos sucede que
experimentamos decepciones,
dificultades, debilidades, con el ideal
que parece desgastarse entre las
exigencias de la realidad, mientras se
impone una cierta costumbre; y
algunas pruebas, antes dificiles de
imaginar, hacen que la fidelidad
parezca mas dificil que antes. Esta
etapa —de esta tentacion, de esta
prueba que todos tuvimos, tenemos y
tendremos— esta etapa representa
un momento culminante para
quienes han recibido la uncion. De



ella se puede salir mal parado,
deslizandose hacia una cierta
mediocridad, arrastrandose
cansinamente hacia una
“normalidad” en la que se insinuan
tres tentaciones peligrosas: la del
compromiso, por la que uno se
conforma con lo que puede hacer; la
de los sucedaneos, por la que uno
intenta “llenarse” con algo distinto
respecto a nuestra uncion; la del
desanimo —que es lo mas comun—,
por la que, insatisfecho, uno sigue
adelante por pura inercia. Y aqui esta
el gran riesgo: mientras las
apariencias permanecen intactas
—“Yo soy sacerdote, yo soy cura”—,
nos replegamos sobre nosotros
mismos y seguimos adelante
desmotivados; la fragancia de la
uncion ya no perfuma la vida y el
corazon; y el corazon ya no se
ensancha, sino que se encoge,
envuelto en el desencanto. Es un
destilado, ¢entiendes? Cuando el
sacerdocio lentamente va



deslizdndose hacia el clericalismo y
el sacerdote se olvida de ser pastor
del pueblo, para convertirse en un
clérigo estatal.

Pero esta crisis puede convertirse
también en el punto de inflexion del
sacerdocio, en la «etapa decisiva de
la vida espiritual, en la que hay que
hacer la eleccion definitiva entre
Jesus y el mundo, entre la heroicidad
de la caridad y la mediocridad, entre
la cruz y un cierto bienestar, entre la
santidad y una honesta fidelidad al
compromiso religioso» [5]. Al final de
esta celebracion les daran como
regalo un clasico, un libro que trata
este problema: “La segunda llamada”,
es un clasico del padre Voillaume que
aborda este problema, 1éanlo. Por
otra parte, todos nosotros
necesitamos reflexionar sobre este
momento de nuestro sacerdocio. Es
el momento bendito en el que, como
los discipulos en Pascua, estamos
llamados a ser «suficientemente



humildes para confesarnos vencidos
por Cristo humillado y crucificado, y
aceptar iniciar un nuevo camino, el
del Espiritu, el de la fe y el de un
amor fuerte y sin ilusiones» [6]. Es el
kairos en el que descubre que «las
cosas no se reducen a abandonar la
barca y las redes para seguir a Jesus
durante un tiempo determinado, sino
que exige ir hasta el Calvario, acoger
la leccion y el fruto, e ir con la ayuda
del Espiritu Santo hasta el final de
una vida que debe terminar en la
perfeccion de la divina Caridad» [7].
Con la ayuda del Espiritu Santo: es el
tiempo, para nosotros como para los
Apostoles, de una “segunda uncion”,
tiempo de una segunda llamada que
debemos escuchar, para la segunda
uncion, en la que acojamos al
Espiritu no en el entusiasmo de
nuestros suefios, sino en la fragilidad
de nuestra realidad. Es una uncion
que desvela la verdad en lo profundo
de nosotros mismos, que le permite
al Espiritu ungir nuestras



debilidades, nuestros trabajos,
nuestra pobreza interior. Entonces la
uncion tiene de nuevo buen olor: la
fragancia de Cristo, no la nuestra. En
este momento, interiormente, estoy
haciendo memoria de algunos de
ustedes que estan en crisis —
digamoslo asi— que estan
desorientados y que no saben como
afrontar el camino, cdmo retomar el
camino en esta segunda uncion del
Espiritu. A estos hermanos —yo los
tengo presentes— simplemente les
digo: animo, el Sefior es mas grande
que tu debilidad, que tus pecados.
Abanddnate en el Sefior y déjate
llamar una segunda vez, esta vez con
la uncion del Espiritu Santo. La doble
vida no te ayudard; tirar todo por la
ventana, tampoco. Mira hacia
adelante, déjate acariciar por la
uncion del Espiritu Santo.

Y el camino para este paso de
maduracion es admitir la verdad de
la propia debilidad. A esto nos



exhorta «el Espiritu de la Verdad» (Jn
16,13), que nos impulsa a mirar hasta
el fondo de nosotros mismos, para
preguntarnos: ¢mi realizacion
depende de lo bueno que soy, del
cargo que obtengo, de los cumplidos
que recibo, de la carrera que hago,
de los superiores o colaboradores, o
de las comodidades que puedo
garantizarme, o de la uncion que
perfuma mi vida? Hermanos, la
madurez sacerdotal pasa por el
Espiritu Santo, se realiza cuando Fl
se convierte en el protagonista de
nuestra vida. Entonces todo cambia
de perspectiva, incluso las
decepciones y las amarguras —
también los pecados—, porque ya no
se trata de mejorar componiendo
algo, sino de entregarnos, sin
reservarnos nada, a Aquel que nos
ha impregnado en su uncion y quiere
llegar hasta lo mas profundo de
nosotros. Hermanos, redescubramos
entonces que la vida espiritual se
vuelve libre y gozosa no cuando se



guardan las formas y se hace un
remiendo, sino cuando se deja la
iniciativa al Espiritu y, abandonados
a sus designios, nos disponemos a
servir donde y como se nos pida.
iNuestro sacerdocio no crece
remendando, sino desbordandose!

Si dejamos actuar en nosotros al
Espiritu de la verdad custodiaremos
la uncion —custodiar la uncion—,
porque enseguida saldran a la luz las
falsedades —las hipocresias
clericales—, las falsedades con las
que estamos tentados de convivir. Y
el Espiritu, que “lava las manchas”,
nos sugerira, sin cansarse, que “no
manchemos la uncion”, ni un poco.
Me viene a la memoria aquella frase
de Qohélet que dice: «Una mosca
muerta corrompe y hace fermentar
el 6leo del perfumista» (10,1). Es
verdad, toda doblez —la doblez
clerical, por favor— toda doblez que
se insinua es peligrosa, no hay que
tolerarla, sino sacarla a la luz del



Espiritu. Porque si «<nada es mas
tortuoso que el corazon humano y no
tiene arreglo» (Jr 17,9), el Espiritu
Santo es el unico que nos cura de la
infidelidad (cf. Os 14,5). Para
nosotros es una lucha a la que no
podemos renunciar, en efecto, es
indispensable, como escribia san
Gregorio Magno, que «quien predica
la palabra de Dios considere primero
como debe vivir, para que luego, de
su vida, deduzca qué y como debe
predicar. [...] que no se atreva a decir
exteriormente lo que no hubiera oido
primero en el interior» [8]. El
maestro interior al que hay que
escuchar es el Espiritu, sabiendo que
no hay nada en nosotros que El no
quiera ungir. Hermanos,
custodiemos la uncion; que invocar
al Espiritu no sea una practica
ocasional, sino el aliento de cada dia.
Ven, ven, custodia la uncion. Yo,
ungido por El, estoy llamado a
sumergirme en Fl, a dejar que su luz
entre en mis sombras —tenemos



tantas— para encontrar la verdad de
lo que soy. Dejémonos impulsar por
Fl para combatir las falsedades que
se agitan en nuestro interior; y
dejémonos regenerar por El en la
adoracion, porque cuando lo
adoramos, Fl derrama su Espiritu en
nuestros corazones.

«El Espiritu del Sefior esta sobre mi,
porque el Sefior me ha ungido. £l me
envio» —continua la profecia—, y me
envig a llevar una buena nueva,
liberacidn, curacion y gracia (cf. Is
61,1-2; Lc 4,18-19); en una palabra, a
llevar armonia donde no la hay.
Porque como dice san Basilio: “El
Espiritu es armonia”, es Flel que
crea la armonia. Después de haberles
hablado de la uncion, quisiera
decirles algo sobre esta armonia, que
es su consecuencia. En efecto, el
Espiritu Santo es armonia. Antes que
nada, en el cielo. San Basilio explica
que «toda esa armonia sobrecelestial
e indecible en el servicio de Dios y en



la sinfonia mutua de las potencias
supracosmicas, es imposible que se
conserve si no es por la autoridad del
Espiritu» [9]. Y luego, en la tierra. El
es, en efecto, en la Iglesia, esa
«Armonia divina y musical» [10]que
lo une todo;. si no, piensen en un
presbitero sin armonia, sin Espiritu,
no funciona. El suscita la diversidad
de los carismas y la recompone en la
unidad, crea una concordia que no se
basa en la homologacidn, sino en la
creatividad de la caridad. Asi crea
armonia en la multiplicidad. Asi crea
armonia en un presbitero. En los
afios del Concilio Vaticano II, que fue
un don del Espiritu, un tedlogo
publicé un estudio en el que hablaba
del Espiritu no en clave individual,
sino plural. Invitaba a pensar en él
como una Persona divina no tanto
singular, sino “plural”, como el
“nosotros de Dios”, el “nosotros” del
Padre y del Hijo, porque es su nexo,
es en si mismo concordia, comunion,
armonia [11]. Recuerdo que cuando



lei este tratado teologico —estaba
estudiando teologia— me
escandalicé, me parecia una herejia,
porque en nuestra formacion no se
entendia bien como era el Espiritu
Santo.

Crear armonia es lo que El desea,
especialmente a través de aquellos
en quienes ha derramado su uncion.
Hermanos, crear armonia entre
nosotros no es solo un método
adecuado para que la coordinacion
eclesial funcione mejor, no es bailar
el minué, no es una cuestion de
estrategia o cortesia, sino una
exigencia interna de la vida en el
Espiritu. Se peca contra el Espiritu,
que es comunion, cuando nos
convertimos, aunque sea por
ligereza, en instrumentos de division,
por ejemplo —y volvemos al mismo
tema— con las murmuraciones.
Cuando somos instrumentos de
division pecamos contra el Espiritu.
Y le hacemos el juego al enemigo,



que no sale a la luz y ama los
rumores y las insinuaciones, que
fomenta los partidos y las cordadas,
alimenta la nostalgia del pasado, la
desconfianza, el pesimismo, el
miedo. Tengamos cuidado, por favor,
de no ensuciar la uncion del Espiritu
y el manto de la Santa Madre Iglesia
con la desunion, con las
polarizaciones, con cualquier falta de
caridad y de comunion. Recordemos
que el Espiritu, “el nosotros de Dios”,
prefiere la forma comunitaria: es
decir, la disponibilidad respecto a las
propias necesidades, la obediencia
respecto a los propios gustos, la
humildad respecto a las propias
pretensiones.

La armonia no es una virtud entre
otras, es mucho mads. San Gregorio
Magno escribe: «De cuanto valga,
pues, la virtud de la concordia
consta, puesto que, sin ella, queda
demostrado que las demas virtudes
no son virtudes» [12]. Ayudémonos,



hermanos, a custodiar la armonia,
custodiar la armonia —esta es la
tarea—, empezando no por los
demas, sino por uno mismo;
preguntandonos: mis palabras, mis
comentarios, lo que digo y escribo,
itienen el sello del Espiritu o el del
mundo? Pienso también en la
amabilidad del sacerdote —porque
muchas veces los curas, nosotros,
somos unos maleducados—;
pensemos en la amabilidad del
sacerdote: sila gente encuentra
incluso en nosotros personas
insatisfechas, personas descontentas,
solterones, que critican y sefialan con
el dedo, ¢donde descubriran la
armonia? jCuanta gente no se acerca
o0 se aleja porque en la Iglesia no se
siente acogida y amada, sino mirada
con recelo y juzgada! En nombre de
Dios, jacojamos y perdonemos
siempre! Recordemos que ser agrios
y quejumbrosos, ademas de no
producir nada bueno, corrompe el
anuncio, porque contra-testimonia a



Dios, que es comunién y armonia. Y
esto desagrada mucho y sobre todo al
Espiritu Santo, a quien el apostol
Pablo nos exhorta a no entristecer
(cf. Ef4,30).

Hermanos, les dejo estas reflexiones
que han salido del corazon y
concluyo dirigiéndoles una palabra
sencilla e importante: gracias.
Gracias por su testimonio, gracias
por su servicio; gracias por el mucho
bien escondido que hacen, gracias
por el perdon y el consuelo que dan
en nombre de Dios: perdonar
siempre, por favor, nunca negar el
perdon; gracias por su ministerio,
que a menudo se realiza en medio de
mucho esfuerzo, incomprensiones y
poco reconocimiento. Hermanos, que
el Espiritu de Dios, que no defrauda a
los que confian en El los llene de paz
y lleve a término lo que ha
comenzado en ustedes, para que
sean profetas de su uncion y
apostoles de armonia.



[1] Simbolo niceno-
constantinopolitano.

[2] Cf. Secuencia de Pentecostés.
[3] Spir. 16,39.
[4] Cf. Ireneo, Adv. haer. 1V,20,1.

[5] R. Voillaume, «L.a seconda
chiamata», en S. Stevan ed., La
Seconda chiamata. Il coraggio della
fragilita, Bolonia 2018, 15.

[6] Ibid., 24.

[7] Ibid., 16.

[8] Homilias sobre Ezequiel, 1,X,13-14.
[9] Spir. XVI, 38.

[10] In Ps. 29,1.

[11] Cf. H. Mihlen, Der Heilige Geist
als Person. Ich — Du — Wir, Munster in
W.,, 1963.

[12] Homilias sobre Ezequiel, I,VIILS8.



Jueves Santo - Santa Misa de la
Cena del Sefior

Lo que nos llama la atencién es como
Jesus, justo el dia antes de ser
crucificado, lleva a cabo esta accion.
Lavarse los pies era costumbre en
aquella época porque las calles
estaban polvorientas. La gente venia
de fueray, al entrar en una casa,
antes de cenar, antes de reunirse, se
lavaban los pies. Pero, ¢quién les
lavaba los pies? Los esclavos, los
esclavos, porque era un trabajo
relegado a los esclavos.

Imaginemos cdmo se asombraron los
discipulos cuando vieron que Jesus
empezaba a realizar esta tarea
propia de esclavos... Queria hacerles
comprender el mensaje para el dia
siguiente, cuando moriria como un
esclavo para pagar la deuda por
todos nosotros. Si escucharamos
estas cosas de Jesus, la vida seria
muy hermosa porque nos



apresurariamos a ayudarnos unos a
otros en lugar de sacar 1o mejor de
los demas, de aprovecharnos unos de
otros, como nos ensefian los
estafadores. Es muy hermoso
ayudarse, echarse una mano: son
gestos humanos universales que
nacen de un corazon noble. Y con
esta celebracion de hoy, Jesus quiere
ensefiarnos esto: la nobleza del
corazon. Cada uno de nosotros
podria decir: "Pero si el Papa supiera
las cosas que yo tengo dentro....".
Pero Jesus lo sabe, jy nos quiere tal
como somos! Y nos lava los pies a
cada uno. Jesus nunca se escandaliza
de nuestras debilidades. Nunca se
asombra, porque ya ha pagado. Sdlo
quiere acompafarnos, quiere
llevarnos de la mano para que la
vida no sea tan dura para nosotros.

Voy a realizar la misma accion del
lavatorio de los pies, que no es algo
folclorico, no. Todos podemos pensar
que es un gesto que nos indica como



debemos tratarnos los unos a los
otros. En la sociedad, vemos cuanta
gente se aprovecha de los demas;
cuanta gente esta acorralada y no
puede salir..... Cuantas injusticias,
cuanta gente sin trabajo, cuanta
gente trabaja y cobra la mitad,
cuanta gente no tiene dinero para
comprar medicinas, cuantas familias
destruidas, tantas cosas horribles....

Y ninguno de nosotros puede decir:
"Gracias a Dios yo no soy asi". "jSi no
estoy asi es por la gracia de Dios!".
Cada uno de nosotros puede
resbalar, cada uno de nosotros. Y
esta conciencia, esta certeza de que
cada uno de nosotros puede resbalar,
es lo que nos da la dignidad -
escuchad la palabra-, la "dignidad" de
ser pecadores. Y Jesus nos quiere asi,
y por eso quiso lavarles los pies [a
sus discipulos] y decirles: "He venido
a salvaros, a serviros".



Ahora, haré lo mismo como recuerdo
de lo que Jesus nos ensefo, para
ayudarnos mutuamente y asi, la vida
es mas bella y podemos seguir asi.
Durante el lavatorio de los pies -
espero lograrlo porque no puedo
caminar tan bien - pero durante el
lavatorio de los pies, piensen en esto:
"Jesus me ha lavado los pies. Jesus
me ha salvado, y ahora tengo esta
dificultad". Pero pasara, pero el
Sefior esta siempre a tu lado, nunca
te abandona, nunca. Piensa en todo
esto.

Celebracion de la Pasion del Seior

Homilia a cargo del Predicador de la
Casa Pontificia, el Cardenal Raniero
Cantalamessa

Desde hace dos mil afios, la Iglesia
anuncia y celebra, en este dia, la
muerte del Hijo de Dios en la cruz.
En cada Misa, después de la
consagracion, repetimos:
“Anunciamos tu muerte,



proclamamos tu resurreccion. iVen,
Sefior Jesus”.

Otra muerte de Dios, sin embargo, ha
sido proclamada durante mas de un
siglo en nuestro mundo occidental
descristianizado. Cuando, en el
ambito de la cultura, se habla de la
"muerte de Dios", es esta otra muerte
de Dios -ideoldgica y no historica-
que se entiende. Algunos tedlogos,
para no quedarse atras, se
apresuraron a construir sobre ella
una teologia: "La teologia de la
muerte de Dios".

No podemos desconocer la existencia
de esta narrativa diferente, sin dejar
presa de la sospecha a muchos
creyentes. Esta muerte diferente de
Dios ha encontrado su perfecta
expresion en la conocida proclama
que Nietzsche pone en boca del
"hombre loco" que llega sin aliento a
la plaza de la ciudad: ¢A donde se ha
ido Dios? -gritd- ;Te lo diré yo!



Fuimos nosotros quienes lo
matamos: jti y yo! Nunca hubo una
accion mas grande. Todos los que
vengan después de nosotros, en
virtud de esta accion, perteneceran a
una historia mas alta que cualquier
historia que haya existido hasta
ahora.

En la logica de estas palabras -y,
creo, en las expectativas del autor -
estaba que, después de él, la historia
no se dividiera mdas en Antes de
Cristo y Después de Cristo, mas bien
en Antes de Nietzsche y Después de
Nietzsche.

Aparentemente, no es la Nada lo que
se pone en el lugar de Dios, sino el
hombre, y mas precisamente el
"superhombre", o0 "el mas-alla-del-
hombre". De este hombre nuevo hay
que exclamar ahora — con un
sentimiento de satisfaccion y de
orgullo, no ya de compasion: “jEcce
homo!”: jAqui esta el verdadero



hombre! Sin embargo, no
tardaremos mucho en darnos cuenta
de que, dejado a si mismo, el hombre
no es nada.

¢Qué hicimos desatando esta tierra
de la cadena de su sol? ;Hacia dénde
se mueve ahora? ;Adonde
caminamos? Lejos de todo sol? ¢|No
es la nuestra una caida eterna? ;Y
hacia atras, hacia los lados, hacia
adelante, de todos lados? ;Hay
todavia un arriba y un abajo? ;No
estamos vagando como por una nada
infinita?

La respuesta tacita y consoladora del
"hombre loco" a estas preguntas
suyas es: "{No, no vagaremos en una
nada infinita, porque el hombre
cumplird la tarea encomendada
hasta ahora a Dios!" En cambio,
nuestra respuesta como creyentes es:
“iSI, y eso es exactamente lo que
sucedio y esta sucediendo! Vagamos
espiritualmente como por una nada



infinita”. Es significativo que,
precisamente en la estela del autor
de esa proclama, algunos hayan
llegado a definir la existencia
humana como un "ser-para-la-
muerte", y a considerar todas las
supuestas posibilidades del hombre
como "nulidades desde el principio”.

“Mas alla del bien y del mal”, fue
otro grito de batalla del autor[3];
pero mas alla del bien y del mal, solo
hay “voluntad de poder”, y sabemos
adonde ella nos lleva...

No se nos permite juzgar el corazon
de un hombre que solo Dios conoce.
Incluso el autor de ese anuncio ha
tenido su parte de sufrimiento en la
vida, y el sufrimiento une a Cristo,
quizas, mas de lo que lo separan de
Fl las invectivas. La oracion de Jesus
en la cruz: "Padre, perddnalos
porque no saben lo que hacen" (Luca
23,34), ino fue dicha sdlo para los que



estaban presentes en el Calvario ese
dia!

Me viene a la mente una imagen que
a veces he observado en vivo (jy que
espero se haya hecho realidad,
mientras tanto, para el autor de
aquella proclama!): un nifio
enfadado intenta golpear con sus
manos y rascar la cara del padre,
hasta que, agotado, cae llorando en
sus brazos, quien lo calma y lo
estrecha contra su pecho.

No juzgamos, repito, a la persona que
s6lo Dios conoce. Los frutos, sin
embargo, que su proclamaciéon
produjo, los podemos y debemos
juzgar. Ella ha sido declinada de las
mas diversas maneras y con los mas
diversos nombres, hasta convertirse
en una moda, en un aire que se
respira en los circulos intelectuales
del Occidente “posmoderno”. E1
denominador comun de todas estas
diferentes declinaciones es el



relativismo total en todos los campos:
ética, lenguaje, filosofia, arte y, por
supuesto, religion. Nada mas es
solido; todo es liquido, o incluso
vaporoso. En la época del
romanticismo la gente se deleitaba
en la melancolia, hoy en el nihilismo.

Como creyentes, es nuestro deber
mostrar lo que hay detras o debajo
de esa proclamacion. Hay el brillo de
una llama antigua, la repentina
erupcion de un volcan activo desde
el principio del mundo. El drama
humano también tuvo su "prologo en
el cielo”, en ese "espiritu de
negacion" que no aceptaba existir en
la gracia de otro. Desde entonces, ha
estado reclutando seguidores para su
causa, empezando por los ingenuos
Adan y Eva: “Seréis como dioses,
conocedores del bien y del mal”
(Genesis 3,5).

Para el hombre moderno, todo esto
no parece mas que un mito etiologico



para explicar la existencia del mal en
el mundo. Y -en el sentido positivo
que se le da hoy al mito- jasi es en
realidad! Pero la historia, la
literatura y nuestra propia
experiencia personal nos dicen que
detras de este "mito" hay una verdad
trascendente que ninguna narracion
historica o razonamiento filosofico
podria transmitirnos.

Dios conoce nuestro orgullo y ha
venido a nuestro encuentro. El se ha
“aniquilado” primero delante
nuestros o0jos. De hecho Cristo Jesus,
siendo de condicién divina, no
retuvo avidamente el ser igual a
Dios; al contrario, se despojo de si
mismo tomando la condicién de
esclavo, hecho semejante a los
hombres. Y asi, reconocido como
hombre por su presencia, se humilld
a si mismo, hecho obediente hasta la
muerte, y una muerte de cruz. (Fil 2,
6-8).



"¢Dios? jFuimos nosotros quienes lo
matamos: tu y yo!”: grita “el hombre
loco”. Esta cosa terrible en realidad
sucedio una vez en la historia
humana, pero en un sentido muy
diferente de lo qué él entendia.

Porque es verdad, hermanos y
hermanas: jfuimos nosotros, vosotros
y yo, quienes matamos a Jesus de
Nazaret! E1 muri6 por nuestros
pecado y por los del mundo entero
(Jn 2,2). Pero su resurreccion nos
asegura que este camino no conduce
a la derrota, sino que, gracias a
nuestro arrepentimiento, conduce a
esa "apoteosis de la vida", buscada en
vano por otros caminos.

¢Por qué hablar de todo esto en una
liturgia de Viernes Santo? No para
convencer a los ateos de que Dios no
esta muerto. Los mas famosos entre
ellos lo descubrieron por su cuenta,
en el momento en que cerraron los



ojos a la luz -de hecho, a la
oscuridad- de este mundo.

En cuanto a aquellos que todavia
estan entre nosotros, se necesitan
otros medios que las palabras de un
pobre predicador. Medios que el
Sefior no fallara otorgar a los que
tienen el corazon abierto a la verdad,
como le pediremos a Dios en la
oracion universal que va a seguir en
nuestra liturgia.

No, el verdadero motivo es otro; es
para evitar que los creyentes, quién
sabe, tal vez solo unos pocos
estudiantes universitarios, sean
arrastrados a este vortice del
nihilismo que es el verdadero
"agujero negro" del universo
espiritual. El intento es de hacer
resonar entre nosotros la
exhortacion siempre actual de Dante
Alighieri:

Sed, oh cristianos, en moveros mas
graves. No sedis como pluma a todo



viento y no penseis que cada agua os
lave.

Sigamos pues, Venerados Padres,
hermanos y hermanas, repitiendo
agradecidos y mas convencidos que
nunca, las palabras que
proclamamos en cada Misa:

Anunciamos tu muerte,
proclamamos tu resurreccion.

iVen, Sefior Jesus!
Sabado Santo Vigilia Pascual

La noche esta llegando a sufiny
despuntan las primeras luces del
amanecer, cuando las mujeres se
ponen en camino hacia la tumba de
Jesus. Avanzan con incertidumbre,
desorientadas, con el corazon
desgarrado de dolor por esa muerte
que les habia quitado al Amado.
Pero, llegando hasta ese lugar y
viendo la tumba vacia, invierten la
ruta, cambian de camino; abandonan



el sepulcro y corren a anunciar a los
discipulos un nuevo rumbo: Jesus ha
resucitado y los espera en Galilea. En
la vida de estas mujeres se produjo la
Pascua, que significa paso. Ellas, en
efecto, pasan del triste camino hacia
el sepulcro a la alegre carrera hacia
los discipulos, para decirles no sdlo
que el Sefor habia resucitado, sino
que hay una meta a la que deben
dirigirse sin demora, Galilea. La cita
con el Resucitado es alli, alli conduce
la Resurreccion. El nuevo nacimiento
de los discipulos, la resurreccion de
sus corazones pasa por Galilea.
Entremos también nosotros en este
camino de los discipulos que va del
sepulcro a Galilea.

Las mujeres, dice el Evangelio,
«fueron a visitar el sepulcro» (Mt
28,1). Piensan que Jesus se encuentra
en el lugar de la muerte y que todo
termind para siempre. A veces
también nosotros pensamos que la
alegria del encuentro con Jesus



pertenece al pasado, mientras que en
el presente vemos sobre todo tumbas
selladas: las de nuestras desilusiones,
nuestras amarguras, nuestra
desconfianza; las del “no hay nada
mas que hacer”, “las cosas no
cambiaran nunca”, “mejor vivir al
dia” porque “no hay certeza del
manana”. También nosotros, cuando
hemos sido atenazados por el dolor,
oprimidos por la tristeza, humillados
por el pecado; cuando hemos sentido
la amargura de algun fracaso o el
agobio por alguna preocupacion,
hemos experimentado el sabor
acerbo del cansancio y hemos visto
apagarse la alegria en el corazon.

A veces simplemente hemos
experimentado la fatiga de llevar
adelante la cotidianidad, cansados de
exponernos en primera persona
frente a la indiferencia de un mundo
donde parece que siempre
prevalecen las leyes del mas astutoy
del mas fuerte. Otras veces, nos



hemos sentido impotentes y
desalentados ante el poder del mal,
ante los conflictos que dafian las
relaciones, ante las 16gicas del
calculo y de la indiferencia que
parecen gobernar la sociedad, ante el
cancer de la corrupcion —hay tanta
—, ante la propagacion de la
injusticia, ante los vientos gélidos de
la guerra. E incluso, quiza nos
hayamos encontrado cara a cara con
la muerte, porque nos ha quitado la
dulce presencia de nuestros seres
queridos o porque nos ha rozado en
la enfermedad o en las desgracias, y
facilmente quedamos atrapados por
la desilusion y se seca en nosotros la
fuente de la esperanza. De ese modo,
por estas u otras situaciones —cada
uno sabe cudles son las propias—,
nuestros caminos se detienen frente
a las tumbas y permanecemos
inmoviles llorando y lamentandonos,
solos e impotentes, repitiéndonos
nuestros “por qué”. Esa cadena de
“por qué”...



En cambio, las mujeres en Pascua no
se quedaron paralizadas frente a una
tumba, sino que —dice el Evangelio
— «atemorizadas pero llenas de
alegria, se alejaron rapidamente del
sepulcro y corrieron a dar la noticia
a los discipulos» (v. 8). Llevan la
noticia que cambiara para siempre la
vida y la historia: jCristo ha
resucitado! (cf. v. 6). Y, al mismo
tiempo, custodian y transmiten la
recomendacion del Sefor, su
invitacion a los discipulos: que vayan
a Galilea, porque alli lo veran (cf. v.
7). Pero, hermanos y hermanas, nos
preguntamos hoy: ¢qué significa ir a
Galilea? Dos cosas. Por una parte,
salir del encierro del cenaculo para ir
a la region habitada por las gentes
(cf. Mt 4,15), salir de lo escondido
para abrirse a la mision, escapar del
miedo para caminar hacia el futuro. Y
por otra parte —y esto es muy bonito
—, significa volver a los origenes,
porque precisamente en Galilea
habia comenzado todo. Alli el Sefior



encontro y llamo por primera vez a
los discipulos. Por tanto, ir a Galilea
significa volver a la gracia originaria;
significa recuperar la memoria que
regenera la esperanza, la “memoria
del futuro” con la que hemos sido
marcados por el Resucitado.

Esto es lo que realiza la Pascua del
Sefior: nos impulsa a ir hacia
adelante, a superar el sentimiento de
derrota, a quitar la piedra de los
sepulcros en los que a menudo
encerramos la esperanza, a mirar el
futuro con confianza, porque Cristo
resucito y cambio el rumbo de la
historia. Pero, para hacer esto, la
Pascua del Sefior nos lleva a nuestro
pasado de gracia, nos hace volver a
Galilea, alli donde comenzo6 nuestra
historia de amor con Jesus, donde fue
el primer llamado. Es decir, nos pide
que revivamos ese momento, esa
situacion, esa experiencia en la que
encontramos al Sefior, sentimos su
amor y recibimos una mirada nueva



y luminosa sobre nosotros mismos,
sobre la realidad, sobre el misterio
de la vida. Hermanos y hermanas,
para resurgir, para recomenzar, para
retomar el camino, necesitamos
volver siempre a Galilea; no al
encuentro de un Jesus abstracto,
ideal, sino a la memoria viva, a la
memoria concreta y palpitante del
primer encuentro con El. Si, para
caminar debemos recordar, para
tener esperanza debemos alimentar
la memoria. Y esta es la invitacion:
irecuerda y camina! Si recuperas el
primer amor, el asombro y la alegria
del encuentro con Dios, iras hacia
adelante. Recuerda y camina.

Recuerda tu Galilea y camina hacia
tu Galilea. Es el “lugar” en el que
conociste a Jesus en persona; donde
Fl para ti dejo de ser un personaje
historico como otros y se convirtio en
la persona mas importante de tu vida.
No es un Dios lejano, sino el Dios
cercano, que te conoce mejor que



nadie y te ama mas que nadie.
Hermano, hermana, haz memoria de
Galilea, de tu Galilea; de tu llamada,
de esa Palabra de Dios que en un
preciso momento te hablé
justamente a ti; de esa experiencia
fuerte en el Espiritu; de la alegria
inmensa que sentiste al recibir el
perdon sacramental en aquella
confesion; de ese momento intenso e
inolvidable de oracidén; de esa luz
que se encendio dentro de tiy
transformo tu vida; de ese encuentro,
de esa peregrinacion. Cada uno sabe
donde esta la propia Galilea, cada
uno de nosotros conoce donde tuvo
lugar su resurreccion interior, ese
momento inicial, fundante, que lo
cambio todo. No podemos dejarlo en
el pasado, el Resucitado nos invita a
volver alli para celebrar la Pascua.
Recuerda tu Galilea, haz memoria de
ella, reavivala hoy. Vuelve a ese
primer encuentro. Preguntate como
y cuando sucedio; reconstruye el
contexto, el tiempo y el lugar; vuelve



a experimentar las emociones y las
sensaciones; revive los colores y los
sabores. Porque sabes que, cuando
has olvidado ese primer amor,
cuando has pasado por alto ese
primer encuentro, ha comenzado a
depositarse el polvo en tu corazon. Y
experimentaste la tristeza y, como les
ocurrio a los discipulos, todo parecia
sin perspectiva, como si una piedra
sellara la esperanza. Pero hoy,
hermano, hermana, la fuerza de la
Pascua nos invita a quitar las lapidas
de la desilusion y la desconfianza. El
Sefior, experto en remover las
piedras sepulcrales del pecado y del
miedo, quiere iluminar tu memoria
santa, tu recuerdo mas hermoso,
hacer actual ese primer encuentro
con El. Recuerda y camina; regresa a
Fl, recupera la gracia de la
resurreccion de Dios en ti. Vuelve a
Galilea, vuelve a tu Galilea.

Hermanos, hermanas, sigamos a
Jesus en Galilea; encontrémoslo y



adorémoslo alli donde Fl nos espera.
Revivamos la belleza del momento
en que, después de haberlo
descubierto vivo, lo proclamamos
Sefior de nuestra vida. Volvamos a
Galilea, a la Galilea del primer amor.
Que cada uno vuelva a su propia
Galilea, la del primer encuentro, jy
resurjamos a una vida nueval!

Bendicion Urbi et Orbi

Queridos hermanos y hermanas:
iCristo ha resucitado!

Hoy proclamamos que Fl, el Sefior de
nuestra vida, es «la resurreccion y la
vida» del mundo (cf. Jn 11,25). Es
Pascua, que significa “paso”, porque
en Jesus se realizo el paso decisivo de
la humanidad: de la muerte a la vida,
del pecado a la gracia, del miedo a la
confianza, de la desolacion a la
comunién. En El, Sefior del tiempo y
de la historia, quisiera decirles a
todos, con alegria en el corazon:
ifeliz Pascual!



Que sea para cada uno de ustedes,
queridos hermanos y hermanas —en
particular para los enfermos y los
pobres, para los ancianos y los que
estan atravesando momentos de
prueba y dificultad—, un paso de la
tribulacién a la consolacion. No
estamos solos, Jesus, el Viviente, esta
con nosotros para siempre. Que la
Iglesia y el mundo se alegren, porque
hoy nuestra esperanza ya no se
estrella contra el muro de la muerte;
el Sefior nos ha abierto un puente
hacia la vida. Si, hermanos y
hermanas, en Pascua el destino del
mundo cambid; y hoy, que coincide
ademas con la fecha mas probable de
la resurreccion de Cristo, podemos
alegrarnos de celebrar, por pura
gracia, el dia mas importante y
hermoso de la historia.

Cristo ha resucitado,
verdaderamente ha resucitado, como
se proclama en las Iglesias de
Oriente: Christos anesti! Ese



verdaderamente nos dice que la
esperanza no es una ilusion, jes
verdad! Y que, a partir de la Pascua,
el camino de la humanidad, marcado
por la esperanza, avanza veloz. Nos
lo muestran con su ejemplo los
primeros testigos de la Resurreccion.
Los Evangelios describen la prisa con
la que el dia de Pascua «las mujeres
corrieron a dar la noticia a los
discipulos» (Mt 28,8). Y, después que
Maria Magdalena «corrio al
encuentro de Simon Pedro» (Jn 20,2),
Juan y el mismo Pedro “corrieron los
dos juntos” (cf. v. 4) para llegar al
lugar donde Jesus habia sido
sepultado. Y después, la tarde de
Pascua, habiendo encontrado al
Resucitado en el camino de Emaus,
dos discipulos “partieron sin
demora” (cf. Lc 24,33) y se
apresuraron para recorrer muchos
kilometros en subida y a oscuras,
movidos por la alegria incontenible
de la Pascua que ardia en sus
corazones (cf. v. 32). Es la misma



alegria por la que Pedro, viendo a
Jesus resucitado a orillas del lago de
Galilea, no pudo quedarse en la
barca con los demas, sino que se tird
al agua de inmediato para nadar
rapidamente hacia Fl (cf. Jn 21,7). En
definitiva, en Pascua el andar se
acelera y se vuelve una carrera,
porque la humanidad ve la meta de
su camino, el sentido de su destino,
Jesucristo, y esta llamada a ir de
prisa hacia Fl, esperanza del mundo.

Apresurémonos también nosotros a
crecer en un camino de confianza
reciproca: confianza entre las
personas, entre los pueblos y las
naciones. Dejémonos sorprender por
el gozoso anuncio de la Pascua, por la
luz que ilumina las tinieblas y las
oscuridades que se ciernen tantas
veces sobre el mundo.

Apresurémonos a superar los
conflictos y las divisiones, y a abrir
nuestros corazones a quien mas lo



necesita. Apresurémonos a recorrer
senderos de paz y de fraternidad.
Alegrémonos por los signos
concretos de esperanza que nos
llegan de tantos paises, empezando
de aquellos que ofrecen asistencia y
acogida a quienes huyen de la guerra
y de la pobreza.

Pero a lo largo del camino todavia
hay muchas piedras de tropiezo, que
hacen arduo y fatigoso nuestro
apresurarnos hacia el Resucitado. A
Fl dirijamos nuestra suplica:
jayudanos a correr hacia Ti!
jAyudanos a abrir nuestros
corazones!

Ayuda al amado pueblo ucraniano en
el camino hacia la paz e infunde la
luz pascual sobre el pueblo ruso.
Conforta a los heridos y a cuantos
han perdido a sus seres queridos a
causa de la guerra, y haz que los
prisioneros puedan volver sanos y
salvos con sus familias. Abre los



corazones de toda la comunidad
internacional para que se esfuerce
por poner fin a esta guerra y a todos
los conflictos que ensangrientan al
mundo, comenzando por Siria, que
aun espera la paz. Sostiene a cuantos
han sido afectados por el violento
terremoto en Turquia y en la misma
Siria. Recemos por cuantos han
perdido familiares y amigos, y se
quedaron sin casa; que puedan
recibir consuelo de Dios y ayuda de
la familia de las naciones.

En este dia te confiamos, Sefior, la
ciudad de Jerusalén, primer testigo
de tu Resurreccion. Expreso mi
profunda preocupacion por los
ataques de estos ultimos dias, que
amenazan el deseado clima de
confianza y respeto reciproco,
necesario para retomar el didlogo
entre israelies y palestinos, de modo
que la paz reine en la Ciudad Santa y
en toda la region.



Ayuda, Sefior, al Libano, todavia en
busca de estabilidad y unidad, para
que supere las divisiones y todos los
ciudadanos trabajen juntos por el
bien comun del pais.

No te olvides del querido pueblo de
Tunez, en particular de los jovenes y
de aquellos que sufren a causa de los
problemas sociales y economicos,
para que no pierdan la esperanzay
colaboren en la construccion de un
futuro de paz y fraternidad.

Dirige tu mirada sobre Haiti, que esta
sufriendo desde hace varios afios
una grave crisis sociopolitica y
humanitaria, y sostiene el esfuerzo
de los actores politicos y de la
comunidad internacional en la
busqueda de una solucidn definitiva
a los numerosos problemas que
afligen a esa poblacion tan
atribulada.

Consolida los procesos de paz y
reconciliacion emprendidos en



Etiopia y en Sudan del Sur, y haz que
cese la violencia en la Republica
Democratica del Congo.

Sostiene, Sefior, a las comunidades
cristianas que hoy celebran la Pascua
en circunstancias particulares, como
en Nicaragua y en Eritrea, y
acuérdate de todos aquellos a
quienes se les impide profesar libre y
publicamente su fe. Concede
consuelo a las victimas del
terrorismo internacional,
especialmente en Burkina Faso, Mali,
Mozambique y Nigeria.

Ayuda a Myanmar a recorrer
caminos de paz e ilumina los
corazones de los responsables para
que los martirizados Rohinya
encuentren justicia.

Conforta a los refugiados, a los
deportados, a los prisioneros
politicos y a los migrantes,
especialmente a los mas vulnerables,
asi como a todos aquellos que sufren



a causa del hambre, la pobreza y los
nefastos efectos del narcotrafico, la
trata de personas y toda forma de
esclavitud. Inspira, Sefior, a los
responsables de las naciones, para
que ningun hombre o mujer sea
discriminado y pisoteado en su
dignidad; para que en el pleno
respeto de los derechos humanosy
de la democracia se sanen esas
heridas sociales, se busque siempre y
solamente el bien comun de los
ciudadanos, se garantice la seguridad
y las condiciones necesarias para el
dialogo y la convivencia pacifica.

Hermanos, hermanas, encontremos
también nosotros el gusto del
camino, aceleremos el latido de la
esperanza, saboreemos la belleza del
cielo. Obtengamos hoy la fuerza para
perseverar en el bien, hacia el
encuentro del Bien que no defrauda.
Y si, como escribié un Padre antiguo,
«el mayor pecado es no creer en la
fuerza de la Resurreccion» (San Isaac



de Ninive, Sermones ascéticos, 1,5),
hoy creemos y «sabemos que Cristo
verdaderamente resucito» (Secuencia
de Pascua). Creemos en Ti, Sefior
Jesus, creemos que contigo la
esperanza renace y el camino sigue.
T, Sefior de la vida, aliéntanos en
nuestro caminar y repitenos, como a
los discipulos la tarde de Pascua: «jLa
paz esté con ustedes!» (Jn 20,19.21).

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-
papa-francisco-2023/ (15/12/2025)


https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/es-bo/article/semana-santa-papa-francisco-2023/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2023)

