opusdei.org

Catequesis de
Benedicto XVI sobre
los salmos

Libro electronico con las
catequesis sobre los salmos, del
4 de mayo de 2005 al 15 de
febrero de 2006, continuacion
de la catequesis de san Juan
Pablo II sobre los salmos, que
predico del 28 de marzo de
2001 al 26 de enero de 2005.

18/11/2024

Enlaces para descargar gratis
“Catequesis sobre los salmos”.



Google Play Books » “Catequesis
sobre los salmos”.

Apple Books » “Catequesis sobre los
salmos”.

ePub » “Catequesis sobre los
salmos”.

PDF » “Catequesis sobre los salmos”.

Libro relacionado: Catequesis de san
Juan Pablo II sobre los salmos

Sumario de la catequesis de
Benedicto XVI sobre los
salmos

* El guardian de Israel

* Salmo 120

* Himno de adoracion y alabanza
* Apocalipsis, 15

 Alabad el nombre del Sefior

* Salmo 112


https://play.google.com/store/books/details?id=L1EwEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=L1EwEQAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6738048978
http://books.apple.com/us/book/id6738048978
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174335707870.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174335707870.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174414740653.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-es/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/

 Accion de gracias en el templo

e Salmo 115

* Cristo, siervo de Dios

* Filipenses 2,6-11

» Grandes son las obras del Sefior

e Salmo 110

* El Sefior, esperanza del pueblo

e Salmo 122

* Nuestro auxilio es el nombre
del Sefor

e Salmo 123

* Dios salvador

* Efesios 1,3-14

 Confiar en Dios como un nifio
en brazos de su madre

e Salmo 130

* Dios, alegria y esperanza
nuestra

e Salmo 125

¢ El esfuerzo humano es inutil sin
Dios

e Salmo 126

* Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos

* Colosenses 1,15-20



* Promesas a la casa de David

* Salmo 131

* Eleccion de David y de Sion

* Salmo 131

* Himno a Dios, realizador de
maravillas

* Salmo 134

* Solo Dios es grande y eterno

* Saludo a la ciudad santa de
Jerusalén

* Salmo 121

* "Desde 1o hondo a ti grito"

* Salmo 129

* Cristo, siervo de Dios

* Felicidad del justo

* Salmo 111

* Himno pascual

* Salmo 135

* Accion de gracias por la
salvacion realizada por Dios

* Dios salvador

* Efesios 1,1-10

* Junto a los canales de Babilonia

* Salmo 136

* Himno de accion de gracias

* Salmo 137



* Dios lo ve todo

» Salmo 138

* Sefior, td me sondeas y me
conoces

* Cristo, primogénito de toda
criatura, primogénito de entre
los muertos

* Colosenses 1,1-29

* Oracion del Rey por la victoria y
la paz

* Salmo 143

* Oracion del Rey

* Himno a la grandeza y bondad
de Dios

* Salmo 144

* Tu reino es un reino eterno

» "Magnificat" Cantico de la
santisima Virgen Maria

* Lucas 1,46-55. Magnificat

El guardian de Israel

Miércoles 4 de mayo de 2005

Salmo 120



Amadisimos hermanos y hermanas:

1. Como ya anuncié el miércoles
pasado, he decidido reanudar en las
catequesis el comentario a los salmos
y canticos que componen las
Visperas, utilizando los textos
preparados por mi querido
predecesor el Papa Juan Pablo II.

Iniciamos hoy con el salmo 120. Este
salmo forma parte de la coleccion de
"canticos de las ascensiones”, o sea,
de la peregrinacion hacia el
encuentro con el Sefior en el templo
de Sién. Es un salmo de confianza,
pues en él resuena seis veces el verbo
hebreo shamar, "guardar, proteger".
Dios, cuyo nombre se invoca
repetidamente, se presenta como el
"guardian" que nunca duerme, atento
y solicito, el "centinela" que vela por
su pueblo para defenderlo de todo
riesgo y peligro.

El canto comienza con una mirada
del orante dirigida hacia las alturas,



"a los montes", es decir, a las colinas
sobre las que se alza Jerusalén: desde
alla arriba le vendra la ayuda,
porque alla arriba mora el Sefior en
su templo (cf. vv. 1-2). Con todo, los
"montes"” pueden evocar también los
lugares donde surgen santuarios
dedicados a los idolos, que suelen
llamarse "los altos", a menudo
condenados por el Antiguo
Testamento (cf. 1R 3,2; 2R 18,4). En
este caso se produciria un contraste:
mientras el peregrino avanza hacia
Sion, sus ojos se vuelven hacia los
templos paganos, que constituyen
una gran tentacion para él. Pero su fe
es inquebrantable y su certeza es una
sola: "El auxilio me viene del Senor,
que hizo el cielo y la tierra" (Sal
120,2). También en la peregrinacion
de nuestra vida suceden cosas
parecidas. Vemos alturas que se
abren y se presentan como una
promesa de vida: la riqueza, el
poder, el prestigio, la vida comoda.
Alturas que son tentaciones, porque



se presentan como la promesa de la
vida. Pero, gracias a nuestra fe,
vemos que no es verdad y que esas
alturas no son la vida. La verdadera
vida, la verdadera ayuda viene del
Sefior. Y nuestra mirada, por
consiguiente, se vuelve hacia la
verdadera altura, hacia el verdadero
monte: Cristo.

2. Esta confianza estd ilustrada en el
Salmo mediante la imagen del
guardian y del centinela, que vigilan
y protegen. Se alude también al pie
que no resbala (cf. v. 3) en el camino
de la vida y tal vez al pastor que en la
pausa nocturna vela por su rebafio
sin dormir ni reposar (cf. v. 4). El
pastor divino no descansa en su obra
de defensa de su pueblo, de todos
nosotros.

Luego, en el Salmo, se introduce otro
simbolo, el de la "sombra", que
supone la reanudacion del viaje
durante el dia soleado (cf. v. 5). El



pensamiento se remonta a la
historica marcha por el desierto del
Sinai, donde el Sefior camina al
frente de Israel "de dia en columna
de nube para guiarlos por el
camino” (Ex 13,21). En el Salterio a
menudo se ora asi: "A la sombra de
tus alas escondeme..." (Sal 16,8; cf.
Sal 90,1). Aqui también hay un
aspecto muy real de nuestra vida. A
menudo nuestra vida se desarrolla
bajo un sol despiadado. El Sefior es la
sombra que nos protege, nos ayuda.

3. Después de la vela y la sombra,
viene el tercer simbolo: el del Sefior
que "esta a la derecha" de sus fieles
(cf. Sal 120,5). Se trata de la posicion
del defensor, tanto en el ambito
militar como en el procesal: es la
certeza de que el Sefior no abandona
en el tiempo de la prueba, del asalto
del mal y de la persecucion. En este
punto, el salmista vuelve a la idea del
viaje durante un dia caluroso, en el



que Dios nos protege del sol
incandescente.

Pero al dia sucede la noche. En la
antigiiedad se creia que incluso los
rayos de la luna eran nocivos, causa
de fiebre, de ceguera o incluso de
locura; por eso, el Sefior nos protege
también durante la noche (cf. v. 6),
en las noches de nuestra vida.

El Salmo concluye con una
declaracion sintética de confianza.
Dios nos guardara con amor en cada
instante, protegiendo nuestra vida de
todo mal (cf. v. 7). Todas nuestras
actividades, resumidas en dos
términos extremos: "entradas" y
"salidas", estan siempre bajo la
vigilante mirada del Sefior.
Asimismo, lo estan todos nuestros
actos y todo nuestro tiempo, "ahora y
por siempre" (v. 8).

4. Ahora, al final, queremos
comentar esta ultima declaracion de
confianza con un testimonio



espiritual de la antigua tradicion
cristiana. En efecto, en el
Epistolariode Barsanufio de Gaza
(murid hacia mediados del siglo VI),
un asceta de gran fama, al que
consultaban monjes, eclesiasticos y
laicos por su clarividente
discernimiento, encontramos que
cita con frecuencia el versiculo del
Salmo: "El Sefior te guarda de todo
mal; él guarda tu alma". Con este
Salmo, con este versiculo, Barsanufio
queria confortar a los que le
manifestaban sus aflicciones, las
pruebas de la vida, los peligros y las
desgracias.

En cierta ocasion, Barsanufio,
cuando un monje le pidié que orara
por él y por sus compaiieros,
respondio asi, incluyendo en sus
deseos la cita de ese versiculo: "Hijos
mios queridos, os abrazo en el Sefior,
y le suplico que os guarde de todo
mal y os dé paciencia como a Job,
gracia como a José, mansedumbre



como a Moisés y el valor en el
combate como a Josué, hijo de Nun,
dominio de los pensamientos como a
los jueces, victoria sobre los
enemigos como a los reyes David y
Salomon, la fertilidad de la tierra
como a los israelitas... Os conceda el
perdon de vuestros pecados con la
curacion de vuestro cuerpo como al
paralitico. Os salve de las olas como a
Pedro y os libere de la tribulacion
como a Pablo y a los demas
apostoles.Os guarde de todo mal
como a sus hijos verdaderos, y 0s
conceda todos los anhelos de vuestro
corazon, para bien de vuestra alma y
de vuestro cuerpo, en su nombre.
Amén" (Barnasufio y Juan de Gaza,
Epistolario, 194: Collana di Testi
Patristici, XCIII, Roma 1991, pp.
235-236).

Salmo 120

1 En mi afliccidon invoqué al Sefior,



y él me respondio.

2 iLibrame, Sefior, de los labios
mentirosos

y de la lengua traicionera!

3 ¢Con qué te castigara el Sefior,
lengua traicionera?

4 Con flechas afiladas de guerrero
y con brasas de retama.

5 jAy de mi, que estoy desterrado en
Mésec,

y vivo en los campamentos de
Quedar!

6 Mucho tiempo he convivido
con los que odian la paz.
7 Cuando yo hablo de paz,

ellos declaran la guerra.



Volver al comentario

Himno de adoracion y
alabanza

Miércoles 11 de mayo de 2005
Apocalipsis, 15
Queridos hermanos y hermanas:

1. Breve y solemne, incisivo y
grandioso en su tonalidad es el
cantico que acabamos de escuchary
de hacer nuestro, elevandolo como
himno de alabanza al "Sefior, Dios
todopoderoso” (Ap 15,3). Se trata de
uno de los muchos textos de oracion
insertados en el Apocalipsis, el ultimo
libro de la sagrada Escritura, libro de
juicio, de salvacion y, sobre todo, de
esperanza.

En efecto, la historia no esta en las
manos de potencias oscuras, de la
casualidad o unicamente de las
opciones humanas. Sobre las



energias malignas que se
desencadenan, sobre la accion
vehemente de Satanas y sobre los
numerosos azotes y males que
sobrevienen, se eleva el Sefor,
arbitro supremo de las vicisitudes
histéricas. Ellas lleva sabiamente
hacia el alba del nuevo cielo y de la
nueva tierra, sobre los que se canta
en la parte final del libro con la
imagen de la nueva Jerusalén (cf. Ap
21-22).

Quienes entonan este cantico, que
queremos meditar ahora, son los
justos de la historia, los vencedores
de la bestia satanica, los que a través
de la aparente derrota del martirio
son en realidad los auténticos
constructores del mundo nuevo, con
Dios como artifice supremo.

2. Comienzan ensalzando las "obras
grandes y maravillosas" y los
"caminos justos y verdaderos" del
Sefor (cf. v. 3). En este cantico se



utiliza el lenguaje caracteristico del
éxodo de Israel de la esclavitud de
Egipto. El primer cantico de Moisés
—pronunciado después del paso del
mar Rojo— celebra al Sefior "terrible
en prodigios, autor de

maravillas" (Ex 15,11). El segundo
cantico, referido por el Deuteronomio
al final de la vida del gran legislador,
reafirma que "su obra es consumada,
pues todos sus caminos son

justicia" (Dt 32,4).

Asi pues, se quiere reafirmar que
Dios no es indiferente a las
vicisitudes humanas, sino que
penetra en ellas realizando sus
"caminos", o sea, sus proyectos y sus
"obras" eficaces.

3. Segun nuestro himno, esta
intervencion divina tiene una
finalidad muy precisa: ser un signo
que invita a todos los pueblos de la
tierra a la conversion. Por
consiguiente, el himno nos invita a



todos a convertirnos siempre de
nuevo. Las naciones deben aprender
a "leer"” en la historia un mensaje de
Dios. La aventura de la humanidad
no es confusa y sin sentido, ni esta
sin remedio a merced de la
prevaricacion de los prepotentes y de
los perversos.

Existe la posibilidad de reconocer la
accion divina oculta en la historia.
También el concilio ecuménico
Vaticano II, en la constitucion
pastoral Gaudium et spes, invita a los
creyentes a escrutar, a la luz del
Evangelio, los signos de los tiempos
para encontrar en ellos la
manifestacion de la accion misma de
Dios (cf. nn. 4y 11). Esta actitud de fe
lleva al hombre a descubrir la fuerza
de Dios que actua en la historia y a
abrirse asi al temor del nombre del
Serior.

En efecto, en el lenguaje biblico este
"temor" de Dios no es miedo, no



coincide con el miedo; el temor de
Dios es algo muy diferente: es el
reconocimiento del misterio de la
trascendencia divina. Por eso, esta en
la base de la fe y enlaza con el amor.
Dice la sagrada Escritura en el
Deuteronomio: "El Sefior, tu Dios, te
pide que lo temas, que lo ames con
todo tu corazon y con toda tu

alma" (cf.Dt 10,12). Y san Hilario,
obispo del siglo IV, dijo: "Todo
nuestro temor esta en el amor".

En esta linea, en nuestro breve
himno, tomado del Apocalipsis, se
unen el temor y la glorificacion de
Dios. El himno dice: "¢Quién no
temera, Sefior, y glorificara tu
nombre?" (Ap 15,4). Gracias al temor
del Sefior no se tiene miedo al mal
que abunda en la historia, y se
reanuda con entusiasmo el camino
de la vida. Precisamente gracias al
temor de Dios no tenemos miedo del
mundo y de todos estos problemas;



no tememos a los hombres, porque
Dios es mas fuerte.

El Papa Juan XXIII dijo en cierta
ocasion: "Quien cree no tiembla,
porque, al tener temor de Dios, que
es bueno, no debe tener miedo del
mundo y del futuro”. Y el profeta
Isaias dice: "Fortaleced las manos
débiles, afianzad las rodillas
vacilantes. Decid a los de corazén
intranquilo: jAnimo, no temdis!" (Is
35,3-4).

4. El himno concluye con la prevision
de una procesion universal de los
pueblos, que se presentaran ante el
Sefior de la historia, revelado por sus
"justos juicios" (cf. Ap 15,4). Se
postraran en adoracion. Y el unico
Sefior y Salvador parece repetirles
las palabras que pronuncio en la
ultima tarde de su vida terrena,
cuando dijo a sus Apdstoles: "jAnimo!
Yo he vencido al mundo” (Jn 16,33).



Queremos concluir nuestra breve
reflexion sobre el cantico del
"Cordero victorioso" (cf. Ap 15, 3),
entonado por los justos del
Apocalipsis,con un antiguo himno del
lucernario, es decir, de la oracién
vespertina, ya conocido por san
Basilio de Cesarea. Ese himno dice:
"Al llegar al ocaso del sol, al ver la luz
de la tarde, cantamos al Padre, al
Hijo y al Espiritu Santo de Dios. Eres
digno de que te cantemos en todo
momento con voces santas, Hijo de
Dios, tu que das la vida. Por eso, el
mundo te glorifica" (S. Pricolo-M.
Simonetti,La preghiera dei cristiani,
Milan 2000, p. 97).

iGracias!
Apocalipsis, 15

1 Después vi en el cielo otro signo
grande y admirable: siete Angeles
que llevaban las siete ultimas plagas,



con las cuales debia consumarse la
ira de Dios.

2 También vi como un mar de cristal,
mezclado de fuego. Los que habian
vencido a la Bestia, a suimagen vy la
cifra de su nombre, estaban de pie
sobre el mar, teniendo en sus manos
grandes arpas,

3 y cantaban el canto de Moisés, el
servidor de Dios, y el canto del
Cordero, diciendo: «jGrandes y
admirables son tus obras, Sefior, Dios
todopoderoso; justos y verdaderos
son tus caminos, Rey de los pueblos!
¢Quién dejara de temerte, Sefior,
quién no alabara tu Nombre?

4 Solo tu eres santo, y todas las
naciones vendran a adorarte, porque
se ha manifestado la justicia de tus
actos».

5 Después de esto, vi abrirse en el
cielo el Templo, el tabernaculo del
Testimonio.



6 De él salieron los siete Angeles que
tenian las siete plagas, y estaban
vestidos de lino puroy
resplandeciente, y cefiidos con
cinturones de oro.

7 Entonces, uno de los cuatro Seres
Vivientes entregd a los siete Angeles
siete copas colmadas de la ira del
Dios que vive por los siglos de los
siglos.

8 Y el Templo se llend del humo que
procede de la gloria de Dios y de su
poder, de manera que nadie pudo

entrar al Templo hasta que cesaron
las siete plagas de los siete Angeles.

Volver al comentario
Alabad el nombre del seiior

Miércoles 18 de mayo de 2005
Salmo 112

Queridos hermanos y hermanas:



Antes de introducirnos en una breve
interpretacion del salmo que se ha
cantado, quisiera recordar que hoy
es el cumplearfios de nuestro amado
Papa Juan Pablo II. Habria cumplido
85 afos y estamos seguros de que
desde alla arriba nos ve y esta con
nosotros. En esta ocasidon queremos
expresar nuestra profunda gratitud
al Sefior por el don de este Papay
queremos también dar gracias al
Papa por todo lo que hizo y sufrid.

1. Acaba de resonar, en su sencillez y
belleza, el salmo 112, verdadero
portico a una pequefia coleccion de
salmos que va del 112 al 117,
convencionalmente llamada "el
Hallel egipcio". Es el aleluya, o sea, el
canto de alabanza que exalta la
liberacion de la esclavitud del faraon
y la alegria de Israel al servir al
Sefior en libertad en la tierra
prometida (cf. Sal 113).



No por nada la tradicion judia habia
unido esta serie de salmos a la
liturgia pascual. La celebracion de
ese acontecimiento, segun sus
dimensiones histdrico-sociales y
sobre todo espirituales, se sentia
como signo de la liberacion del mal
en sus multiples manifestaciones.

El salmo 112 es un breve himno que,
en el original hebreo, consta sélo de
sesenta palabras, todas ellas
impregnadas de sentimientos de
confianza, alabanza y alegria.

2. La primera estrofa (cf. Sal 112,1-3)
exalta "el nombre del Sefior", que,
como es bien sabido, en el lenguaje
biblico indica a la persona misma de
Dios, su presencia viva y operante en
la historia humana.

Tres veces, con insistencia
apasionada, resuena "el nombre del
Sefior" en el centro de la oracion de
adoracion. Todo el ser y todo el
tiempo —"desde la salida del sol



hasta su ocaso", dice el Salmista (v. 3)
— estad implicado en una unica
accion de gracias. Es como si se
elevara desde la tierra una plegaria
incesante al cielo para ensalzar al
Sefior, Creador del cosmos y Rey de
la historia.

3. Precisamente a través de este
movimiento hacia las alturas, el
Salmo nos conduce al misterio
divino. En efecto, la segunda parte
(cf. vv. 4-6) celebra la trascendencia
del Sefior, descrita con imagenes
verticales que superan el simple
horizonte humano. Se proclama: "el
Sefior se eleva sobre todos los
pueblos”, "se eleva en su trono", y
nadie puede igualarse a €l; incluso
para mirar al cielo debe "abajarse",
porque "su gloria esta sobre el
cielo” (v. 4).

La mirada divina se dirige a toda la
realidad, a los seres terrenos y a los
celestes. Sin embargo, sus 0jos no son



altaneros y lejanos, como los de un
frio emperador. El Sefior —dice el
Salmista— "se abaja para mirar" (v.
6).

4. Asi, se pasa al ultimo movimiento
del Salmo (cf. vv. 7-9), que desvia la
atencion de las alturas celestes a
nuestro horizonte terreno. El Sefior
se abaja con solicitud por nuestra
pequeiiez e indigencia, que nos
impulsaria a retraernos por timidez.
El, con su mirada amorosa y con su
compromiso eficaz, se dirige a los
ultimos y a los desvalidos del mundo:
"Levanta del polvo al desvalido; alza
de la basura al pobre" (v. 7).

Por consiguiente, Dios se inclina
hacia los necesitados y los que
sufren, para consolarlos; y esta
palabra encuentra su mayor
densidad, su mayor realismo en el
momento en que Dios se inclina
hasta el punto de encarnarse, de
hacerse uno de nosotros, y



precisamente uno de los pobres del
mundo. Al pobre le otorga el mayor
honor, el de "sentarlo con los
principes", si, "con los principes de su
pueblo” (v. 8). A la mujer solay
estéril, humillada por la antigua
sociedad como si fuera una rama
seca e inutil, Dios le da el honor y la
gran alegria de tener muchos hijos
(cf. v. 9). El Salmista, por tanto, alaba
a un Dios muy diferente de nosotros
por su grandeza, pero al mismo
tiempo muy cercano a sus criaturas
que sufren.

Es facil intuir en estos versiculos
finales del salmo 112 la prefiguracion
de las palabras de Maria en el
Magnificat, el cantico de las opciones
de Dios que "mira la humillacion de
su esclava". Maria, mas radical que
nuestro salmo, proclama que Dios
"derriba del trono a los poderosos y
enaltece a los humildes" (cf. Lc 1, 48.
52; Sal 112, 6-8).



5. Un "himno vespertino” muy
antiguo, conservado en las asi
llamadasConstituciones de los
Apostoles (VII, 48), recoge y
desarrolla el inicio gozoso de nuestro
salmo. Lo recordamos aqui, al final
de nuestra reflexion, para poner de
relieve la relectura "cristiana" que la
comunidad primitiva hacia de los
salmos: "Alabad, ninos, al Sefor;
alabad el nombre del Sefior. Te
alabamos, te cantamos, te
bendecimos, por tu inmensa gloria.
Sefior Rey, Padre de Cristo, Cordero
inmaculado que quita el pecado del
mundo. A ti la alabanza, a ti el
himno, a ti la gloria, a Dios Padre por
el Hijo en el Espiritu Santo, por los
siglos de los siglos. Ameén" (S. Pricoco
M. Simonetti, La preghiera dei
cristiani, Milan 2000, p. 97).

Salmo 112

1 jAleluya! Alaben, servidores del
Sefor,



alaben el nombre del Sefior.
2 Bendito sea el nombre del Sefor,
desde ahora y para siempre.

3 Desde la salida del sol hasta su
ocaso,

sea alabado el nombre del Sefior.

4 E] Senor esta sobre todas las
naciones,

su gloria se eleva sobre el cielo,

5 ¢Quién es como el Sefior, nuestro
Dios,

que tiene su morada en las alturas,
6 y se inclina para contemplar

el cielo y la tierra?

7 El levanta del polvo al desvalido,

alza al pobre de su miseria,



8 para hacerlo sentar entre los
nobles,

entre los nobles y su pueblo;

9 él honra a la mujer estéril en su
hogar,

haciendo de ella una madre feliz.

Volver al comentario

Accion de gracias en el templo

Miércoles 25 de mayo de 2005
Salmo 115

1. El salmo 115, con el que acabamos
de orar, siempre se ha utilizado en la
tradicion cristiana, desde san Pablo,
el cual, citando su inicio segun la
traduccion griega de los Setenta,
escribe asi a los cristianos de Corinto:
"Teniendo aquel espiritu de fe
conforme a lo que esta escrito: "Crei,
por eso hablé", también nosotros



creemos, y por eso hablamos" (2Co
4,13).

El Apdstol se siente espiritualmente
de acuerdo con el salmista en la
serena confianza y en el sincero
testimonio, a pesar de los
sufrimientos y las debilidades
humanas. Escribiendo a los
Romanos, san Pablo utilizara el
versiculo 2 del Salmo y presentara
un contraste entre el Dios fiel y el
hombre incoherente: "Dios es veraz y
todo hombre mentiroso" (Rm 3,4).

La tradicion cristiana ha leido, orado
e interpretado el texto en diversos
contextos y asi se aprecia toda la
riqueza y la profundidad de la
palabra de Dios, que abre nuevas
dimensiones y nuevas situaciones.

Al inicio se ley0 sobre todo como un
texto del martirio, pero luego,
cuando la Iglesia alcanzo la paz, se
transformo cada vez mas en texto



eucaristico, por la referencia al "caliz
de la salvacion".

En realidad, Cristo es el primer
martir. Dio su vida en un contexto de
odio y de falsedad, pero transformo
esta pasion —y asi también este
contexto— en la Eucaristia: en una
fiesta de accion de gracias. La
Eucaristia es accion de gracias:
"Alzaré el cdliz de la salvacion".

2. El salmo 115, en el original hebreo,
constituye una unica composicion
con el salmo anterior, el 114. Ambos
constituyen una accion de gracias
unitaria, dirigida al Sefior que libera
de la pesadilla de 1a muerte, de los
contextos de odio y mentira.

En nuestro texto aflora la memoria
de un pasado angustioso: el orante
ha mantenido en alto la antorcha de
la fe, incluso cuando a sus labios
asomaba la amargura de la
desesperacion y de la infelicidad (cf.
Sal 115,10). En efecto, a su alrededor



se elevaba una especie de cortina
gélida de odio y engafio, porque el
préjimo se manifestaba falso e infiel
(cf. v. 11). Pero la suplica se
transforma ahora en gratitud porque
el Sefior ha permanecido fiel en este
contexto de infidelidad, ha sacado a
su fiel del remolino oscuro de la
mentira (cf. v. 12). Y asi este salmo es
siempre para nosotros un texto de
esperanza, porque el Sefior no nos
abandona ni siquiera en las
situaciones dificiles; por ello,
debemos mantener elevada la
antorcha de la fe.

Por eso, el orante se dispone a
ofrecer un sacrificio de accion de
gracias, durante el cual se bebera en
el caliz ritual, la copa de la libacion
sagrada, que es signo de gratitud por
la liberacion (cf. v. 13) y encuentra su
realizacion plena en el caliz del
Sefior. Asi pues, la liturgia es la sede
privilegiada para elevar la alabanza
grata al Dios salvador.



3. En efecto, no solo se alude al rito
sacrificial, sino también, de forma
explicita, a la asamblea de "todo el
pueblo”, en cuya presencia el orante
cumple su voto y testimonia su fe (cf.
v. 14). En esta circunstancia hara
publica su accion de gracias,
consciente de que, incluso cuando se
cierne sobre él la muerte, el Sefior lo
acompafia con amor. Dios no es
indiferente ante el drama de su
criatura, sino que rompe sus cadenas
(cf. v. 16).

El orante, salvado de la muerte, se
siente "siervo" del Sefor, "hijo de su
esclava" (cf. v. 16), una hermosa
expresion oriental para indicar a
quien ha nacido en la misma casa del
amo. El salmista profesa
humildemente y con alegria su
pertenencia a la casa de Dios, a la
familia de las criaturas unidas a él en
el amor y en la fidelidad.



4. El Salmo, reflejando las palabras
del orante, concluye evocando de
nuevo el rito de accion de gracias
que se celebrara en el marco del
templo (cf. vv. 17-19). Asi su oracion
se situara en un ambito comunitario.
Se narra su historia personal para
que sirva de estimulo a creer y amar
al Sefior. En el fondo, por tanto,
podemos descubrir a todo el pueblo
de Dios mientras da gracias al Sefior
de la vida, el cual no abandona al
justo en el seno oscuro del dolor y de
la muerte, sino que lo guia a la
esperanzay a la vida.

5. Concluyamos nuestra reflexion
con las palabras de san Basilio
Magno, el cual, en la Homilia sobre el
salmo 115, comenta asi la pregunta y
la respuesta recogidas en el Salmo:
«"¢Como pagaré al Sefior todo el bien
que me ha hecho? Alzaré el cdliz de
la salvacion". El salmista ha
comprendido los numerosisimos
dones recibidos de Dios: del no ser ha



sido llevado al ser, ha sido plasmado
de la tierra y dotado de razon...;
luego ha conocido la economia de la
salvacion en favor del género
humano, reconociendo que el Sefior
se ha entregado a si mismo en
redencion en lugar de todos
nosotros, y, buscando entre todas las
cosas que le pertenecen, no sabe cual
don sera digno del Sefior. "¢Como
pagaré al Sefior?". No con sacrificios
ni con holocaustos..., sino con toda
mi vida. Por eso, dice: "Alzaré el caliz
de la salvacion”, llamando caliz al
sufrimiento en la lucha espiritual, al
resistir al pecado hasta la muerte.
Esto, por lo demas, es 1o que nos
ensefo nuestro Salvador en el
Evangelio: "Padre, si es posible, pase
de mi este caliz"; y de nuevo a los
discipulos, "¢Podéis beber el caliz
que yo he de beber?", significando
claramente la muerte que aceptaba
para la salvacion del mundo» (PG
XXX, 109), transformando asi el
mundo del pecado en un mundo



redimido, en un mundo de accion de
gracias por la vida que nos ha dado
el Sefior.

Salmo 115

1 Amo al Sefior, porque él escucha
el clamor de mi suplica,

2 porque inclina su oido hacia mi,
cuando yo lo invoco.

3 Los lazos de la muerte me
envolvieron,

me alcanzaron las redes del Abismo,
cai en la angustia y la tristeza;

4 entonces invoqué al Sefior:

«jPor favor, salvame la vida!».

5 El Sefior es justo y bondadoso,

nuestro Dios es compasivo;



6 el Sefior protege a los sencillos:
yo estaba en la miseria y me salva.
7 Alma mia, recobra la calma,

porque el Sefior ha sido bueno
contigo.

8 El libré mi vida de la muerte,
mis ojos de las lagrimas
y mis pies de la caida.

9 Yo caminaré en la presencia del
Sefior,

en la tierra de los vivientes.

10 Tenia confianza, incluso cuando
dije:

«jQué grande es mi desgracia!».

11 Yo, que en mi turbacidn llegué a
decir:



«jLos hombres son todos
mentirosos!».

12 ¢Con qué pagaré al Sefior
todo el bien que me hizo?

13 Alzaré la copa de la salvacion
e invocaré el nombre del Sefior.
14 Cumpliré mis votos al Sefior,
en presencia de todo su pueblo.
15 jQué penosa es para el Sefior
la muerte de sus amigos!

16 Yo, Sefior, soy tu servidor,

tu servidor, 1o mismo que mi madre:
por eso rompiste mis cadenas.

17 Te ofreceré un sacrificio de
alabanza,

e invocaré el nombre del Sefior.



18 Cumpliré mis votos al Sefior,

en presencia de todo su pueblo,

19 en los atrios de la Casa del Sefior,
en medio de ti, Jerusalén.

jAleluya!

Volver al comentario
Cristo, siervo de Dios

Miércoles 1 de junio de 2005
Filipenses 2,6-11

1. En toda celebracion dominical de
Visperas, la liturgia nos propone el
breve pero denso himno cristolégico
de la carta a los Filipenses (cf. Flp
2,6-11). Vamos a reflexionar ahora
sobre la primera parte de ese himno
(cf. vv. 6-8), que acaba de resonar,
donde se describe el paradojico
"despojarse" del Verbo divino, que



renuncia a su gloria y asume la
condicion humana.

Cristo encarnado y humillado en la
muerte mas infame, la de la
crucifixion, se propone como modelo
vital para el cristiano. En efecto, este,
como se afirma en el contexto, debe
tener "los mismos sentimientos de
Cristo Jesus" (v. 5), sentimientos de
humildad y donacion,
desprendimiento y generosidad.

2. Ciertamente, Cristo posee la
naturaleza divina con todas sus
prerrogativas. Pero esta realidad
trascendente no se interpreta y vive
con vistas al poder, a la grandeza y al
dominio. Cristo no usa su igualdad
con Dios, su dignidad gloriosa y su
poder como instrumento de triunfo,
signo de distancia y expresion de
supremacia aplastante (cf. v. 6). Al
contrario, €l "se despojd", se vacio a
si mismo, sumergiéndose sin
reservas en la miserable y débil



condicion humana. La forma
(morphe) divina se oculta en Cristo
bajo la "forma" (morphe) humana, es
decir, bajo nuestra realidad marcada
por el sufrimiento, la pobreza, el
limite y la muerte (cf. v. 7).

Asi pues, no se trata de un simple
revestimiento, de una apariencia
mudable, como se creia que sucedia
a las divinidades de la cultura
grecorromana: la realidad de Cristo
es divina en una experiencia
auténticamente humana. Dios no
solo toma apariencia de hombre,
sino que se hace hombre y se
convierte realmente en uno de
nosotros, se convierte realmente en
"Dios con nosotros"; no se limita a
mirarnos con benignidad desde el
trono de su gloria, sino que se
sumerge personalmente en la
historia humana, haciéndose "carne",
es decir, realidad fragil,
condicionada por el tiempo y el
espacio (cf. Jn 1,14).



3. Esta participacion radical y
verdadera en la condicién humana,
excluido el pecado (cf. Hb 4,15), lleva
a Jesus hasta la frontera que es el
signo de nuestra finitud y caducidad,
la muerte. Ahora bien, su muerte no
es fruto de un mecanismo oscuro o
de una ciega fatalidad: nace de su
libre opcion de obediencia al
designio de salvacion del Padre (cf.
Flp 2,8).

El Apostol afiade que la muerte a la
que Jesus sale al encuentro es la
muerte de cruz, es decir, la mas
degradante, pues asi quiere ser
verdaderamente hermano de todo
hombre y de toda mujer, incluso de
los que se ven arrastrados a un fin
atroz e ignominioso.

Pero precisamente en su pasion y
muerte Cristo testimonia su adhesion
libre y consciente a la voluntad del
Padre, como se lee en la carta a los
Hebreos: "A pesar de ser Hijo,



aprendio, sufriendo, a obedecer" (Hb
5,8).

Detengdmonos aqui, en nuestra
reflexion sobre la primera parte del
himno cristologico, centrado en la
encarnacion y en la pasion
redentora. Mas adelante tendremos
ocasion de profundizar en el
itinerario sucesivo, el pascual, que
lleva de la cruz a la gloria. Creo que
el elemento fundamental de esta
primera parte del himno es la
invitacion a tener los mismos
sentimientos de Jesus. Tener los
mismos sentimientos de Jesus
significa no considerar el poder, la
riqueza, el prestigio como los valores
supremos de nuestra vida, porque en
el fondo no responden a la sed mas
profunda de nuestro espiritu, sino
abrir nuestro corazon al Otro, llevar
con el Otro el peso de nuestra vida y
abrirnos al Padre del cielo con
sentido de obediencia y confianza,
sabiendo que precisamente



obedeciendo al Padre seremos libres.
Tener los mismos sentimientos de
Jesus ha de ser el ejercicio diario de
los cristianos.

4. Concluyamos nuestra reflexion
con un gran testigo de la tradicion
oriental, Teodoreto, que fue obispo
de Ciro, en Siria, en el siglo V: "La
encarnacion de nuestro Salvador
representa la mas elevada
realizacion de la solicitud divina en
favor de los hombres. En efecto, ni el
cielo ni la tierra, ni el mar ni el aire,
ni el sol ni la luna, ni los astros ni
todo el universo visible e invisible,
creado por su palabra o mas bien
sacado a la luz por su palabra segun
su voluntad, indican su
inconmensurable bondad como el
hecho de que el Hijo unigénito de
Dios, el que subsistia en la naturaleza
de Dios (cf. Flp 2,6), reflejo de su
gloria, impronta de su ser (cf. Hb 1,3),
que existia en el principio, estaba en
Dios y era Dios, por el cual fueron



hechas todas las cosas (cf. Jn 1,1-3),
después de tomar la condicion de
esclavo, aparecio en forma de
hombre, por su figura humana fue
considerado hombre, se le vio en la
tierra, se relacioné con los hombres,
cargo con nuestras debilidades y
tomo sobre si nuestras
enfermedades" (Discursos sobre la
divina Providencia, 10: Collana di testi
patristici, LXXV, Roma 1998, pp.
250-251).

Teodoreto de Ciro prosigue su
reflexion poniendo de relieve
precisamente el estrecho vinculo,
que se destaca en el himno de la
carta a los Filipenses, entre la
encarnacion de Jesus y la redencion
de los hombres. "El Creador, con
sabiduria y justicia, actuo por
nuestra salvacion, dado que no quiso
servirse solo de su poder para
concedernos el don de la libertad ni
armar unicamente la misericordia
contra aquel que ha sometido al



género humano, para que aquel no
acusara a la misericordia de
injusticia, sino que invento un
camino rebosante de amor a los
hombres vy, a la vez, dotado de
justicia. En efecto, después de unir a
sila naturaleza del hombre ya
vencida, la lleva a la lucha y la
prepara para reparar la derrota, para
vencer a aquel que un tiempo habia
logrado inicuamente la victoria, para
librarse de la tirania de quien
cruelmente la habia hecho esclava y
para recobrar la libertad

originaria" (ib., pp. 251-252).

Filipenses 2,6-11
6 EL, que era de condicion divina,

no considero esta igualdad con Dios

como algo que debia guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonado a si
mismo,



tomando la condicion de servidor

y haciéndose semejante a los
hombres.

Y presentandose con aspecto
humano,

8 se humillo hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.
9 Por eso, Dios lo exalto

y le dio el Nombre que esta sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesus,
se doble toda rodilla

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Sefior».



Volver al comentario

Grandes son las obras del
Seior

Miércoles 8 de junio de 2005
Salmo 110
Queridos hermanos y hermanas:

1. Hoy sentimos un viento fuerte. El
viento en la sagrada Escritura es
simbolo del Espiritu Santo.
Esperamos que el Espiritu Santo nos
ilumine ahora en la meditacion del
salmo 110, que acabamos de
escuchar. Este salmo encierra un
himno de alabanza y accion de
gracias por los numerosos beneficios
que definen a Dios en sus atributos y
en su obra de salvacion: se habla de

mon

"misericordia”, "clemencia",

m o

"justicia", "fuerza", "verdad",
"rectitud", "fidelidad", "alianza",

"obras", "maravillas", incluso de



"alimento" que él da v, al final, de su
"nombre" glorioso, es decir, de su
persona. Asi pues, la oracion es
contemplacion del misterio de Dios y
de las maravillas que realiza en la
historia de la salvacion.

2. E1 Salmo comienza con el verbo de
accion de gracias que se eleva del
corazon del orante, pero también de
toda la asamblea liturgica (cf. v. 1). El
objeto de esta oracion, que incluye
también el rito de la accion de
gracias, se expresa con la palabra
"obras" (cf. vv. 2. 3. 6. 7). Esas obras
son las intervenciones salvificas del
Sefior, manifestacion de su

"justicia" (cf. v. 3), término que en el
lenguaje biblico indica ante todo el
amor que genera salvacion.

Por tanto, el nucleo del Salmo se
transforma en un himno a la alianza
(cf. vv. 4-9), al vinculo intimo que
une a Dios con su pueblo y que
comprende una serie de actitudes y



gestos. Asi, se habla de "misericordia
y clemencia” (cf. v. 4), ala luz de la
gran proclamacion del Sinai: "El
Senor, el Senor, Dios misericordioso
y clemente, tardo a la colera y rico en
amor y fidelidad" (Ex 34,6).

La "clemencia" es la gracia divina
que envuelve y transfigura al fiel,
mientras que la "misericordia” en el
original hebreo se expresa con un
término caracteristico que remite a
las "visceras" maternas del Sefior,
mas misericordiosas aun que las de
una madre (cf. Is 49,15).

3. Este vinculo de amor incluye el
don fundamental del alimento y, por
tanto, de la vida (cf. Sal 110,5), que,
en la relectura cristiana, se
identificara con la Eucaristia, como
dice san Jeronimo: "Como alimento
dio el pan bajado del cielo; si somos
dignos de él,

alimentémonos" (Breviarium in
Psalmos,110: PL XXVI, 1238-1239).



Luego viene el don de la tierra, "la
heredad de los gentiles" (Sal110, 6),
que alude al grandioso episodio del
Exodo, cuando el Sefior se reveld
como el Dios de la liberacion. Por
tanto, la sintesis del cuerpo central
de este canto se ha de buscar en el
tema del pacto especial entre el
Sefior y su pueblo, como declara de
modo lapidario el versiculo 9:
"Ratifico para siempre su alianza".

4. El salmo 110 concluye con la
contemplacion del rostro divino, de
la persona del Sefior, expresada a
través de su "nombre" santo y
trascendente. Luego, citando un
dicho sapiencial (cf. Pr 1,7; 9,10;
15,33), el salmista invita a todos los
fieles a cultivar el "temor del

Sefior" (Sal 110,10), principio de la
verdadera sabiduria. Este término no
se refiere al miedo ni al terror, sino
al respeto serio y sincero, que es
fruto del amor, a la adhesion genuina
y activa al Dios liberador. Y, si las



primeras palabras del canto habian
sido una accion de gracias, las
ultimas son una alabanza: del mismo
modo que la justicia salvifica del
Sefior "dura por siempre" (v. 3), asi la
gratitud del orante no tiene pausa:
"La alabanza del Sefior dura por
siempre" (v. 10).

Para resumir, el Salmo nos invita al
final a descubrir las muchas cosas
buenas que el Sefior nos da cada dia.
Nosotros vemos mas facilmente los
aspectos negativos de nuestra vida.
El Salmo nos invita a ver también las
cosas positivas, los numerosos dones
que recibimos, para sentir asi la
gratitud, porque solo un corazon
agradecido puede celebrar
dignamente la gran liturgia de la
gratitud, la Eucaristia.

5. Para concluir nuestra reflexion,
quisiéramos meditar con la tradicion
eclesial de los primeros siglos
cristianos el versiculo final con su



célebre declaracion, reiterada en
otros lugares de la Biblia (cf. Pr 1,7):
"El principio de la sabiduria es el
temor del Sefior” (Sal 110,10).

El escritor cristiano Barsanufio de
Gaza, en la primera mitad del siglo
VI, lo comenta asi: "¢Qué es principio
de la sabiduria sino abstenerse de
todo lo que desagrada a Dios? ¢Y de
qué modo uno puede abstenerse sino
evitando hacer algo sin haber pedido
consejo, o no diciendo nada que no
se deba decir, y ademas
considerandose a si mismo loco,
tonto, despreciable y totalmente
inutil?" (Epistolario,234: Collana di
testi patristici, XCIII, Roma 1991, pp.
265-266).

Con todo, Juan Casiano, que vivio
entre los siglos IV y V, preferia
precisar que "hay una gran
diferencia entre el amor, al que nada
le falta y que es el tesoro de la
sabiduria y de la ciencia, y el amor



imperfecto, denominado "principio
de la sabiduria"; este, por contener
en si la idea del castigo, queda
excluido del corazon de los perfectos
al llegar la plenitud del

amor" (Conferencias a los monjes, 2,
11, 13: Collana di testi patristici, CLVI,
Roma 2000, p. 29). Asi, en el camino
de nuestra vida hacia Cristo, el temor
servil que hay al inicio es sustituido
por un temor perfecto, que es amor,
don del Espiritu Santo.

Salmo 110

1 Doy gracias al Sefior de todo
corazon,

en la reunion y en la asamblea de los
justos.

2 Grandes son las obras del Sefior:

los que las aman desean
comprenderlas.

3 Su obra es esplendor y majestad,



su justicia permanece para siempre.
4 El hizo portentos memorables,

el Sefior es bondadoso y compasivo.
5 Proveyo de alimento a sus fieles

y se acuerda eternamente de su
alianza.

6 Manifest6 a su pueblo el poder de
sus obras,

dandole la herencia de las naciones.

7 Las obras de sus manos son verdad
y justicia;

todos sus preceptos son indefectibles:
8 estan afianzados para siempre

y establecidos con lealtad y rectitud.
9 El envié la redencién a su pueblo,

promulgo su alianza para siempre:



Su Nombre es santo y temible.

10 El temor del Sefor es el comienzo
de la sabiduria:

son prudentes los que lo practican.
Su alabanza por siempre permanece.

Volver al comentario

El Seiior, esperanza del
pueblo

Miércoles 15 de junio de 2005
Salmo 122
Queridos hermanos y hermanas:

Por desgracia, habéis sufrido bajo la
lluvia. Ahora esperamos que el
tiempo mejore.

1. Jesus, en el evangelio, afirma con
gran fuerza que el ojo es un simbolo
que refleja el yo profundo, es un
espejo del alma (cf. Mt 6,22-23). Pues



bien, el salmo 122, que se acaba de
proclamar, incluye un entramado de
miradas: el fiel eleva sus ojos hacia el
Sefior y espera una reaccion divina,
para captar un gesto de amor, una
mirada de benevolencia. También
nosotros elevamos nuestra mirada y
esperamos un gesto de benevolencia
del Sefior.

A menudo en el Salterio se habla de
la mirada del Altisimo, el cual
"observa desde el cielo a los hijos de
Adan, para ver si hay alguno sensato
que busque a Dios" (Sal 13,2). El
salmista, como hemos escuchado,
utiliza la imagen del esclavo y de la
esclava, que estan pendientes de su
sefior a la espera de una decision
liberadora.

Aunque la escena corresponde a la
situacion del mundo antiguo y a sus
estructuras sociales, la idea es clara y
significativa: esa imagen, tomada del
mundo del Oriente antiguo, quiere



exaltar la adhesion del pobre, la
esperanza del oprimido y la
disponibilidad del justo con respecto
al Sefior.

2. El orante espera que las manos
divinas se muevan, porque actuan
segun la justicia, destruyendo el mal.
Por eso, en el Salterio el orante a
menudo eleva los ojos hacia el Sefior
poniendo en él su esperanza: "Tengo
los ojos puestos en el Sefior, porque
€l saca mis pies de la red" (Sal 24,15),
mientras "se me nublan los ojos de
tanto aguardar a mi Dios" (Sal 68,4).

El salmo 122 es una suplica en la que
la voz de un fiel se une a la de toda la
comunidad. En efecto, el Salmo pasa
de la primera persona singular —"A
ti levanto mis ojos"— a la plural
"nuestros o0jos" y "Dios mio, ten
misericordia de nosotros" (cf. vv.
1-3). Se expresa la esperanza de que
las manos del Sefior se abran para
derramar dones de justicia y



libertad. El justo espera que la
mirada de Dios se revele en toda su
ternura y bondad, como se lee en la
antigua bendicion sacerdotal del
libro de los Numeros: "Ilumine el
Sefior su rostro sobre tiy te sea
propicio; el Sefior te muestre su
rostro y te conceda la paz" (Nm
6,25-26).

3. La segunda parte del Salmo,
caracterizada por la invocacion:
"Misericordia, Dios mio,
misericordia" (Sal 122,3), muestra
cuan importante es la mirada
amorosa de Dios. Esta en
continuidad con el final de la
primera parte, donde se reafirma la
confianza "en el Sefior, Dios nuestro,
esperando su misericordia” (v. 2).

Los fieles necesitan una intervencion
de Dios, porque se encuentran en
una situacion lamentable de
desprecio y burlas por parte de gente
prepotente. El salmista utiliza aqui la



imagen de la saciedad: "Estamos
saciados de desprecios; nuestra alma
esta saciada del sarcasmo de los
satisfechos, del desprecio de los
orgullosos" (vv. 3-4).

A la tradicional saciedad biblica de
alimento y de afios, considerada un
signo de la bendicion divina, se
opone una intolerable saciedad,
constituida por una cantidad
exorbitante de humillaciones. Y nos
consta que hoy también numerosas
naciones, numerosas personas
realmente estan saciadas de burlas,
demasiado saciadas del sarcasmo de
los satisfechos, del desprecio de los
orgullosos.

Pidamos por ellos y ayudemos a estos
hermanos nuestros humillados.

Por eso, los justos han puesto su
causa en manos del Sefior y €l no
permanece indiferente a esos 0jos
implorantes, no ignora su



invocacion, y la nuestra, ni defrauda
su esperanza.

4. Al final, demos la palabra a san
Ambrosio, el gran arzobispo de
Milan, el cual, con el espiritu del
salmista, pondera poéticamente la
obra que Dios realiza a favor nuestro
en Jesus, nuestro Salvador: "Cristo lo
es todo para nosotros. Si quieres
curar una herida, él es médico; si
tienes sed, es fuente; si estas
oprimido por la iniquidad, es justicia;
si necesitas ayuda, es fuerza; si temes
la muerte, es vida; si deseas el cielo,
es camino; si huyes de las tinieblas,
es luz; si buscas alimento, es

comida" (La virginidad, 99: SAEMO,
X1V, 2, Milan-Roma 1989, p. 81).

Salmo 122

1 Canto de peregrinacion.
Levanto mis ojos hacia ti,

que habitas en el cielo.



2 Como los ojos de los servidores
estan fijos en las manos de su sefior,
y los ojos de la servidora

en las manos de su duefia:

asi miran nuestros ojos al Sefior,
nuestro Dios,

hasta que se apiade de nosotros.
3 iTen piedad, Sefior,
ten piedad de nosotros,

porque estamos hartos de
desprecios!

4 Nuestra alma esta saturada
de la burla de los arrogantes,
del desprecio de los orgullosos.

Volver al comentario



Nuestro auxilio es el nombre
del Seiior

Miércoles 22 de junio de 2005
Salmo 123
Queridos hermanos y hermanas:

1. El salmo 123, que acabamos de
proclamar, es un canto de accion de
gracias entonado por toda la
comunidad orante, que eleva a Dios
la alabanza por el don de la
liberacion. El salmista proclama al
inicio esta invitacion: "Que lo diga
Israel" (v. 1), estimulando asi a todo
el pueblo a elevar una accion de
gracias viva y sincera al Dios
salvador. Si el Sefior no hubiera
estado de parte de las victimas, ellas,
con sus escasas fuerzas, habrian sido
impotentes para liberarse y los
enemigos, como monstruos, las
habrian desgarrado y triturado.



Aunque se ha pensado en algun
acontecimiento historico particular,
como el fin del exilio babildnico, es
mas probable que el salmo sea un
himno compuesto para dar gracias a
Dios por los peligros evitados y para
implorar de él la liberacion de todo
mal. En este sentido es un salmo muy
actual.

2. Después de la alusion inicial a
ciertos "hombres" que asaltaban a los
fieles y eran capaces de "tragarlos
vivos" (cf. vv. 2-3), dos son los
momentos del canto. En la primera
parte dominan las aguas que
arrollan, para la Biblia simbolo del
caos devastador, del mal y de la
muerte: "Nos habrian arrollado las
aguas, llegandonos el torrente hasta
el cuello; nos habrian llegado hasta el
cuello las aguas espumantes” (vv.
4-5). El orante experimenta ahora la
sensacion de encontrarse en una
playa, salvado milagrosamente de la
furia impetuosa del mar.



La vida del hombre esta plagada de
asechanzas de los malvados, que no
sOlo atentan contra su existencia,
sino que también quieren destruir
todos los valores humanos. Vemos
como estos peligros existen también
ahora. Pero —podemos estar seguros
también hoy— el Sefior se presenta
para proteger al justo, y lo salva,
como se canta en el salmo 17: "El
extiende su mano de lo alto para
asirme, para sacarme de las
profundas aguas; me libera de un
enemigo poderoso, de mis
adversarios mas fuertes que yo. (...)
El Sefior fue un apoyo para mi; me
saco a espacio abierto, me salvo
porque me amaba" (vv. 17-20).
Realmente, el Sefior nos ama; esta es
nuestra certeza, el motivo de nuestra
gran confianza.

3. En la segunda parte de nuestro
canto de accion de gracias se pasa de
la imagen marina a una escena de
caza, tipica de muchos salmos de



suplica (cf. Sal 123,6-8). En efecto, se
evoca un fiera que aprieta entre sus
fauces una presa, o la trampa del
cazador, que captura un pajaro. Pero
la bendicion expresada por el Salmo
nos permite comprender que el
destino de los fieles, que era un
destino de muerte, ha cambiado
radicalmente gracias a una
intervencion salvifica: "Bendito sea
el Sefior, que no nos entrego en presa
a sus dientes; hemos salvado la vida
como un pdjaro de la trampa del
cazador: la trampa se rompio y
escapamos" (vv. 6-7).

La oracion se transforma aqui en un
suspiro de alivio que brota de lo
profundo del alma: aunque se
desvanezcan todas las esperanzas
humanas, puede aparecer la fuerza
liberadora divina. Por tanto, el Salmo
puede concluir con una profesion de
fe, que desde hace siglos ha entrado
en la liturgia cristiana como premisa
ideal de todas nuestras oraciones:



"Adiutorium nostrum in nomine
Domini, qui fecit caelum et terram",
"Nuestro auxilio es el nombre del
Sefior, que hizo el cielo y la tierra" (v.
8). En particular, el Todopoderoso
esta de parte de las victimas y de los
perseguidos, "que claman a él dia 'y
noche", y "les hara justicia

pronto” (cf. Lc 18,7-8).

4. San Agustin hace un comentario
articulado de este salmo. En un
primer momento, observa que
cantan adecuadamente este salmo
los "miembros de Cristo que han
conseguido la felicidad". Asi pues, en
particular, "lo han cantado los santos
martires, los cuales, habiendo salido
de este mundo, estan con Cristo en la
alegria, dispuestos a retomar
incorruptos los mismos cuerpos que
antes eran corruptibles. En vida
sufrieron tormentos en el cuerpo,
pero en la eternidad estos tormentos
se transformaran en adornos de
justicia". Y San Agustin habla de los



martires de todos los siglos, también
del nuestro.

Sin embargo, en un segundo
momento, el Obispo de Hipona nos
dice que también nosotros, no sélo
los bienaventurados en el cielo,
podemos cantar este salmo con
esperanza. Afirma: "También a
nosotros nos sostiene una segura
esperanza, y cantaremos con jubilo.
En efecto, para nosotros no son
extrafos los cantores de este salmo...
Por tanto, cantemos todos con un
mismo espiritu: tanto los santos que
ya poseen la corona, como nosotros,
que con el afecto nos unimos en la
esperanza a su corona. juntos
deseamos aquella vida que aqui en la
tierra no tenemos, pero que no
podremos tener jamas si antes no la
hemos deseado".

San Agustin vuelve entonces a la
primera perspectiva y explica:
"Reflexionan los santos en los



sufrimientos que han pasado, y
desde el lugar de bienaventuranzay
de tranquilidad donde ahora se
hallan miran el camino recorrido
para llegar alla; y, como habria sido
dificil conseguir la liberacion si no
hubiera intervenido la mano del
Liberador para socorrerlos, llenos de
alegria exclaman: "Si el Sefior no
hubiera estado de nuestra parte". Asi
inicia su canto. Era tan grande su
jubilo, que ni siquiera han dicho de
qué habian sido

librados" (Esposizione sul Salmo
123,3: Nuova Biblioteca Agostiniana,
XXVIII, Roma 1977, p. 65).

Salmo 123

1 Si el Sefior no hubiera estado de
nuestra parte

—que lo diga Israel-,

2 si el Sefior no hubiera estado de
nuestra parte,



cuando los hombres se alzaron
contra nosotros,

3 nos habrian devorado vivos.

Cuando ardio6 su furor contra
nosotros,

4 las aguas nos habrian inundado,
un torrente nos habria sumergido,

5 nos habrian sumergido las aguas
turbulentas.

6 iBendito sea el Sefior,

que no nos entrego como presa de
sus dientes!

7 Nuestra vida se salvo como un
pajaro

de la trampa del cazador:

la trampa se rompiod y nosotros
escapamos.



8 Nuestra ayuda esta en el nombre
del Sefior,

que hizo el cielo y la tierra.

Volver al comentario

Dios salvador

Miércoles 6 de julio de 2005
Efesios 1,3-14
Queridos hermanos y hermanas:

1. Hoy no hemos escuchado un
salmo, sino un himno tomado de la
carta a los Efesios (cf. Ef1,3-14), un
himno que se repite en la liturgia de
las Visperas de cada una de las
cuatro semanas. Este himno es una
oracion de bendicion dirigida a Dios
Padre. Su desarrollo delinea las
diversas etapas del plan de salvacion
que se realiza a través de la obra de
Cristo.



En el centro de la bendicidon resuena
el vocablo griego mysterion, un
término asociado habitualmente a
los verbos de revelacion ("revelar",
"conocer", "manifestar"). En efecto,
este es el gran proyecto secreto que
el Padre habia conservado en si
mismo desde la eternidad (cf. v. 9), y
que decidio actuar y revelar "en la
plenitud de los tiempos" (cf. v. 10) en
Jesucristo, su Hijo.

En el himno las etapas de ese plan se
sefialan mediante las acciones
salvificas de Dios por Cristo en el
Espiritu. Ante todo —este es el
primer acto—, el Padre nos elige
desde la eternidad para que seamos
santos e irreprochables ante él por el
amor (cf. v. 4); después nos
predestina a ser sus hijos (cf. vv. 5-6);
ademas, nos redime y nos perdona
los pecados (cf. vv. 7-8); nos revela
plenamente el misterio de la
salvacion en Cristo (cf. vv. 9-10); v,
por ultimo, nos da la herencia eterna



(cf. vv. 11-12), ofreciéndonos ya
ahora como prenda el don del
Espiritu Santo con vistas a la
resurreccion final (cf. vv. 13-14).

2. Asi pues, son muchos los
acontecimientos salvificos que se
suceden en el desarrollo del himno.
Implican a las tres Personas de la
santisima Trinidad: se parte del
Padre, que es el iniciador y el artifice
supremo del plan de salvacion; se fija
la mirada en el Hijo, que realiza el
designio dentro de la historia; y se
llega al Espiritu Santo, que imprime
su "sello" a toda la obra de salvacion.
Nosotros, ahora, nos detenemos
brevemente en las dos primeras
etapas, las de la santidad y la
filiacion (cf. vv. 4-6).

El primer gesto divino, revelado y
actuado en Cristo, es la eleccion de
los creyentes, fruto de una iniciativa
libre y gratuita de Dios. Por tanto, al
principio, "antes de crear el



mundo" (v. 4), en la eternidad de
Dios, la gracia divina esta dispuesta a
entrar en accion. Me conmueve
meditar esta verdad: desde la
eternidad estamos ante los ojos de
Dios y él decidio salvarnos. El
contenido de esta llamada es nuestra
"santidad", una gran palabra.
Santidad es participacion en la
pureza del Ser divino. Pero sabemos
que Dios es caridad. Por tanto,
participar en la pureza divina
significa participar en la "caridad" de
Dios, configurarnos con Dios, que es
"caridad". "Dios es amor" (1Jn 4,8.
16): esta es la consoladora verdad
que nos ayuda a comprender que
"santidad" no es una realidad alejada
de nuestra vida, sino que, en cuanto
que podemos llegar a ser personas
que aman, con Dios entramos en el
misterio de la "santidad". El agape se
transforma asi en nuestra realidad
diaria. Por tanto, entramos en la
esfera sagrada y vital de Dios mismo.



3. En esta linea, se pasa a la otra
etapa, que también se contempla en
el plan divino desde la eternidad:
nuestra "predestinacion” a hijos de
Dios. No sélo criaturas humanas, sino
realmente pertenecientes a Dios
como hijos suyos.

San Pablo, en otro lugar (cf. Ga 4,5;
Rm 8,15. 23), exalta esta sublime
condicion de hijos que implica y
resulta de la fraternidad con Cristo,
el Hijo por excelencia, "primogénito
entre muchos hermanos" (Rm 8,29), y
la intimidad con el Padre celestial, al
que ahora podemos invocar Abbd, al
que podemos decir "padre querido"
con un sentido de verdadera
familiaridad con Dios, con una
relacion de espontaneidad y amor.
Por consiguiente, estamos en
presencia de un don inmenso, hecho
posible por el "beneplacito de la
voluntad" divina y por la "gracia",
luminosa expresion del amor que
salva.



4. Ahora, para concluir, citamos al
gran obispo de Milan, san Ambrosio,
que en una de sus cartas comenta las
palabras del apdstol san Pablo a los
Efesios, reflexionando precisamente
sobre el rico contenido de nuestro
himno cristologico. Subraya, ante
todo, la gracia sobreabundante con la
que Dios nos ha hecho hijos
adoptivos suyos en Cristo Jesus. "Por
eso, no se debe dudar de que los
miembros estan unidos a su cabeza,
sobre todo porque desde el principio
hemos sido predestinados a ser hijos
adoptivos de Dios, por

Jesucristo" (Lettera XVI ad Ireneo,
4:SAEMO, XIX, Milan-Roma 1988, p.
161).

El santo obispo de Milan prosigue su
reflexion afirmando: "¢Quién es rico,
sino el unico Dios, creador de todas
las cosas?". Y concluye: "Pero es
mucho mads rico en misericordia,
puesto que ha redimido a todosy,
como autor de la naturaleza, nos ha



transformado a nosotros, que segun
la naturaleza de la carne éramos
hijos de la ira y sujetos al castigo,
para que fuéramos hijos de la pazy
de la caridad" (n. 7: ib., p. 163).

Efesios 1,3-14

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en €], antes de la
creacion del mundo,

para que fuéramos santos

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 El nos predestind a ser sus hijos
adoptivos

por medio de Jesucristo,



conforme al beneplacito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia,

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En é1 hemos sido redimidos por su
sangre

y hemos recibido el perdon de los
pecados,

segun la riqueza de su gracia,
8 que Dios derramo sobre nosotros,

dandonos toda sabiduria y
entendimiento.

9 El nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso

que establecio de antemano en
Cristo,



10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra,

bajo un solo jefe, que es Cristo.

11 En é]l hemos sido constituidos
herederos,

y destinados de antemano —segun el
previo designio

del que realiza todas las cosas
conforme a su voluntad-

12 a ser aquellos que han puesto su
esperanza en Cristo,

para alabanza de su gloria.
13 En él, ustedes,

los que escucharon la Palabra de la
verdad,

la Buena Noticia de la salvacion,



y creyeron en ella,

también han sido marcados con un
sello

por el Espiritu Santo prometido.

14 Ese Espiritu es el anticipo de
nuestra herencia

y prepara la redencion del pueblo
que Dios adquirio para si,
para alabanza de su gloria.

Volver al comentario

Confiar en Dios como un niio
en brazos de su madre

Miércoles 10 de agosto de 2005
Salmo 130

Queridos hermanos y hermanas:



1. Hemos escuchado solo pocas
palabras, cerca de treinta en el
original hebreo del salmo 130. Sin
embargo, son palabras intensas, que
desarrollan un tema muy frecuente
en toda la literatura religiosa: la
infancia espiritual. De modo
espontaneo el pensamiento se dirige
inmediatamente a santa Teresa de
Lisieux, a su "caminito"”, a su
"permanecer pequefia" para "estar
entre los brazos de Jesus" (cf.
Manoscritto "C", 2r-3v: Opere
complete, Ciudad del Vaticano 1997,
pp. 235-236).

En efecto, en el centro del Salmo
resalta la imagen de una madre con
su hijo, signo del amor tiernoy
materno de Dios, como ya lo habia
presentado el profetaOseas: "Cuando
Israel era nifio, yo lo amé (...). Con
cuerdas humanas los atraia, con
lazos de amor, y era para ellos como
los que alzan a un nifio contra su



mejilla, me inclinaba hacia él y le
daba de comer” (Os 11,1. 4).

2. E1 Salmo comienza con la
descripcion de la actitud antitética a
la de la infancia, la cual es consciente
de su fragilidad, pero confia en la
ayuda de los demas. En cambio, el
Salmo habla de la ambicion del
corazon, la altaneria de los ojos y "las
grandezas y los prodigios" (cf. Sal
130,1). Es la representacion de la
persona soberbia, descrita con
términos hebreos que indican
"altaneria" y "exaltacion", la actitud
arrogante de quien mira a los demas
con aires de superioridad,
considerandolos inferiores a él.

La gran tentacion del soberbio, que
quiere ser como Dios, arbitro del
bien y del mal (cf. Gn 3,5), es
firmemente rechazada por el orante,
que opta por la confianza humilde y
espontanea en el unico Sefior.



3. Asi, se pasa a la inolvidable
imagen del nifio y de la madre. El
texto original hebreo no habla de un
nifo recién nacido, sino mas bien de
un "nifio destetado” (Sal 130,2).
Ahora bien, es sabido que en el
antiguo Proximo Oriente el destete
oficial se realizaba alrededor de los
tres afios y se celebraba con una
fiesta (cf. Gn 21,8; 15 1,20-23; 2M
7,27).

El nifio al que alude el salmista esta
vinculado a su madre por una
relacion ya mas personal e intima vy,
por tanto, no por el mero contacto
fisico y la necesidad de alimento. Se
trata de un vinculo mads consciente,
aunque siempre inmediato y
espontaneo. Esta es la parabola ideal
de la verdadera "infancia" del
espiritu, que no se abandona a Dios
de modo ciego y automatico, sino
sereno y responsable.



4. En este punto, la profesion de
confianza del orante se extiende a
toda la comunidad: "Espere Israel en
el Sefior ahora y por siempre" (Sal
130,3). Ahora la esperanza brota en
todo el pueblo, que recibe de Dios
seguridad, vida y paz, y se mantiene
en el presente y en el futuro, "ahora y
por siempre".

Es facil continuar la oracién
utilizando otras frases del Salterio
inspiradas en la misma confianza en
Dios: "Desde el seno paseé a tus
manos, desde el vientre materno tu
eres mi Dios" (Sal 21,11). "Si mi padre
y mi madre me abandonan, el Sefior
me recogera" (Sal 26,10). "Tu, Dios
mio, eres mi esperanza y mi
confianza, Sefior, desde mi juventud.
En el vientre materno ya me apoyaba
en ti, en el seno tu me sostenias" (Sal
70,5-6).

5. Como hemos visto, a la confianza
humilde se contrapone la soberbia.



Un escritor cristiano de los siglos IV'y
V, Juan Casiano, advierte a los fieles
de la gravedad de este vicio, que
"destruye todas las virtudes en su
conjunto y no solo ataca a los
mediocres y a los débiles, sino
principalmente a los que han logrado
cargos de responsabilidad con el uso
de la fuerza". Y prosigue: "Por este
motivo el bienaventurado David
custodia con tanta circunspeccion su
corazon, hasta el punto de que se
atreve a proclamar ante Aquel a
quien ciertamente no se ocultaban
los secretos de su conciencia: "Sefnor,
mi corazon no es ambicioso, ni mis
ojos altaneros; no pretendo
grandezas que superan mi
capacidad". (...) Y, sin embargo,
conociendo bien cudn dificil es
también para los perfectos esa
custodia, no presume de apoyarse
unicamente en sus fuerzas, sino que
suplica con oraciones al Sefior que le
ayude a evitar los dardos del
enemigo y a no ser herido: "Que el



pie del orgullo no me alcance" (Sal
35,12)" (Le istituzioni cenobitiche, XII,
6, Abadia de Praglia, Bresseo di
Teolo, Padua 1989, p. 289).

De modo analogo, un antiguo texto
anonimo de los Padres del desierto
nos ha transmitido esta declaracion,
que se hace eco del Salmo 130: "No
he superado nunca mi rango para
subir mas arriba, ni me he turbado
jamas en caso de humillacion,
porque todos mis pensamientos se
reducian a pedir al Sefior que me
despojara del hombre viejo" (I Padri
del deserto. Detti, Roma 1980, p. 287).

Salmo 130

1 Mi corazon no se ha ensoberbecido,
Sefor,

ni mis ojos se han vuelto altaneros.

No he pretendido grandes cosas



ni he tenido aspiraciones
desmedidas.

2 No, yo aplaco y modero mis deseos:

como un nifio tranquilo en brazos de
su madre,

asi estd mi alma dentro de mi.
3 Espere Israel en el Sefior,
desde ahora y para siempre.

Volver al comentario

Dios, alegria y esperanza
nuestra

Miércoles 17 de agosto de 2005
Salmo 125
Queridos hermanos y hermanas:

1. Al escuchar las palabras del salmo
125 se tiene la impresion de
contemplar con los propios ojos el



acontecimiento cantado en la
segunda parte del libro de Isaias: el
"nuevo éxodo". Es el regreso de Israel
del exilio babildnico a la tierra de los
padres, tras el edicto del rey persa
Ciro en el afio 558 a.C. Entonces se
repitio la experiencia gozosa del
primer éxodo, cuando el pueblo
hebreo fue liberado de la esclavitud
egipcia.

Este salmo cobraba un significado
particular cuando se cantaba en los
dias en que Israel se sentia
amenazado y atemorizado, porque
debia afrontar de nuevo una prueba.
En efecto, el Salmo comprende una
oracion por el regreso de los
prisioneros del momento (cf. v. 4).
Asi, se transforma en una oracion del
pueblo de Dios en su itinerario
histdrico, lleno de peligros y pruebas,
pero siempre abierto a la confianza
en Dios salvador y liberador,
defensor de los débiles y los
oprimidos.



2. El Salmo introduce en un clima de
jubilo: se sonrie, se festeja la libertad
obtenida, afloran a los labios cantos
de alegria (cf. vv. 1-2).

La reaccion ante la libertad
recuperada es doble. Por un lado, las
naciones paganas reconocen la
grandeza del Dios de Israel: "El Sefior
ha estado grande con ellos” (v. 2). La
salvacion del pueblo elegido se
convierte en una prueba nitida de la
existencia eficaz y poderosa de Dios,
presente y activo en la historia. Por
otro lado, es el pueblo de Dios el que
profesa su fe en el Sefior que salva:
"El Sefior ha estado grande con
nosotros" (v. 3).

3. El pensamiento va después al
pasado, revivido con un
estremecimiento de miedoy
amargura. Centremos nuestra
atencion en la imagen agricola que
usa el salmista: "Los que sembraban
con lagrimas cosechan entre



cantares” (v. 5). Bajo el peso del
trabajo, a veces el rostro se cubre de
lagrimas: se esta realizando una
siembra fatigosa, que tal vez resulte
inutil e infructuosa. Pero, cuando
llega la cosecha abundante y gozosa,
se descubre que el dolor ha sido
fecundo.

En este versiculo del Salmo se
condensa la gran leccion sobre el
misterio de fecundidad y de vida que
puede encerrar el sufrimiento.
Precisamente como dijo Jesus en
visperas de su pasion y muerte: "Si el
grano de trigo no cae en tierra'y
muere, queda €l solo; pero si muere,
da mucho fruto” (Jn 12,24).

4. El horizonte del Salmo se abre asi
a la cosecha festiva, simbolo de la
alegria engendrada por la libertad, la
paz y la prosperidad, que son fruto
de la bendicion divina. Asi pues, esta
oracion es un canto de esperanza, al
que se puede recurrir cuando se esta



inmerso en el tiempo de la prueba,
del miedo, de la amenaza externay
de la opresion interior.

Pero puede convertirse también en
una exhortacion mas general a vivir
la vida y hacer las opciones en un
clima de fidelidad. La perseverancia
en el bien, aunque encuentre
incomprensiones y obstaculos, al
final llega siempre a una meta de luz,
de fecundidad y de paz.

Es lo que san Pablo recordaba a los
Galatas: "El que siembra en el
espiritu, del espiritu cosechara vida
eterna. No nos cansemos de obrar el
bien; que a su tiempo nos vendra la
cosecha si no desfallecemos"” (Ga
6,8-9).

5. Concluyamos con una reflexion de
san Beda el Venerable (672-735)
sobre el salmo 125 comentando las
palabras con que Jesus anuncio6 a sus
discipulos la tristeza que les
esperaba y, al mismo tiempo, la



alegria que brotaria de su afliccion
(cf.jn 16, 20).

Beda recuerda que "lloraban y se
lamentaban los que amaban a Cristo
cuando vieron que los enemigos lo
prendieron, lo ataron, lo llevaron a
juicio, lo condenaron, lo flagelaron,
se burlaron de él y, por ultimo, lo
crucificaron, lo hirieron con la lanza
y lo sepultaron. Al contrario, los que
amaban el mundo se alegraban (...)
cuando condenaron a una muerte
infamante a aquel que les molestaba
solo al verlo. Los discipulos se
entristecieron por la muerte del
Sefior, pero, conocida su
resurreccion, su tristeza se convirtio
en alegria; visto después el prodigio
de la Ascension, con mayor alegria
todavia alababan y bendecian al
Sefior, como testimonia el
evangelista san Lucas (cf. Lc 24,53).
Pero estas palabras del Sefior se
pueden aplicar a todos los fieles que,
a través de las lagrimas y las



aflicciones del mundo, tratan de
llegar a las alegrias eternas, y que
con razon ahora lloran y estan
tristes, porque no pueden ver aun a
aquel que aman, y porque, mientras
estén en el cuerpo, saben que estan
lejos de la patria y del reino, aunque
estén seguros de llegar al premio a
traveés de las fatigas y las luchas. Su
tristeza se convertird en alegria
cuando, terminada la lucha de esta
vida, reciban la recompensa de la
vida eterna, segun lo que dice el
Salmo: "Los que sembraban con
lagrimas, cosechan entre

cantares"" (Omelie sul Vangelo, 2, 13:
Collana di Testi Patristici, XC, Roma
1990, pp. 379-380).

Salmo 125

1 Cuando el Senor cambio la suerte
de Sién,

nos parecia que sofiabamos:



2 nuestra boca se lleno de risas
y nuestros labios, de canciones.
Hasta los mismos paganos decian:

«iEl Sefior hizo por ellos grandes
cosas!».

3 jGrandes cosas hizo el Sefior por
nosotros

y estamos rebosantes de alegria!

4 ;Cambia, Sefior, nuestra suerte
como los torrentes del Négueb!

5 Los que siembran entre lagrimas
cosecharan entre canciones.

6 El sembrador va llorando
cuando esparce la semilla,

pero vuelve cantando

cuando trae las gavillas.



Volver al comentario

El esfuerzo humano es inutil
sin Dios

Miércoles 31 de agosto de 2005
Salmo 126
Queridos hermanos y hermanas:

1. El salmo 126, que se acaba de
proclamar, nos presenta un
espectdculo en movimiento: una casa
en construccion, la ciudad con sus
centinelas, la vida de las familias, las
vigilias nocturnas, el trabajo diario,
los pequenios y grandes secretos de la
existencia. Pero sobre todo ello se
eleva una presencia decisiva, la del
Sefior que se cierne sobre las obras
del hombre, como sugiere el inicio
incisivo del Salmo: "Si el Sefior no
construye la casa, en vano se cansan
los albaiiiles” (v. 1).



Ciertamente, una sociedad soélida
nace del compromiso de todos sus
miembros, pero necesita la bendicion
y la ayuda de Dios, que por desgracia
a menudo se ve excluido o ignorado.
El libro de los Proverbios subraya el
primado de la accidn divina para el
bienestar de una comunidad y lo
hace de modo radical, afirmando que
"la bendicion del Sefior es la que
enriquece, y nada le afiade el trabajo
a que obliga" (Pr 10,22).

2. Este salmo sapiencial, fruto de la
meditacion sobre la realidad de la
vida de todo hombre, esta construido
fundamentalmente sobre un
contraste: sin el Sefior, en vano se
intenta construir una casa estable,
edificar una ciudad segura, hacer
que el propio esfuerzo dé fruto (cf.
Sal 126,1-2). En cambio, con el Sefior
se tiene prosperidad y fecundidad,
una familia con muchos hijos y
serena, una ciudad bien fortificada y



defendida, libre de peligros e
inseguridades (cf. vv. 3-5).

El texto comienza aludiendo al Sefior
representado como constructor de la
casa y centinela que vela por la
ciudad (cf. Sal 120,1-8). El hombre
sale por la mafiana a trabajar para
sustentar a su familia y contribuir al
desarrollo de la sociedad. Es un
trabajo que ocupa sus energias,
provocando el sudor de su frente (cf.
Gn 3, 19) a lo largo de toda la jornada
(cf. Sal 126,2).

3. Pues bien, el salmista, aun
reconociendo la importancia del
trabajo, no duda en afirmar que todo
ese trabajo es inutil si Dios no estd al
lado del que lo realiza. Y, por el
contrario, afirma que Dios premia
incluso el suefio de sus amigos. Asi el
salmista quiere exaltar el primado de
la gracia divina, que da consistencia
y valor a la actividad humana,
aunque esté marcada por el limite y



la caducidad. En el abandono sereno
y fiel de nuestra libertad al Sefior,
también nuestras obras se vuelven
solidas, capaces de un fruto
permanente. Asi nuestro "suerio” se
transforma en un descanso
bendecido por Dios, destinado a
sellar una actividad que tiene sentido
y consistencia.

4. En este punto, el salmo nos
presenta otra escena. El Sefior ofrece
el don de los hijos, considerados
como una bendicion y una gracia,
signo de la vida que continua y de la
historia de la salvacion orientada
hacia nuevas etapas (cf. v. 3). El
salmista destaca, en particular, a "los
hijos de la juventud": el padre que ha
tenido hijos en su juventud no solo
los vera en todo su vigor, sino que
ademas ellos seran su apoyo en la
vejez. Asi podra afrontar con
seguridad el futuro, como un
guerrero armado con las "saetas"



afiladas y victoriosas que son los
hijos (cf. vv. 4-5).

Esta imagen, tomada de la cultura del
tiempo, tiene como finalidad
celebrar la seguridad, la estabilidad,
la fuerza de una familia numerosa,
como se repetira en el salmo sucesivo
—el 127—, en el que se presenta el
retrato de una familia feliz.

El cuadro final describe a un padre
rodeado por sus hijos, que es
recibido con respeto a las puertas de
la ciudad, sede de la vida publica. Asi
pues, la generacion es un don que
aporta vida y bienestar a la sociedad.
Somos conscientes de ello en
nuestros dias al ver naciones a las
que el descenso demografico priva
de lozania, de energias, del futuro
encarnado por los hijos. Sin
embargo, sobre todo ello se eleva la
presencia de Dios que bendice,
fuente de vida y de esperanza.



5. Los autores espirituales han usado
a menudo el salmo 126 precisamente
con el fin de exaltar esa presencia
divina, decisiva para avanzar por el
camino del bien y del reino de Dios.
Asi, el monje Isaias (que muri6 en
Gaza en el afno 491), en su Asceticon
(Logos 4, 118), recordando el ejemplo
de los antiguos patriarcas y profetas,
ensefia: "Se situaron bajo la
proteccion de Dios, implorando su
ayuda, sin poner su confianza en los
esfuerzos que realizaban. Y la
proteccion de Dios fue para ellos una
ciudad fortificada, porque sabian
que nada podian sin la ayuda de
Dios, y su humildad les impulsaba a
decir, con el salmista: "Si el Sefior no
construye la casa, en vano se cansan
los albaiiiles; si el Sefior no guarda la
ciudad, en vano vigilan los
centinelas"" (Recueil ascétique,
Abbaye de Bellefontaine 1976, pp.
74-75).



Eso vale también para hoy: sélo la
comunion con el Sefior puede
custodiar nuestras casas y nuestras
ciudades.

Salmo 126

1 Canto de peregrinacion. De
Salomon.

Si el Sefior no edifica la casa,

en vano trabajan los albaiiiles;

si el Sefior no custodia la ciudad
en vano vigila el centinela.

2 Es inutil que ustedes madruguen;
es inutil que velen hasta muy tarde
y se desvivan por ganar el pan:

iDios lo da a sus amigos mientras
duermen!

3 Los hijos son un regalo del Sefior,



el fruto del vientre es una
recompensa;

4 como flechas en la mano de un
guerrero

son los hijos de la juventud.

5 jFeliz el hombre que llena con ellos
su aljaba!

No serd humillado al discutir con sus
enemigos

en la puerta de la ciudad.

Volver al comentario

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado
de entre los muertos

Miércoles 7 de septiembre de 2005
Colosenses 1,15-20

Queridos hermanos y hermanas:



1. En catequesis anteriores hemos
contemplado el grandioso cuadro de
Cristo, Sefior del universo y de la
historia, que domina el himno
recogido al inicio de lacarta de san
Pablo a los Colosenses. En efecto, este
cantico marca las cuatro semanas en
que se articula la liturgia de las
Visperas.

El nucleo del himno esta constituido
por los versiculos 15-20, donde entra
en escena de modo directo y solemne
Cristo, definido "imagen de Dios
invisible" (v. 15). San Pablo emplea
con frecuencia el término griego
ekan, icono. En sus cartas lo usa
nueve veces, aplicandolo tanto a
Cristo, icono perfecto de Dios (cf. 2Co
4,4), como al hombre, imagen y
gloria de Dios (cf. 1Co11,7). Sin
embargo, el hombre, con el pecado,
"cambio la gloria del Dios
incorruptible por una representacion
en forma de hombre

corruptible” (Rm 1,23), prefiriendo



adorar a los idolos y haciéndose
semejante a ellos.

Por eso, debemos modelar
continuamente nuestro ser y nuestra
vida segun la imagen del Hijo de Dios
(cf. 2Co 3,18), pues Dios "nos ha
sacado del dominio de las tinieblas y
nos ha trasladado al reino de su Hijo
querido" (Col 1,13). Este es el primer
imperativo de nuestro himno:
modelar nuestra vida segun la
imagen del Hijo de Dios, entrando en
sus sentimientos y en su voluntad, en
su pensamiento.

2. Luego, se proclama a Cristo
"primogénito (engendrado antes) de
toda criatura” (v. 15). Cristo precede
a toda la creacion (cf. v. 17), al haber
sido engendrado desde la eternidad:
por eso "por él y para él fueron
creadas todas las cosas” (v. 16).
También en la antigua tradicion
judia se afirmaba que "todo el



mundo ha sido creado con vistas al
Mesias" (Sanhedrin 98 b).

Para el apostol san Pablo, Cristo es el
principio de cohesion ("todo se
mantiene en él"), el mediador ("por
€1") y el destino final hacia el que
converge toda la creacion. El es el
"primogénito entre muchos
hermanos" (Rm 8,29), es decir, el Hijo
por excelencia en la gran familia de
los hijos de Dios, en la que nos
inserta el bautismo.

3. En este punto, la mirada pasa del
mundo de la creacion al de la
historia: Cristo es "la cabeza del
cuerpo: de la Iglesia" (Col 1,18) y lo es
ya por su Encarnacion. En efecto,
entro en la comunidad humana para
regirla y componerla en un "cuerpo”,
es decir, en una unidad armoniosa y
fecunda. La consistencia y el
crecimiento de la humanidad tienen
en Cristo su raiz, su perno vital y su
"principio”.



Precisamente con este primado
Cristo puede llegar a ser el principio
de la resurreccion de todos, el
"primogénito de entre los muertos",
porque "todos reviviran en Cristo.
(...) Cristo como primicia; luego, en su
venida, los de Cristo" (1Co 15,22-23).

4. El himno se encamina a su
conclusion celebrando la "plenitud”,
en griego pleroma, que Cristo tiene
en si como don de amor del Padre. Es
la plenitud de la divinidad, que se
irradia tanto sobre el universo como
sobre la humanidad,
transformandose en fuente de paz,
de unidad y de armonia perfecta (cf.
Col 1,19-20).

Esta "reconciliacion” y "pacificacion”
se realiza por "la sangre de la cruz”,
que nos ha justificado y santificado.
Al derramar su sangre y entregarse a
si mismo, Cristo trajo la paz que, en
el lenguaje biblico, es sintesis de los
bienes mesianicos y plenitud



salvifica extendida a toda la realidad
creada.

Por eso, el himno concluye con un
luminoso horizonte de
reconciliacion, unidad, armonia y
paz, sobre el que se yergue solemne
la figura de su artifice, Cristo, "Hijo
amado" del Padre.

5. Sobre este denso texto han
reflexionado los escritores de la
antigua tradicion cristiana. San Cirilo
de Jerusalén, en uno de sus dialogos,
cita el cantico de lacarta a los
Colosenses para responder a un
interlocutor anonimo que le habia
preguntado: ";Podemos decir que el
Verbo engendrado por Dios Padre ha
sufrido por nosotros en su carne?".
La respuesta, siguiendo la linea del
cantico, es afirmativa. En efecto,
afirma san Cirilo, "la imagen de Dios
invisible, el primogénito de toda
criatura, visible e invisible, por el
cual y en el cual todo existe, ha sido



dado —dice san Pablo— como cabeza
a la Iglesia; ademas, €l es el primer
resucitado de entre los muertos", es
decir, el primero en la serie de los
muertos que resucitan. El —prosigue
san Cirilo— "hizo suyo todo lo que es
propio de la carne del hombre y
"soporto la cruz sin miedo a la
ignominia" (Hb 12,2). Nosotros
decimos que no fue un simple
hombre, colmado de honores, no sé
como, el que uniéndose a él se
sacrifico por nosotros, sino que fue
crucificado el mismo Sefior de la
gloria" (Perché Cristo e uno, Coleccion
de textos patristicos, XXXVII, Roma
1983, p. 101).

Ante este Sefior de la gloria, signo del
amor supremo del Padre, también
nosotros elevamos nuestro canto de
alabanza y nos postramos para
adorarlo y darle gracias.



Colosenses 1,15-20

15Elesla Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creacion,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas,

tanto en el cielo como en la tierra
los seres visibles y los invisibles,

Tronos, Dominaciones, Principados y
Potestades:

todo fue creado por medio de ély
para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 El es también la Cabeza del
Cuerpo,

es decir, de la Iglesia.

El es el Principio,



el Primero que resucitd de entre los
muertos,

a fin de que él tuviera la primacia en
todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por él quiso reconciliar consigo

todo lo que existe en la tierra y en el
cielo,

restableciendo la paz por la sangre
de su cruz.

Volver al comentario
Promesas a la casa de David

Miércoles 14 de septiembre de 2005
Salmo 131

Queridos hermanos y hermanas:



1.Hemos escuchado la primera parte
del salmo 131, un himno que la
liturgia de Visperas nos presenta en
dos momentos distintos. Muchos
estudiosos piensan que este canto
resono en la celebracion solemne del
traslado del arca del Sefior, signo de
la presencia divina en medio del
pueblo de Israel, en Jerusalén, la
nueva capital elegida por David.

En el relato de este acontecimiento,
tal como nos lo presenta la Biblia, se
lee que el rey David "danzaba y
giraba con todas sus fuerzas ante el
Sefior, cefiido de un efod de lino.
David y toda la casa de Israel hacian
subir el arca del Sefior entre
clamores y resonar de cuernos” (2§
6,14-15).

Otros estudiosos, en cambio, afirman
que el salmo 131 se refiere a una
celebracion conmemorativa de ese
acontecimiento antiguo, después de
la institucion del culto en el



santuario de Sion precisamente por
obra de David.

2.Nuestro himno parece suponer una
dimension liturgica: probablemente
se utilizaba durante el desarrollo de
una procesion, con la presencia de
sacerdotes y fieles, y con la
intervencion de un coro.

Siguiendo la liturgia de Visperas,
reflexionaremos en los primeros diez
versiculos del Salmo, los que se
acaban de proclamar. En el centro de
esta seccion se encuentra el solemne
juramento que pronuncié David. En
efecto, se dice que, una vez superado
el duro contraste que tuvo con su
predecesor el rey Saul, "juré al Sefior
e hizo voto al Fuerte de Jacob" (Sal
131,2). El contenido de este
compromiso solemne, expresado en
los versiculos 3-5, es claro: el
soberano no pisara el palacio real de
Jerusalén, no ira tranquilo a



descansar, si antes no ha encontrado
una morada para el arca del Sefior.

Y esto es muy importante, porque
demuestra que en el centro de la vida
social de una ciudad, de una
comunidad, de un pueblo, debe estar
una presencia que evoca el misterio
de Dios trascendente, precisamente
un espacio para Dios, una morada
para Dios. El hombre no puede
caminar bien sin Dios, debe caminar
juntamente con Dios en la historia, y
el templo, la morada de Dios, tiene la
mision de indicar de modo visible
esta comunion, este dejarse guiar por
Dios.

3.En este punto, después de las
palabras de David, aparece, tal vez
mediante las palabras de un coro
liturgico, el recuerdo del pasado. En
efecto, se evoca el descubrimiento
del arca en los campos de Jaar, en la
region de Efrata (cf. v. 6): alli habia
permanecido largo tiempo, después



de ser restituida por los filisteos a
Israel, que la habia perdido durante
una batalla (cf. 15 7,1; 25 6,2.11).

Por eso, desde esa provincia es
llevada a la futura ciudad santa, y
nuestro pasaje termina con una
celebracion festiva, en la que por un
lado estd el pueblo que adora (cf. Sal
131,7.9), o sea, la asamblea liturgica;
y, por otro, el Sefior, que vuelve a
hacerse presente y operante
mediante el signo del arca colocada
en Sion (cf. v. 8), asi en el centro de
su pueblo.

El alma de la liturgia esta en este
encuentro entre sacerdotes y fieles,
por una parte, y el Sefior con su
poder, por otra.

4.Como sello de la primera parte del
salmo 131 resuena una aclamacion
orante en favor de los reyes
sucesores de David: "Por amor a tu
siervo David, no niegues audiencia a
tu ungido" (v. 10).



Asi pues, se refiere al futuro sucesor
de David, "tu ungido". Es facil intuir
una dimension mesianica en esta
suplica, destinada inicialmente a
pedir ayuda para el soberano judio
en las pruebas de la vida. En efecto,
el término "ungido” traduce el
término hebreo "Mesias": asi, la
mirada del orante se dirige mas alla
de las vicisitudes del reino de Juday
se proyecta hacia la gran espera del
"Ungido perfecto”, el Mesias, que sera
siempre grato a Dios, por él amado y
bendecido. Y no sera solo de Israel,
sino el "ungido", el rey de todo el
mundo. Dios esta con nosotros y se
espera este "ungido", que vino en la
persona de Jesucristo.

5.Esta interpretacion mesianica del
"ungido" futuro ha sido comun en la
relectura cristiana y se ha extendido
a todo el Salmo.

Es significativa, por ejemplo, la
aplicacion que Hexiquio de



Jerusalén, un presbitero de la
primera mitad del siglo V, hizo del
versiculo 8 a la encarnacién de
Cristo. En su Segunda homilia sobre
la Madre de Dios se dirige asi a la
Virgen. "Sobre ti y sobre Aquel que
de ti ha nacido, David no cesa de
cantar con la citara: "Levantate,
Sefior, ven a tu mansion, ven con el
arca de tu poder" (Sal 131,8)".

¢Quién es "el arca de tu poder"?
Hexiquio responde: "Evidentemente,
la Virgen, la Madre de Dios, pues si tu
eres la perla, ella es con verdad el
arca; si tu eres el sol, la Virgen sera
denominada necesariamente el cielo;
y si tu eres la flor incontaminada, la
Virgen sera entonces planta de
incorrupcion, paraiso de
inmortalidad" (Testi mariani del
primo millennio, I, Roma 1988, pp.
532-533).

Me parece muy importante esta
doble interpretacion. El "ungido” es



Cristo. Cristo, el Hijo de Dios, se
encarnd. Y el Arca de la alianza, la
verdadera morada de Dios en el
mundo, no hecha de madera sino de
carne y sangre, es la Virgen, que se
ofrece al Sefior como Arca de la
alianza y nos invita a ser también
nosotros morada viva de Dios en el
mundo.

Salmo 131

1Acuérdate, Sefior, en favor de
David,

de todos sus desvelos,
2 del juramento que presto al Sefior,
del voto que hizo al Fuerte de Jacob:

3 «No entraré bajo el techo de mi
casa

ni me acostaré en mi propio lecho;

4 no daré descanso a mis 0jos



ni reposo a mis parpados,

5 hasta que encuentre un lugar para
el Sefor,

una Morada para el Fuerte de Jacob».
6 Si, oimos hablar del Arca de Efrata,

y la encontramos en los campos de
Jaar.

7 iEntremos en su Morada,

postrémonos ante el estrado de sus
pies!

8 jLevantate, Sefor, entra en el lugar
de tu Reposo,

tuy tu Arca poderosa!

9 Que tus sacerdotes se revistan de
justicia

y tus fieles griten de alegria.

10 Por amor a David, tu servidor,



no rechaces a tu Ungido.

11 El Sefior hizo un juramento a
David,

una firme promesa, de la que no se
retractara:

«Yo pondré sobre tu trono
a uno de tus descendientes.

12 Si tus descendientes observan mi
alianza

y los preceptos que yo les ensefaré,
también se sentaran sus hijos

en tu trono para siempre».

13 Porque el Sefior eligio a Sion,

y la deseo para que fuera su Morada.
14 «Este es mi Reposo para siempre;

aqui habitaré, porque lo he deseado.



15 Yo lo bendeciré con abundantes
provisiones

y saciaré de pan a sus pobres;

16 revestiré a los sacerdotes con la
salvacion,

y sus fieles gritaran de alegria.

17 Alli haré germinar el poder de
David:

yo preparé una lampara para mi
ungido.

18 Cubriré de vergiienza a sus
enemigos,

y su insignia real florecera sobre él».
Volver al comentario
Eleccion de David y de Sion

Miércoles 21 de septiembre de 2005

Salmo 131



Queridos hermanos y hermanas:

1. Acaba de resonar la segunda parte
del salmo 131, un canto que evoca un
acontecimiento capital en la historia
de Israel: el traslado del arca del
Sefior a la ciudad de Jerusalén.

David fue el artifice de este traslado,
atestiguado en la primera parte del
Salmo, sobre el que ya hemos
reflexionado. En efecto, el rey habia
hecho el juramento de no
establecerse en el palacio real si
antes no encontraba una morada
para el arca de Dios, signo de la
presencia del Sefior en medio de su
pueblo (cf. vv. 3-5).

A ese juramento del rey responde
ahora el juramento de Dios mismo:
"El Sefior ha jurado a David una
promesa que no retractara” (v. 11).
Esta solemne promesa, en su esencia,
es la misma que el profeta Natan
habia hecho, en nombre de Dios, al
mismo David; se refiere a la



descendencia davidica futura,
destinada a reinar establemente (cf.
2S 7,8-16).

2. Con todo, el juramento divino
implica el esfuerzo humano, hasta el
punto de que esta condicionado por
un "si": "Si tus hijos guardan mi
alianza" (Sal 131,12). A la promesa 'y
al don de Dios, que no tiene nada de
magico, debe responder la adhesion
fiel y activa del hombre, en un
didlogo que implica dos libertades: la
divina y la humana.

En este punto, el Salmo se
transforma en un canto que exalta
los efectos estupendos tanto del don
del Sefior como de la fidelidad de
Israel. En efecto, se experimentara la
presencia de Dios en medio del
pueblo (cf. vv. 13-14): él serd como un
habitante entre los habitantes de
Jerusalén, como un ciudadano que
vive con los demas ciudadanos las



vicisitudes de la historia, pero
ofreciendo el poder de su bendicion.

3. Dios bendecira las cosechas,
preocupandose de los pobres para
que puedan saciar su hambre (cf. v.
15); extendera su manto protector
sobre los sacerdotes, ofreciéndoles su
salvacion; hara que todos los fieles
vivan con alegria y confianza (cf. v.
16).

La bendicion mas intensa se reserva
una vez mas para David y su
descendencia: "Haré germinar el
vigor de David, enciendo una
lampara para mi ungido. A sus
enemigos los vestiré de ignominia,
sobre él brillard mi diadema" (vv.
17-18).

Una vez mas, como habia sucedido
en la primera parte del Salmo (cf. v.
10), entra en escena la figura del
"Ungido", en hebreo "Mesias",
uniendo asi la descendencia davidica
al mesianismo que, en la relectura



cristiana, encuentra plena
realizacion en la figura de Cristo. Las
imagenes usadas son vivaces: a
David se le representa como un
vastago que crece con vigor. Dios
ilumina al descendiente davidico con
una lampara brillante, simbolo de
vitalidad y de gloria; una diadema
espléndida marcara su triunfo sobre
los enemigos y, por consiguiente, la
victoria sobre el mal.

4. En Jerusalén, en el templo donde
se conserva el arca y en la dinastia
davidica, se realiza la doble
presencia del Sefior: la presencia en
el espacio y la presencia en la
historia. Asi, el salmo 131 se
transforma en una celebracion del
Dios-Emmanuel, que esta con sus
criaturas, vive a su lado y las llena de
beneficios, con tal de que
permanezcan unidas a €l en la
verdad y en la justicia. El centro
espiritual de este himno ya es un
preludio de la proclamacion de san



Juan: "El Verbo se hizo carne y habito
entre nosotros" (Jn 1,14).

5. Concluyamos recordando que los
Padres de la Iglesia usaron
habitualmente el inicio de esta
segunda parte del salmo 131 para
describir la encarnacion del Verbo en
el seno de la Virgen Maria.

Ya san Ireneo, refiriéndose a la
profecia de Isaias sobre la virgen que
da a luz, explicaba: "Las palabras:
"Escuchad, pues, casa de David" (Is
7,13) dan también a entender que el
Rey eterno, que Dios habia
prometido a David suscitar del "fruto
de su seno"” (Sal 131,11), es el mismo
que nacio de la Virgen, descendiente
de David. Porque por esto le habia
prometido Dios un rey que seria el
"fruto de su vientre" —lo que era
propio de una virgen embarazada—
(...). Asi, por tanto, la Escritura (...)
pone y afirma vigorosamente la
expresion "fruto del vientre" para



proclamar de antemano la
generacion de Aquel que debia nacer
de la Virgen, tal como Isabel, llena
del Espiritu Santo, atestiguo,
diciendo a Maria: "Bendita tu entre
las mujeres y bendito el fruto de tu
vientre" (Lc 1,42). Por estas palabras
el Espiritu Santo indica, a los que
quieren entender, que la promesa
hecha por Dios a David de suscitar
un Rey "del fruto de su vientre" se
cumpli6é cuando la Virgen, es decir,
Maria dio a luz" (Adversus hareses,
111, 21, 5).

Asi, en el gran arco que va del Salmo
antiguo hasta la encarnacion del
Sefior, vemos la fidelidad de Dios. En
el Salmo ya se pone de manifiesto el
misterio de un Dios que habita con
nosotros, que se hace uno de
nosotros en la Encarnacion. Y esta
fidelidad de Dios es nuestra
confianza en medio de los cambios
de la historia, es nuestra alegria.



Salmo 131

1Acuérdate, Sefior, en favor de
David,

de todos sus desvelos,
2 del juramento que presto al Sefior,
del voto que hizo al Fuerte de Jacob:

3 «No entraré bajo el techo de mi
casa

ni me acostaré en mi propio lecho;
4 no daré descanso a mis 0jos
nireposo a mis parpados,

5 hasta que encuentre un lugar para
el Sefor,

una Morada para el Fuerte de Jacob».
6 Si, oimos hablar del Arca de Efrata,

y la encontramos en los campos de
Jaar.



7 iEntremos en su Morada,

postrémonos ante el estrado de sus
pies!

8 jLevantate, Sefior, entra en el lugar
de tu Reposo,

tu y tu Arca poderosa!

9 Que tus sacerdotes se revistan de
justicia

y tus fieles griten de alegria.
10 Por amor a David, tu servidor,
no rechaces a tu Ungido.

11 El Sefior hizo un juramento a
David,

una firme promesa, de la que no se
retractara:

«Yo pondré sobre tu trono

a uno de tus descendientes.



12 Si tus descendientes observan mi
alianza

y los preceptos que yo les ensefiaré,
también se sentaran sus hijos

en tu trono para siempre».

13 Porque el Sefior eligio a Sion,

y la deseo para que fuera su Morada.
14 «Este es mi Reposo para siempre;
aqui habitaré, porque lo he deseado.

15 Yo lo bendeciré con abundantes
provisiones

y saciaré de pan a sus pobres;

16 revestiré a los sacerdotes con la
salvacion,

y sus fieles gritaran de alegria.

17 Alli haré germinar el poder de
David:



yo preparé una lampara para mi
ungido.

18 Cubriré de vergiienza a sus
enemigos,

y su insignia real florecera sobre él».

Volver al comentario

Himno a Dios, realizador de
maravillas

Miércoles 28 de septiembre de 2005
Salmo 134
Queridos hermanos y hermanas:

1. Se presenta ahora ante nosotros la
primera parte del salmo 134, un
himno de indole liturgica, entretejido
de alusiones, reminiscencias y
referencias a otros textos biblicos. En
efecto, la liturgia compone a menudo
sus textos tomando del gran
patrimonio de la Biblia un rico



repertorio de temas y de oraciones,
que sostienen el camino de los fieles.

Sigamos la trama orante de esta
primera seccion (cf. Sal 134,1-12),
que se abre con una amplia y
apasionada invitacion a alabar al
Sefior (cf. vv. 1-3). El llamamiento se
dirige a los "siervos del Sefior que
estdis en la casa del Sefior, en los
atrios de la casa de nuestro Dios" (vv.
1-2).

Por tanto, estamos en el clima vivo
del culto que se desarrolla en el
templo, el lugar privilegiado y
comunitario de la oracion. Alli se
experimenta de modo eficaz la
presencia de "nuestro Dios", un Dios
"bueno" y "amable", el Dios de la
eleccion y de la alianza (cf. vv. 3-4).

Después de la invitacion a la
alabanza, un solista proclama la
profesion de fe, que inicia con la
férmula "Yo sé" (v. 5). Este Credo
constituira la esencia de todo el



himno, que se presenta como una
proclamacion de la grandeza del
Sefior (ib.), manifestada en sus obras
maravillosas.

2. La omnipotencia divina se
manifiesta continuamente en el
mundo entero, "en el cielo y en la
tierra, en los mares y en los océanos".
Fl es quien produce nubes,
relampagos, lluvia y vientos,
imaginados como encerrados en
"silos" o depdsitos (cf. vv. 6-7).

Sin embargo, es sobre todo otro
aspecto de la actividad divina el que
se celebra en esta profesion de fe. Se
trata de la admirable intervencion en
la historia, donde el Creador muestra
el rostro de redentor de su pueblo y
de soberano del mundo. Ante los ojos
de Israel, recogido en oracion, pasan
los grandes acontecimientos del
Exodo.

Ante todo, la conmemoracion
sintética y esencial de las "plagas” de



Egipto, los flagelos suscitados por el
Sefior para doblegar al opresor (cf.
vv. 8-9). Luego, se evocan las
victorias obtenidas por Israel
después de su larga marcha por el
desierto. Se atribuyen a la potente
intervencion de Dios, que "hirio de
muerte a pueblos numerosos, mato a
reyes poderosos” (v. 10). Por ultimo,
la meta tan anhelada y esperada, la
tierra prometida: "Dio su tierra en
heredad, en heredad a Israel, su
pueblo” (v. 12).

El amor divino se hace concreto y
casi se puede experimentar en la
historia con todas sus vicisitudes
dolorosas y gloriosas. La liturgia
tiene la tarea de hacer siempre
presentes y eficaces los dones
divinos, sobre todo en la gran
celebracion pascual, que es la raiz de
toda otra solemnidad, y constituye el
emblema supremo de la libertad y de
la salvacion.



3. Recogemos el espiritu del salmo y
de su alabanza a Dios, proponiéndolo
de nuevo a través de la voz de san
Clemente Romano, tal como resuena
en la larga oracion conclusiva de su
Carta a los Corintios. El observa que,
asi como en el salmo 134 se
manifiesta el rostro del Dios
redentor, asi también su proteccion,
que concedio a los antiguos padres,
ahora llega a nosotros en Cristo: "Oh
Sefor, muestra tu rostro sobre
nosotros para el bien en la paz, para
ser protegidos por tu poderosa mano,
y librenos de todo pecado tu brazo
excelso, y de cuantos nos aborrecen
sin motivo. Danos concordia y paz a
nosotros y a todos los que habitan
sobre la tierra, como se la diste a
nuestros padres que te invocaron
santamente en fe y verdad. (...) A ti,
el unico que puedes hacer esos
bienes y mayores que esos por
nosotros, a ti te confesamos por el
sumo Sacerdote y protector de
nuestras almas, Jesucristo, por el cual



sea a ti gloria y magnificencia ahora
y de generacion en generacion, y por
los siglos de los siglos" (60, 3-4; 61, 3:
Padres Apostolicos, BAC, Madrid
1993, pp. 234-235).

Si, esta oracion de un Papa del siglo
primero la podemos rezar también
nosotros, en nuestro tiempo, como
nuestra oracion para el dia de hoy:
"Oh Sefior, haz resplandecer tu
rostro sobre nosotros hoy, para el
bien de la paz. Concédenos en estos
tiempos concordia y paz a nosotros y
a todos los habitantes de la tierra,
por Jesucristo, que reina de
generacion en generacion y por los
siglos de los siglos. Amén".

Salmo 134

jAleluya!
1 Alaben el nombre del Sefior,

alabenlo, servidores del Sefior,



2 los que estan en la Casa del Sefior,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.

3 Alaben al Sefior, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Sefior eligio a Jacob,
a Israel, para que fuera su posesion.
5 Si, yo sé que el Sefor es grande,

nuestro Dios estd sobre todos los
dioses.

6 el Sefior hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.

7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los relampagos provoca la lluvia,



saca a los vientos de sus depositos.

8 El hirio a los primogénitos de
Egipto,

tanto a los hombres como a los
animales:

9 realiz¢ sefiales y prodigios
—en medio de ti, Egipto-

contra el Faraon y todos sus
ministros.,

10 Derrot6é a muchas naciones

y mato a reyes poderosos:

11 a Sijon, rey de los amorreos,

a 0g, rey de Basan,

y a todos los reyes de Canaan.

12 Y dio sus territorios en herencia,

en herencia a su pueblo, Israel.



13 Tu Nombre, Sefior, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:

14 porque el Sefior defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los idolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:
16 tienen boca, pero no hablan;
tienen ojos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.

18 {Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confian en ellos!



19 Pueblo de Israel, bendice al Sefior;
familia de Aaron, bendice al Sefor;
20 familia de Levi, bendice al Sefior;
fieles del Sefior, bendigan al Sefior.
21 jBendito sea el Sefior desde Sion,
el que habita en Jerusalén!

jAleluya!

Volver al comentario

Solo Dios es grande y eterno

Miércoles 5 de octubre de 2005
Salmo 134
Queridos hermanos y hermanas:

1. La liturgia de las Visperas nos
presenta el salmo 134, un canto con
tono pascual, en dos pasajes
distintos. El que acabamos de



escuchar contiene la segunda parte
(cf. vv. 13-21), la cual concluye con el
aleluya, exclamacion de alabanza al
Sefior con la que se habia iniciado el
Salmo.

El salmista, después de conmemorar,
en la primera parte del himno, el
acontecimiento del Exodo, centro de
la celebracion pascual de Israel,
ahora compara con gran relieve dos
concepciones religiosas diversas. Por
un lado, destaca la figura del Dios
vivo y personal que esta en el centro
de la fe auténtica (cf. vv. 13-14). Su
presencia es eficaz y salvifica; el
Sefior no es una realidad inmovil y
ausente, sino una persona viva que
"gobierna" a sus fieles, "se
compadece" de ellos y los sostiene
con su poder y su amor.

2. Por otro lado, se presenta la
idolatria (cf. vv. 15-18),
manifestacion de una religiosidad
desviada y engafiosa. En efecto, el



idolo no es mas que "hechura de
manos humanas", un producto de los
deseos humanos; por tanto, es
incapaz de superar los limites
propios de las criaturas. Ciertamente,
tiene una forma humana, con boca,
0jos, orejas, garganta, pero es inerte,
no tiene vida, como sucede
precisamente a una estatua
inanimada (cf. Sal 113,4-8).

El destino de quienes adoran a estos
objetos sin vida es llegar a ser
semejantes a ellos: impotentes,
fragiles, inertes. En esta descripcion
de la idolatria como religion falsa se
representa claramente la eterna
tentacion del hombre de buscar la
salvacion en "las obras de sus
manos", poniendo su esperanza en la
riqueza, en el poder, en el éxito, en lo
material. Por desgracia, a quienes
actuan de esa manera, adorando la
riqueza, lo material, les sucede lo que
ya describia de modo eficaz el
profeta Isaias: "A quien se apega a la



ceniza, su corazon engafado le
extravia. No salvara su vida. Nunca
dira: "¢Acaso lo que tengo en la mano
es enganoso?" (Is 44,20).

3. El salmo 134, después de esta
meditacion sobre la religion
verdadera y la falsa, sobre la fe
auténtica en el Sefior del universoy
de la historia, y sobre la idolatria,
concluye con una bendicion litargica
(cf. vv. 19-21), que pone en escena
una serie de figuras presentes en el
culto tributado en el templo de Sion
(cf. Sal 113,9-13).

Toda la comunidad congregada en el
templo eleva en coro a Dios, creador
del universo y salvador de su pueblo
en la historia, una bendicion,
expresada con variedad de voces y
con la humildad de la fe.

La liturgia es el lugar privilegiado
para la escucha de la palabra divina,
que hace presentes los actos
salvificos del Sefior, pero también es



el ambito en el cual se eleva la
oracion comunitaria que celebra el
amor divino. Dios y el hombre se
encuentran en un abrazo de
salvacion, que culmina precisamente
en la celebracion liturgica.
Podriamos decir que es casi una
definicion de la liturgia: realiza un
abrazo de salvacion entre Dios y el
hombre.

4. Comentando los versiculos de este
salmo referentes a los idolos y la
semejanza que tienen con ellos los
que confian en los mismos (cf. Sal
134,15-18), san Agustin explica: "En
efecto, creedme hermanos, esas
personas tienen cierta semejanza con
sus idolos: ciertamente, no en su
cuerpo, sino en su hombre interior.
Tienen orejas, pero no escuchan lo
que Dios les dice: "El que tenga oidos
para oir, que oiga". Tienen 0jos, pero
no ven; es decir, tienen los ojos del
cuerpo pero no el ojo de la fe". No
perciben la presencia de Dios. Tienen



0jos y no ven. Y del mismo modo,
"tienen narices pero no perciben
olores. No son capaces de percibir el
olor del que habla el Apdstol: Somos
el buen olor de Cristo en todos los
lugares (cf. 2Co 2,15). ¢De qué les
sirve tener narices, si con ellas no
logran respirar el suave perfume de
Cristo?".

Es verdad —reconoce san Agustin—,
hay aun personas que viven en la
idolatria; y esto vale también para
nuestro tiempo, con su materialismo,
que es una idolatria. San Agustin
aflade: aunque hay aun personas asi,
aunque persiste esta idolatria, sin
embargo, "cada dia hay gente que,
convencida por los milagros de Cristo
nuestro Sefior, abraza la fe, —y
gracias a Dios esto también sucede
hoy—. Cada dia se abren ojos a los
ciegos y oidos a los sordos,
comienzan a respirar narices antes
obstruidas, se sueltan las lenguas de
los mudos, se consolidan las piernas



de los paraliticos, se enderezan los
pies de los lisiados. De todas estas
piedras salen hijos de Abraham (cf.
Mt 3,9). Asi pues, hay que decirles a
todos esos: "Casa de Israel, bendice al
Senor"... Bendecid al Sefior, vosotros,
pueblos en general; esto significa:
casa de Israel. Bendecidlo vosotros,
prelados de la Iglesia; esto significa:
casa de Aaron. Bendecidlo vosotros,
ministros; esto significa: casa de Levi.
Y ¢qué decir de las demas naciones?
"Vosotros, que teméis al Sefior,
bendecid al Sefior"" (Exposicion sobre
el salmo 134,24-25): Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXVIII, Roma 1997, pp.
375. 377).

Hagamos nuestra esta invitacion y
bendigamos, alabemos y adoremos al
Sefior, al Dios vivo y verdadero.

Salmo 134

jAleluyal!



1 Alaben el nombre del Sefior,
alabenlo, servidores del Sefior,
2 los que estan en la Casa del Sefior,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.

3 Alaben al Sefior, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Sefior eligio a Jacob,
a Israel, para que fuera su posesion.
5 Si, yo sé que el Sefor es grande,

nuestro Dios estd sobre todos los
dioses.

6 el Sefior hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.



7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los relampagos provoca la lluvia,
saca a los vientos de sus depositos.

8 El hirio a los primogénitos de
Egipto,

tanto a los hombres como a los
animales:

9 realizo sefiales y prodigios
—en medio de ti, Egipto-

contra el Faraon y todos sus
ministros.,

10 Derrot6 a muchas naciones
y mato a reyes poderosos:

11 a Sijon, rey de los amorreos,
a Og, rey de Basan,

y a todos los reyes de Canaan.



12 Y dio sus territorios en herencia,
en herencia a su pueblo, Israel.

13 Tu Nombre, Sefior, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:

14 porque el Sefior defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los idolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:
16 tienen boca, pero no hablan;
tienen o0jos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.



18 {Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confian en ellos!
19 Pueblo de Israel, bendice al Sefor;
familia de Aaron, bendice al Sefor;
20 familia de Levi, bendice al Sefior;
fieles del Sefior, bendigan al Sefior.
21 iBendito sea el Sefior desde Sion,
el que habita en Jerusalén!

jAleluya!

Volver al comentario

Saludo a la ciudad santa de
Jerusalén

Miércoles 12 de octubre de 2005
Salmo 121

Queridos hermanos y hermanas:



1. La oracion que acabamos de
escuchar y gustar es uno de los mas
hermosos y apasionados cdanticos de
las subidas. Se trata del salmo 121,
una celebracién viva y comunitaria
en Jerusalén, la ciudad santa hacia la
que suben los peregrinos.

En efecto, al inicio, se funden dos
momentos vividos por el fiel: el del
dia en que acepto la invitacion a "ir a
la casa del Sefior" (v. 1) y el de la
gozosa llegada a los "umbrales" de
Jerusalén (cf. v. 2). Sus pies ya pisan,
por fin, la tierra santa y amada.
Precisamente entonces sus labios se
abren para elevar un canto de fiesta
en honor de Sién, considerada en su
profundo significado espiritual.

2. Jerusalén, "ciudad bien

compacta" (v. 3), simbolo de
seguridad y estabilidad, es el corazon
de la unidad de las doce tribus de
Israel, que convergen hacia ella
como centro de su fe y de su culto. En



efecto, a ella suben "a celebrar el
nombre del Sefior” (v. 4) en el lugar
que la "ley de Israel” (Dt12,13-14; 16,
16) establecié como unico santuario
legitimo y perfecto.

En Jerusalén hay otra realidad
importante, que es también signo de
la presencia de Dios en Israel: son
"los tribunales de justicia en el
palacio de David" (Sal 121, 5); es
decir, en ella gobierna la dinastia
davidica, expresion de la accion
divina en la historia, que
desembocaria en el Mesias (cf. 2S
7,8-16).

3. Se habla de "los tribunales de
justicia en el palacio de David" (v. 5)
porque el rey era también el juez
supremo. Asi, Jerusalén, capital
politica, era también la sede judicial
mas alta, donde se resolvian en
ultima instancia las controversias: de
ese modo, al salir de Sion, los



peregrinos judios volvian a sus
aldeas mas justos y pacificados.

El Salmo ha trazado, asi, un retrato
ideal de la ciudad santa en su
funcion religiosa y social, mostrando
que la religion biblica no es abstracta
ni intimista, sino que es fermento de
justicia y solidaridad. Tras la
comunion con Dios viene
necesariamente la comunion de los
hermanos entre si.

4. Llegamos ahora a la invocacion
final (cf. vv. 6-9). Toda ella esta
marcada por la palabra hebrea
shalom, "paz", tradicionalmente
considerada como parte del nombre
mismo de la ciudad santa:
Jerushalajim, interpretada como
"ciudad de la paz".

Como es sabido, shalom alude a la
paz mesidnica, que entrafia alegria,
prosperidad, bien, abundancia. Mas
aun, en la despedida que el
peregrino dirige al templo, a la "casa



del Sefior, nuestro Dios", ademas de
la paz se afiade el "bien": "te deseo
todo bien" (v. 9). Asi,
anticipadamente, se tiene el saludo
franciscano: "i{Paz y bien!". Todos
tenemos algo de espiritu franciscano.
Es un deseo de bendicion sobre los
fieles que aman la ciudad santa,
sobre su realidad fisica de muros y
palacios, en los que late la vida de un
pueblo, y sobre todos los hermanos y
los amigos. De este modo, Jerusalén
se transformara en un hogar de
armonia y paz.

5. Concluyamos nuestra meditacion
sobre el salmo 121 con la reflexion
de uno de los Santos Padres, para los
cuales la Jerusalén antigua era signo
de otra Jerusalén, también "fundada
como ciudad bien compacta". Esta
ciudad —recuerda san Gregorio
Magno en sus Homilias sobre
Ezequiel— "ya tiene aqui un gran
edificio en las costumbres de los
santos. En un edificio una piedra



soporta la otra, porque se pone una
piedra sobre otra, y la que soporta a
otra es a su vez soportada por otra.
Del mismo modo, exactamente asi,
en la santa Iglesia cada uno soporta
al otro y es soportado por el otro. Los
mas cercanos se sostienen
mutuamente, para que por ellos se
eleve el edificio de la caridad. Por eso
san Pablo recomienda: "Ayudaos
mutuamente a llevar vuestras cargas
y cumplid asi la ley de Cristo" (Ga
6,2). Subrayando la fuerza de esta ley,
dice: "La caridad es la ley en su
plenitud" (Rm 13,10). En efecto, si yo
no me esfuerzo por aceptaros a
vosotros tal como sois, y vosotros no
os esforzdis por aceptarme tal como
soy, no puede construirse el edificio
de la caridad entre nosotros, que
también estamos unidos por amor
reciproco y paciente". Y, para
completar la imagen, no conviene
olvidar que "hay un cimiento que
soporta todo el peso del edificio, y es
nuestro Redentor; él solo nos soporta



a todos tal como somos. De él dice el
Apostol: "nadie puede poner otro
cimiento que el ya puesto,
Jesucristo" (1Co 3,11). El cimiento
soporta las piedras, y las piedras no
lo soportan a él; es decir, nuestro
Redentor soporta el peso de todas
nuestras culpas, pero en €l no hubo
ninguna culpa que sea necesario
soportar"” (2, 1, 5: Opere di Gregorio
Magno, 111/2, Roma 1993, pp. 27. 29).

Asi, el gran Papa san Gregorio nos
explica lo que significa el Salmo en
concreto para la practica de nuestra
vida. Nos dice que debemos ser en la
Iglesia de hoy una verdadera
Jerusalén, es decir, un lugar de paz,
"soportandonos los unos a los otros"
tal como somos; "soportandonos
mutuamente" con la gozosa certeza
de que el Sefior nos "soporta" a todos.
Asi crece la Iglesia como una
verdadera Jerusalén, un lugar de paz.
Pero también queremos orar por la
ciudad de Jerusalén, para que sea



cada vez mas un lugar de encuentro
entre las religiones y los pueblos;
para que sea realmente un lugar de
paz.

Salmo 121

1.;jQué alegria cuando me dijeron:
«Vamos a la Casa del Sefior»!

2 Nuestros pies ya estan pisando
tus umbrales, Jerusalén.

3 Jerusalén, que fuiste construida

como ciudad bien compactay
armoniosa.

4 Alli suben las tribus, las tribus del
Sefor

—segln es norma en Israel-

para celebrar el nombre del Sefior.



5 Porque alli esta el trono de la
justicia,

el trono de la casa de David.

6 Auguren la paz a Jerusalén:

«jVivan seguros los que te aman!

7 iHaya paz en tus muros

y seguridad en tus palacios!».

8 Por amor a mis hermanos y amigos,
diré: «La paz esté contigo».

9 Por amor a la Casa del Senor,
nuestro Dios,

buscaré tu felicidad.

Volver al comentario
"Desde lo hondo a ti grito"

Miércoles 19 de octubre de 2005

Salmo 129



Queridos hermanos y hermanas:

1. Se ha proclamado uno de los
salmos mas célebres y arraigados en
la tradicion cristiana: el De profundis,
llamado asi por sus primeras
palabras en la version latina.
Juntamente con el Miserere ha
llegado a ser uno de los salmos
penitenciales preferidos en la piedad
popular.

Mas alla de su aplicacion funebre, el
texto es, ante todo, un canto a la
misericordia divina y a la
reconciliacion entre el pecador y el
Sefior, un Dios justo pero siempre
dispuesto a mostrarse "compasivo y
misericordioso, lento a la ira y rico
en amor y fidelidad, que mantiene su
amor por mil generaciones, que
perdona la iniquidad, la rebeldia y el
pecado” (Ex 34,6-7). Precisamente por
este motivo, el Salmo se encuentra
insertado en la liturgia vespertina de
Navidad y de toda la octava de



Navidad, asi como en la del IV
domingo de Pascua y de la
solemnidad de la Anunciacién del
Serior.

2. El salmo 129 comienza con una
voz que brota de las profundidades
del mal y de la culpa (cf. vv. 1-2). El
orante se dirige al Sefior, diciendo:
"Desde lo hondo a ti grito, Sefior".
Luego, el Salmo se desarrolla en tres
momentos dedicados al tema del
pecado y del perdon. En primer
lugar, se dirige a Dios, interpelandolo
directamente con el "tu": "Si llevas
cuentas de los delitos, Sefior, ;quién
podra resistir? Pero de ti procede el
perddn, y asi infundes respeto” (vv.
3-4).

Es significativo que lo que produce el
temor, una actitud de respeto
mezclado con amor, no es el castigo
sino el perdon. Mas que la ira de
Dios, debe provocar en nosotros un
santo temor su magnanimidad



generosa y desarmante. En efecto,
Dios no es un soberano inexorable
que condena al culpable, sino un
padre amoroso, al que debemos
amar no por miedo a un castigo, sino
por su bondad dispuesta a perdonar.

3. En el centro del segundo momento
esta el "yo" del orante, que ya no se
dirige al Sefior, sino que habla de él:
"Mi alma espera en el Sefior, espera
en su palabra; mi alma aguarda al
Sefior, mas que el centinela a la
aurora” (vv. 5-6). Ahora en el corazon
del salmista arrepentido florecen la
espera, la esperanza, la certeza de
que Dios pronunciara una palabra
liberadora y borrara el pecado.

La tercera y ultima etapa en el
desarrollo del Salmo se extiende a
todo Israel, al pueblo a menudo
pecador y consciente de la necesidad
de la gracia salvifica de Dios:
"Aguarde Israel al Sefior (...); porque
del Sefior viene la misericordia, la



redencion copiosa: y él redimira a
Israel de todos sus delitos" (vv. 7-8).

La salvacion personal, implorada
antes por el orante, se extiende ahora
a toda la comunidad. La fe del
salmista se inserta en la fe histérica
del pueblo de la alianza, "redimido"
por el Sefior no sdlo de las angustias
de la opresion egipcia, sino también
"de todos sus delitos". Pensemos que
el pueblo de la eleccion, el pueblo de
Dios, somos ahora nosotros. También
nuestra fe nos inserta en la fe comun
de la Iglesia. Y precisamente asi nos
da la certeza de que Dios es bueno
con nosotros y nos libra de nuestras
culpas.

Partiendo del abismo tenebroso del
pecado, la suplica del De profundis
llega al horizonte luminoso de Dios,
donde reina "la misericordia y la
redencion”, dos grandes
caracteristicas de Dios, que es amor.



4. Releamos ahora la meditacion que
sobre este salmo ha realizado la
tradicion cristiana. Elijamos la
palabra de san Ambrosio: en sus
escritos recuerda a menudo los
motivos que llevan a implorar de
Dios el perdon.

"Tenemos un Sefior bueno, que
quiere perdonar a todos", recuerda
en el tratado sobre La penitencia, y
aflade: "Si quieres ser justificado,
confiesa tu maldad: una humilde
confesion de los pecados deshace el
enredo de las culpas... Mira con qué
esperanza de perdodn te impulsa a
confesar" (2, 6, 40-41:Sancti Ambrosii
Episcopi Mediolanensis Opera
SAEMO, XVII, Milan-Roma 1982, p.
253).

En la Exposicion del Evangelio segtn
san Lucas, repitiendo la misma
invitacion, el Obispo de Milan
manifiesta su admiracion por los
dones que Dios afiade a su perdon:



"Mira cuan bueno es Dios; esta
dispuesto a perdonar los pecados. Y
no solo te devuelve lo que te habia
quitado, sino que ademas te concede
dones inesperados". Zacarias, padre
de Juan Bautista, se habia quedado
mudo por no haber creido al angel,
pero luego, al perdonarlo, Dios le
habia concedido el don de profetizar
en el canto del Benedictus: "El que
poco antes era mudo, ahora ya
profetiza —observa san Ambrosio—;
una de las mayores gracias del Sefior
es que precisamente los que lo han
negado lo confiesen. Por tanto, nadie
pierda la confianza, nadie desespere
de las recompensas divinas, aunque
le remuerdan antiguos pecados. Dios
sabe cambiar de parecer, si tu sabes
enmendar la culpa” (2, 33: SAEMO,
XI, Milan-Roma 1978, p. 175).

Salmo 129

1 Desde 1o mas profundo te invoco,
Sefor,



2 jSefior, oye mi voz!
Estén tus oidos atentos
al clamor de mi plegaria.

3 Si tienes en cuenta las culpas,
Senor,

iquién podra subsistir?

4 Pero en ti se encuentra el perdon,
para que seas temido.

5 Mi alma espera en el Sefior,

y yo confio en su palabra.

6 Mi alma espera al Sefior,

mas que el centinela la aurora.
Como el centinela espera la aurora,
7 espere Israel al Sefior,

porque en €l se encuentra la
misericordia



y la redencion en abundancia:
8 él redimira a Israel
de todos sus pecados.

Volver al comentario
Cristo, siervo de Dios

Miércoles 26 de octubre de 2005
Filipenses 2,6-11
Queridos hermanos y hermanas:

1. Una vez mas, siguiendo el
recorrido propuesto por la liturgia de
las Visperas con los diversos salmos y
canticos, hemos escuchado el
admirable y esencial himno
insertado por san Pablo en la carta a
los Filipenses (Flp 2,6-11).

Ya subrayamos en otra ocasion que el
texto tiene un movimiento
descendente y otro ascendente. En el
primero, Cristo Jesus, desde el



esplendor de su divinidad, que le
pertenece por naturaleza, elige
descender hasta la humillacion de la
“muerte de cruz”. Asi se hace
realmente hombre y nuestro
redentor, con una auténtica y plena
participacion en nuestra realidad
humana de dolor y muerte.

2. El segundo movimiento,
ascendente, revela la gloria pascual
de Cristo que, después de la muerte,
se manifiesta de nuevo en el
esplendor de su majestad divina.

El Padre, que habia aceptado el acto
de obediencia del Hijo en la
Encarnacion y en la Pasion, ahora lo
“exalta” de modo supereminente,
como dice el texto griego. Esta
exaltacion no solo se expresa con la
entronizacién a la diestra de Dios,
sino también con la concesién a
Cristo de un “nombre sobre todo
nombre” (v. 9).



Ahora bien, en el lenguaje biblico, el
“nombre” indica la verdadera
esencia y la funcion especifica de
una persona; manifiesta su realidad
intima y profunda. Al Hijo, que por
amor se humillé en la muerte, el
Padre le confiere una dignidad
incomparable, el “nombre” mas
excelso, el de “Sefior”, propio de Dios
mismo.

3. En efecto, la proclamacion de fe,
entonada en coro por el cielo, la
tierra y el abismo postrados en
adoracion, es clara y explicita:
“Jesucristo es Sefior” (v. 11). En
griego se afirma que Jesus es Kyrios,
un titulo ciertamente regio, que en la
traduccion griega de la Biblia se
usaba en vez del nombre de Dios
revelado a Moisés, nombre sagrado e
impronunciable. Con este nombre,
“Kyrios”, se reconoce a Jesucristo
verdadero Dios.



Asi pues, por una parte, se produce
un reconocimiento del sefiorio
universal de Jesucristo, que recibe el
homenaje de toda la creacion, vista
como un subdito postrado a sus pies.
Pero, por otra, la aclamacion de fe
declara a Cristo subsistente en la
forma o condicion divina, por
consiguiente presentandolo como
digno de adoracion.

4. En este himno, la referencia al
escandalo de la cruz (cf. 1Co 1,23) y,
antes aun, a la verdadera humanidad
del Verbo hecho carne (cf. Jn 1,14), se
entrelaza y culmina con el
acontecimiento de la resurreccion. A
la obediencia sacrificial del Hijo
sigue la respuesta glorificadora del
Padre, a la que se une la adoraciéon
por parte de la humanidad y de la
creacion. La singularidad de Cristo
deriva de su funcion de Sefior del
mundo redimido, que le fue
conferida por su obediencia perfecta
“hasta la muerte”. El proyecto de



salvacion tiene en el Hijo su pleno
cumplimiento y los fieles son
invitados —sobre todo en la liturgia
— a proclamarlo y a vivir sus frutos.

Esta es la meta a la que lleva el
himno cristologico que, desde hace
siglos, la Iglesia medita, canta y
considera guia de su vida: “Tened los
mismos sentimientos de Cristo
Jesus” (Flp 2,5).

5. Veamos ahora la meditacion que
san Gregorio Nacianceno escribio
sabiamente sobre nuestro himno. En
un canto en honor de Cristo, ese gran
doctor de la Iglesia del siglo IV
declara que Jesucristo “no se despojo
de ninguna parte constitutiva de su
naturaleza divina y a pesar de ello
me salvo como un médico que se
inclina hasta tocar las heridas
fétidas. (...) Era del linaje de David,
pero fue el creador de Adan. Llevaba
la carne, pero también era ajeno al
cuerpo. Fue engendrado por una



madre, pero por una madre virgen;
era limitado, pero también inmenso.
Y lo pusieron en un pesebre, pero
una estrella hizo de guia a los Magos,
que llegaron llevandole dones y ante
él se postraron. Como un mortal se
enfrent6 al demonio, pero, siendo
invencible, supero al tentador
después de una triple batalla. (...) Fue
victima, pero también sumo
sacerdote; fue sacrificador, pero era
Dios. Ofrecid a Dios su sangre y de
este modo purifico a todo el mundo.
Una cruz lo mantuvo elevado de la
tierra, pero el pecado quedo clavado.
(...) Bajo al lugar de los muertos, pero
salio del abismo y resucité a muchos
que estaban muertos. El primer
acontecimiento es propio de la
miseria humana, pero el segundo
corresponde a la riqueza del ser
incorporeo. (...) El Hijo inmortal
asumio esa forma terrena porque te
ama” (Carmina arcana, 2: Collana di
Testi Patristici, LVIII, Roma 1986, pp.
236-238).



Al final de esta meditacion, quisiera
subrayar dos palabras para nuestra
vida. Ante todo, esta exhortacion de
san Pablo: “Tened los mismos
sentimientos de Cristo Jesus”.
Aprender a sentir como sentia Jesus;
conformar nuestro modo de pensar,
de decidir, de actuar, a los
sentimientos de Jesus. Si nos
esforzamos por conformar nuestros
sentimientos a los de Jesus, vamos
por el camino correcto. La otra
palabra es de san Gregorio
Nacianceno: “Jesus te ama”. Esta
palabra, llena de ternura, es para
nosotros un gran consuelo, pero
también una gran responsabilidad
cada dia.

Filipenses 2,6-11

6 El, que era de condicion divina,

no considero esta igualdad con Dios



como algo que debia guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonado a si
mismo,

tomando la condicion de servidor

y haciéndose semejante a los
hombres.

Y presentandose con aspecto
humano,

8 se humillo hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.
9 Por eso, Dios lo exalto

y le dio el Nombre que esta sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesus,

se doble toda rodilla



en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Sefior».

Volver al comentario
Felicidad del justo

Miércoles 2 de noviembre de 2005
Salmo 111
Queridos hermanos y hermanas:

1. Después de celebrar ayer la
solemne fiesta de Todos los Santos
del cielo, hoy conmemoramos a todos
los Fieles Difuntos. La liturgia nos
invita a orar por nuestros seres
queridos que han fallecido,
dirigiendo nuestro pensamiento al
misterio de la muerte, herencia
comun de todos los hombres.



[luminados por la fe, contemplamos
el enigma humano de la muerte con
serenidad y esperanza. Segun la
Escritura, mas que un final, es un
nuevo nacimiento, es el paso
obligado a través del cual pueden
llegar a la vida plena los que
conforman su vida terrena segun las
indicaciones de la palabra de Dios.

El salmo 111, composicion de indole
sapiencial, nos presenta la figura de
estos justos, los cuales temen al
Sefior, reconocen su trascendencia y
se adhieren con confianza y amor a
su voluntad a la espera de
encontrarse con €l después de la
muerte.

A esos fieles estd reservada una
"bienaventuranza": "Dichoso el que
teme al Sefior" (v. 1). El salmista
precisa inmediatamente en qué
consiste ese temor: se manifiesta en
la docilidad a los mandamientos de
Dios. Llama dichoso a aquel que



"ama de corazon sus mandatos" y los
cumple, hallando en ellos alegria y
paz.

2. La docilidad a Dios es, por tanto,
raiz de esperanza y armonia interior
y exterior. El cumplimiento de la ley
moral es fuente de profunda paz de
la conciencia. Mdas aun, segun la
vision biblica de la "retribucion”,
sobre el justo se extiende el manto de
la bendicién divina, que da
estabilidad y éxito a sus obras y a las
de sus descendientes: "Su linaje sera
poderoso en la tierra, la
descendencia del justo sera bendita.
En su casa habra riquezas y
abundancia" (vv. 2-3; cf. v. 9).
Ciertamente, a esta vision optimista
se oponen las observaciones amargas
del justo Job, que experimenta el
misterio del dolor, se siente
injustamente castigado y sometido a
pruebas aparentemente sin sentido.
Job representa a muchas personas
justas, que sufren duras pruebas en



el mundo. Asi pues, conviene leer
este salmo en el contexto global de la
sagrada Escritura, hasta la cruz y la
resurreccion del Sefior. La
Revelacion abarca la realidad de la
vida humana en todos sus aspectos.

Con todo, sigue siendo valida la
confianza que el salmista quiere
transmitir y hacer experimentar a
quienes han escogido seguir el
camino de una conducta moral
intachable, contra cualquier
alternativa de éxito ilusorio obtenido
mediante la injusticia y la
inmoralidad.

3. El centro de esta fidelidad a la
palabra divina consiste en una
opcion fundamental, es decir, la
caridad con los pobres y necesitados:
"Dichoso el que se apiada y presta
(...). Reparte limosna a los

pobres” (vv. 5. 9). Por consiguiente, el
fiel es generoso: respetando la norma
biblica, concede préstamos a los



hermanos que pasan necesidad, sin
intereses (cf. Dt 15,7-11) y sin caer en
la infamia de la usura, que arruina la
vida de los pobres.

El justo, acogiendo la advertencia
constante de los profetas, se pone de
parte de los marginados y los
sostiene con ayudas abundantes.
"Reparte limosna a los pobres", se
dice en el versiculo 9, expresando asi
una admirable generosidad,
completamente desinteresada.

4. El salmo 111, juntamente con el
retrato del hombre fiel y caritativo,
"justo, clemente y compasivo",
presenta al final, en un solo versiculo
(cf. v. 10), también el perfil del
malvado. Este individuo asiste al
éxito del justo recomiéndose de rabia
y envidia. Es el tormento de quien
tiene una mala conciencia, a
diferencia del hombre generoso cuyo
"corazon esta firme" y "seguro” (vv.
7-8).



Nosotros fijamos nuestra mirada en
el rostro sereno del hombre fiel, que
"reparte limosna a los pobres" y, para
nuestra reflexiéon conclusiva,
acudimos a las palabras de Clemente
Alejandrino, el Padre de la Iglesia del
siglo II, que comenta una afirmacion
dificil del Sefior. En la parabola sobre
el administrador injusto aparece la
expresion segun la cual debemos
hacer el bien con "dinero injusto".

Aqui surge la pregunta: el dinero, la
riqueza, ¢{son de por si injustos? o
iqué quiere decir el Sefior? Clemente
Alejandrino lo explica muy bien en
su homilia titulada "¢Cual rico se
salvara?" Y dice: Jesus "declara
injusta por naturaleza cualquier
posesion que uno conserva para si
mismo como bien propio y no la
pone al servicio de los necesitados;
pero declara también que partiendo
de esta injusticia se puede realizar
una obra justa y saludable, ayudando
a alguno de los pequefios que tienen



una morada eterna junto al Padre (cf.
Mt 10,42; 18, 10)" (31, 6: Collana di
Testi Patristici, CXLVIII, Roma 1999,
pp- 56-57).

Y, dirigiéndose al lector, Clemente
afiade: "Mira, en primer lugar, que
no te ha mandado esperar a que te
rueguen o te supliquen, te pide que
busques td mismo a los que son
dignos de ser escuchados, en cuanto
discipulos del Salvador” (31, 7: ib., p.
57).

Luego, recurriendo a otro texto
biblico, comenta: "Asi pues, es
hermosa la afirmacion del Apostol:
"Dios ama a quien da con

alegria" (2Co 9,7), a quien goza dando
y no siembra con mezquindad, para
no recoger del mismo modo, sino que
comparte sin tristeza, sin hacer
distinciones y sin dolor; esto es
auténticamente hacer el bien" (31, 8:
ib.).



En el dia de la conmemoracion de los
difuntos, como dije al principio,
todos estamos llamados a
confrontarnos con el enigma de la
muerte y, por tanto, con la cuestion
de como vivir bien, cOmo encontrar
la felicidad. Y este salmo responde:
dichoso el hombre que da; dichoso el
hombre que no utiliza la vida para si
mismo, sino que da; dichoso el
hombre que es "justo, clemente y
compasivo"; dichoso el hombre que
vive amando a Dios y al projimo. Asi
vivimos bien y asi no debemos tener
miedo a la muerte, porque tenemos
la felicidad que viene de Dios y que
dura para siempre.

Salmo 111
1 jAleluyal!
Feliz el hombre que teme al Sefior

y se complace en sus mandamientos.



2 Su descendencia sera fuerte en la
tierra:

la posteridad de los justos es
bendecida.

3 En su casa habra abundancia y
riqueza,

su generosidad permanecera para
siempre.

4 Para los buenos brilla una luz en
las tinieblas:

es el Bondadoso, el Compasivo y el
Justo.

5 Dichoso el que se compadece y da
prestado,

y administra sus negocios con
rectitud.

6 El justo no vacilara jamas,

su recuerdo permanecera para
siempre.



7 No tendra que temer malas
noticias:

su corazon esta firme, confiado en el
Serior.

8 Su animo esta seguro, y no temera,

hasta que vea la derrota de sus
enemigos.

9 El da abundantemente a los pobres:

su generosidad permanecera para
siempre,

y alzara su frente con dignidad.
10 El malvado, al verlo, se enfurece,
rechinan sus dientes y se consume;

pero la ambicion de los malvados se
frustrara.

Volver al comentario



Himno pascual

Miércoles 9 de noviembre de 2005
Salmo 135
Queridos hermanos y hermanas:

1. Ha sido llamado “el gran Hallel”, es
decir, la alabanza solemne y
grandiosa que el judaismo entonaba
durante la liturgia pascual.
Hablamos del salmo 135, cuya
primera parte acabamos de
escuchar, segun la division propuesta
por la liturgia de las Visperas (cf. Vv.
1-9).

Reflexionemos ante todo en el
estribillo: “Es eterna su
misericordia”. En esa frase destaca la
palabra “misericordia”, que en
realidad es una traduccion legitima,
pero limitada, del vocablo originario
hebreo hesed. En efecto, este vocablo
forma parte del lenguaje
caracteristico que usa la Biblia para



hablar de la relacion que existe entre
Dios y su pueblo. El término trata de
definir las actitudes que se
establecen dentro de esa relacion: la
fidelidad, la lealtad, el amory,
evidentemente, la misericordia de
Dios.

Aqui tenemos la representacion
sintética del vinculo profundo e
interpersonal que instaura el
Creador con su criatura. Dentro de
esa relacion, Dios no aparece en la
Biblia como un Sefior impasible e
implacable, ni como un ser oscuro e
indescifrable, semejante al hado,
contra cuya fuerza misteriosa es
inutil luchar. Al contrario, él se
manifiesta como una persona que
ama a sus criaturas, vela por ellas,
las sigue en el camino de la historia y
sufre por las infidelidades que a
menudo el pueblo opone a su hesed,
a su amor misericordioso y paterno.



2. El primer signo visible de esta
caridad divina —dice el salmista—
ha de buscarse en la creacion. Luego
entrara en escena la historia. La
mirada, llena de admiracion y
asombro, se detiene ante todo en la
creacion: los cielos, la tierra, las
aguas, el sol, la luna y las estrellas.

Antes de descubrir al Dios que se
revela en la historia de un pueblo,
hay una revelacion cosmica, al
alcance de todos, ofrecida a toda la
humanidad por el unico Creador,
“Dios de los dioses” y “Sefior de los
sefiores” (vv. 2-3).

Como habia cantado el salmo 18, “el
cielo proclama la gloria de Dios, el
firmamento pregona la obra de sus
manos: el dia al dia le pasa el
mensaje, la noche a la noche se lo
susurra” (vv. 2-3). Asi pues, existe un
mensaje divino, grabado
secretamente en la creacion y signo
del hesed, de la fidelidad amorosa de



Dios, que da a sus criaturas el ser y la
vida, el agua y el alimento, la luz y el
tiempo.

Hay que tener ojos limpios para
captar esta revelacion divina,
recordando lo que dice el libro de la
Sabiduria: “De la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogia, a contemplar a su
Autor” (Sb 13,5; cf. Rm 1,20). Asi, la
alabanza orante brota de la
contemplacion de las “maravillas” de
Dios (cf.Sal 135,4), expuestas en la
creacion, y se transforma en gozoso
himno de alabanza y accion de
gracias al Sefior.

3. Por consiguiente, de las obras
creadas se asciende hasta la
grandeza de Dios, hasta su
misericordia amorosa. Es lo que nos
ensefian los Padres de la Iglesia, en
cuya voz resuena la constante
Tradicion cristiana.



Asi, san Basilio Magno, en una de las
paginas iniciales de su primera
homilia sobre el Exameron, en la que
comenta el relato de la creacion
segun el capitulo primero del libro
del Génesis, se detiene a considerar la
accion sabia de Dios, y llega a
reconocer en la bondad divina el
centro propulsor de la creacion. He
aqui algunas expresiones tomadas de
la larga reflexion del santo obispo de
Cesarea de Capadocia:

«”En el principio creo Dios los cielos
y la tierra”. Mi palabra se rinde
abrumada por el asombro ante este
pensamiento» (1, 2, 1: Sulla Genesi, en
Omelie sull’Esamerone, Milan 1990,
pp- 9. 11). En efecto, aunque algunos,
“enganados por el ateismo que
llevaban en su interior, imaginaron
que el universo no tenia guia ni
orden, como si estuviera gobernado
por la casualidad”, el escritor
sagrado “en seguida nos ha
iluminado la mente con el nombre de



Dios al inicio del relato, diciendo: “En
el principio cred Dios". Y jqué belleza
hay en este orden!" (1, 2, 4: ib., p. 11).
"Asi pues, si el mundo tiene un
principio y ha sido creado, busca al
que lo ha creado, busca al que le ha
dado inicio, al que es su Creador. (...)
Moisés nos ha prevenido con su
ensefianza imprimiendo en nuestras
almas como sello y filacteria el
santisimo nombre de Dios, cuando
dijo: "En el principio creo Dios". La
naturaleza bienaventurada, la
bondad sin envidia, el que es objeto
de amor por parte de todos los seres
racionales, la belleza mas deseable
que ninguna otra, el principio de los
seres, la fuente de la vida, la luz
intelectiva, la sabiduria inaccesible,
es decir, Dios "en el principio cred los
cielos y la tierra" (1, 2, 6-7: ib., p. 13).

Creo que las palabras de este Santo
Padre del siglo IV tienen una
actualidad sorprendente cuando
dice: "Algunos, engafiados por el



ateismo que llevaban en su interior,
imaginaron que el universo no tenia
guia ni orden, como si estuviera
gobernado por la casualidad".
iCuantos son hoy los que piensan asi!
Engafiados por el ateismo,
consideran y tratan de demostrar
que es cientifico pensar que todo
carece de guia y de orden, como si
estuviera gobernado por la
casualidad. El Sefior, con la sagrada
Escritura, despierta la razén que
duerme y nos dice: "En el inicio esta
la Palabra creadora. Y la Palabra
creadora que estd en el inicio -la
Palabra que lo ha creado todo, que
ha creado este proyecto inteligente
que es el cosmos- es también amor".

Por consiguiente, dejémonos
despertar por esta Palabra de Dios;
pidamos que esta Palabra ilumine
también nuestra mente, para que
podamos captar el mensaje de la
creacion —inscrito también en
nuestro corazon—: que el principio



de todo es la Sabiduria creadora, y
que esta Sabiduria es amor, es
bondad; "es eterna su misericordia".

Salmo 135

1 jAleluya! jDen gracias al Sefior,
porque es bueno,

porque es eterno su amor!
2 iDen gracias al Dios de los Dioses,
porque es eterno su amor!

3 iDen gracias al Sefior de los
sefiores,

porque es eterno su amor!

4 Al unico que hace maravillas,
iporque es eterno su amor!

5 al que hizo los cielos sabiamente,

iporque es eterno su amor!



6 al que afirmo la tierra sobre las
aguas,

iporque es eterno su amor!

7 Al que hizo los grandes astros,
iporque es eterno su amor!

8 el sol, para gobernar el dia,
iporque es eterno su amor!

9 la luna y las estrellas para gobernar
la noche,

iporque es eterno su amor!

10 Al que hiri6 a los primogénitos de
Egipto,

jporque es eterno su amor!
11 y sacé de alli a su pueblo,
jporque es eterno su amor!

12 con mano fuerte y brazo
poderoso,



iporque es eterno su amor!

13 Al que abri6 en dos partes el Mar
Rojo,

iporque es eterno su amor!

14 al que hizo pasar por el medio a
Israel,

jporque es eterno su amor!

15 y hundio en el Mar Rojo al Faraon
con sus tropas,

iporque es eterno su amor!

16 Al que guio a su pueblo por el
desierto

iporque es eterno su amor!

17 al que derroto a reyes poderosos,
iporque es eterno su amor!

18 y dio muerte a reyes temibles,

jporque es eterno su amor!



19 a Sijon, rey de los amorreos,
jporque es eterno su amor!
20y a Og, rey de Basan,
jporque es eterno su amor!

21 Al que dio sus territorios en
herencia,

iporque es eterno su amor!
22 en herencia a Israel, su servidor,
iporque es eterno su amor!

23 al que en nuestra humillacion se
acordo de nosotros,

ijporque es eterno su amor!
24 y nos libro de nuestros opresores,
ijporque es eterno su amor!

25 Al que da el alimento a todos los
vivientes,



iporque es eterno su amor!
26 {Den gracias al Dios de los cielos,
porque es eterno su amor!

Volver al comentario

Accion de gracias por la
salvacion realizada por Dios

Miércoles 16 de noviembre de 2005
Salmo 135
Queridos hermanos y hermanas:

1. Nuestra reflexion vuelve al himno
de alabanza del salmo 135 que la
liturgia de las Visperas propone en
dos etapas sucesivas, siguiendo una
distincion especifica que la
composicion ofrece a nivel tematico.
En efecto, la celebracion de las obras
del Sefior se delinea entre dos
ambitos, el del espacio y el del
tiempo.



En la primera parte (cf. vv. 1-9), que
fue objeto de nuestra meditacion
precedente, desemperfiaba un papel
destacado la accion divina en la
creacion, que dio origen a las
maravillas del universo. Asi, en esa
parte del salmo se proclama la fe en
Dios creador, que se revela a través
de sus criaturas cosmicas. Ahora, en
cambio, el gozoso canto del salmista,
llamado por la tradicion judia "el
gran Hallel", o sea, la alabanza mas
elevada dirigida al Sefior, nos
conduce a un horizonte diverso, el de
la historia. La primera parte, por
tanto, trata de la creacién como
reflejo de la belleza de Dios, la
segunda habla de la historia y del
bien que Dios ha realizado por
nosotros en el curso del tiempo.

Sabemos que la revelacion biblica
proclama repetidamente que la
presencia de Dios salvador se
manifiesta de modo particular en la



historia de la salvacion (cf. Dt26,5-9;
Jos 24,1-13).

2. Asi pues, pasan ante los ojos del
orante las acciones liberadoras del
Sefior, que tienen su centro en el
acontecimiento fundamental del
éxodo de Egipto. A este esta
profundamente vinculado el arduo
viaje por el desierto del Sinai, cuya
ultima etapa es la tierra prometida,
el don divino que Israel sigue
experimentando en todas las paginas
de la Biblia.

El célebre paso a través del mar Rojo,
"dividido en dos partes", casi
desgarrado y domado como un
monstruo vencido (cf. Sal 135,13),
hace surgir el pueblo libre y llamado
a una mision y a un destino glorioso
(cf. vv. 14-15; Ex 15,1-21), que
encuentra su relectura cristiana en la
plena liberacion del mal con la gracia
bautismal (cf. 1Co 10,1-4). Se abre,
ademas, el itinerario por el desierto:



alli el Sefior es representado como
un guerrero que, prosiguiendo la
obra de liberacion iniciada en el paso
del mar Rojo, defiende a su pueblo,
hiriendo a sus adversarios. Por tanto,
desierto y mar representan el paso a
través del mal y la opresion, para
recibir el don de la libertad y de la
tierra prometida (cf.Sal 135,16-20).

3. Al final, el Salmo alude al pais que
la Biblia exalta de modo entusiasta
como "tierra buena, tierra de
torrentes, de fuentes y hontanares
(...), tierra de trigo y de cebada, de
vifias, higueras y granados, tierra de
olivares, de aceite y de miel, tierra
donde el pan que comas no te sera
racionado y donde no careceras de
nada; tierra donde las piedras tienen
hierro y de cuyas montafas
extraeras el bronce" (Dt 8,7-9).

Esta celebracion exaltante, que va
mas alla de la realidad de aquella
tierra, quiere ensalzar el don divino



dirigiendo nuestra expectativa hacia
el don mas alto de la vida eterna con
Dios. Un don que permite al pueblo
ser libre, un don que nace —como se
sigue repitiendo en la antifona que
articula cada versiculo— del heseddel
Sefior, es decir, de su "misericordia”,
de su fidelidad al compromiso
asumido en la alianza con Israel, de
su amor, que sigue revelandose a
través del "recuerdo” (cf. Sal 135,23).
En el tiempo de la "humillaciéon”, o
sea, de las sucesivas pruebasy
opresiones, Israel descubrira
siempre la mano salvadora del Dios
de la libertad y del amor. También en
el tiempo del hambre y de la miseria
el Sefior entrara en escena para
ofrecer el alimento a toda la
humanidad, confirmando su
identidad de creador (cf. v. 25).

4. Por consiguiente, en el salmo 135

se entrelazan dos modalidades de la
unica revelacion divina, la cdsmica

(cf. vv. 4-9) y la histdrica (cf. vv.



10-25). Ciertamente, el Sefnor es
trascendente como creador y duerfio
absoluto del ser; pero también esta
cerca de sus criaturas, entrando en el
espacio y en el tiempo. No se queda
fuera, en el cielo lejano. Mds aun, su
presencia en medio de nosotros
alcanza su apice en la encarnacion
de Cristo.

Esto es lo que la relectura cristiana
del salmo proclama de modo
limpido, como testimonian los Padres
de la Iglesia, que ven la cumbre de la
historia de la salvacion y el signo
supremo del amor misericordioso del
Padre en el don del Hijo, como
salvador y redentor de la humanidad
(cf. Jn 3,16).

Asi, san Cipriano, martir del siglo III,
al inicio de su tratado sobre Las
obras de caridad y la limosna,
contempla con asombro las obras
que Dios realizo en Cristo su Hijo en
favor de su pueblo, prorrumpiendo



por ultimo en un apasionado
reconocimiento de su misericordia.
"Amadisimos hermanos, muchos y
grandes son los beneficios de Dios,
que la bondad generosa y copiosa de
Dios Padre y de Cristo ha realizado y
siempre realizara para nuestra
salvacion; en efecto, para
preservarnos, darnos una nueva vida
y poder redimirnos, el Padre envio al
Hijo; el Hijo, que habia sido enviado,
quiso ser llamado también Hijo del
hombre, para hacernos hijos de Dios:
se humillo, para elevar al pueblo que
antes yacia en la tierra, fue herido
para curar nuestras heridas, se hizo
esclavo para conducirnos a la
libertad a nosotros, que éramos
esclavos. Acepto morir, para poder
ofrecer a los mortales la
inmortalidad. Estos son los
numerosos y grandes dones de la
divina misericordia” (1: Trattati:
Collana di Testi Patristici, CLXXV,
Roma 2004, p. 108).



Con estas palabras el santo Doctor de
la Iglesia desarrolla el Salmo con una
enumeracion de los beneficios que
Dios nos ha hecho, afiadiendo a lo
que el Salmista no conocia todavia,
pero que ya esperaba, el verdadero
don que Dios nos ha hecho: el don
del Hijo, el don de la Encarnacion, en
la que Dios se nos dio a nosotros y
permanece con nosotros, en la
Eucaristia y en su Palabra, cada dia,
hasta el final de la historia. El peligro
nuestro estd en que la memoria del
mal, de los males sufridos, a menudo
sea mas fuerte que el recuerdo del
bien. El Salmo sirve para despertar
en nosotros también el recuerdo del
bien, de tanto bien como el Sefior nos
ha hecho y nos hace, y para que
podamos ver si nuestro corazon se
hace mas atento: en verdad, la
misericordia de Dios es eterna, esta
presente dia tras dia.



Salmo 135

1 jAleluya! jDen gracias al Sefior,
porque es bueno,

porque es eterno su amor!
2 iDen gracias al Dios de los Dioses,
porque es eterno su amor!

3 iDen gracias al Sefior de los
sefiores,

porque es eterno su amor!

4 Al unico que hace maravillas,
iporque es eterno su amor!

5 al que hizo los cielos sabiamente,
iporque es eterno su amor!

6 al que afirmo la tierra sobre las
aguas,

iporque es eterno su amor!



7 Al que hizo los grandes astros,
jporque es eterno su amor!

8 el sol, para gobernar el dia,
jporque es eterno su amor!

9 la luna y las estrellas para gobernar
la noche,

jporque es eterno su amor!

10 Al que hirid a los primogénitos de
Egipto,

ijporque es eterno su amor!
11 y saco de alli a su pueblo,
ijporque es eterno su amor!

12 con mano fuerte y brazo
poderoso,

iporque es eterno su amor!

13 Al que abri6 en dos partes el Mar
Rojo,



iporque es eterno su amor!

14 al que hizo pasar por el medio a
Israel,

iporque es eterno su amor!

15 y hundio en el Mar Rojo al Faraén
con sus tropas,

jporque es eterno su amor!

16 Al que guio a su pueblo por el
desierto

jporque es eterno su amor!

17 al que derroto a reyes poderosos,
jporque es eterno su amor!

18 y dio muerte a reyes temibles,
jporque es eterno su amor!

19 a Sijon, rey de los amorreos,

iporque es eterno su amor!



20y a Og, rey de Basan,
jporque es eterno su amor!

21 Al que dio sus territorios en
herencia,

iporque es eterno su amor!
22 en herencia a Israel, su servidor,
iporque es eterno su amor!

23 al que en nuestra humillacion se
acordo de nosotros,

ijporque es eterno su amor!
24 y nos libro de nuestros opresores,
ijporque es eterno su amor!

25 Al que da el alimento a todos los
vivientes,

iporque es eterno su amor!

26 {Den gracias al Dios de los cielos,



porque es eterno su amor!

Volver al comentario
Dios salvador

Miércoles 23 de noviembre de 2005
Efesios 1,1-10
Queridos hermanos y hermanas:

1. Cada semana la liturgia de las
Visperas propone a la Iglesia orante
el solemne himno de apertura de la
carta a los Efesios, el texto que acaba
de proclamarse. Pertenece al género
de las berakot, o sea, las
"bendiciones", que ya aparecen en el
Antiguo Testamento y tendran una
difusion ulterior en la tradicion
judia. Por tanto, se trata de un
constante hilo de alabanza que sube
a Dios, a quien, en la fe cristiana, se
celebra como "Padre de nuestro
Sefior Jesucristo".



Por eso, en nuestro himno de
alabanza es central la figura de
Cristo, en la que se revela y se realiza
la obra de Dios. En efecto, los tres
verbos principales de este largo y
compacto cdantico nos conducen
siempre al Hijo.

2. Dios "nos eligio en la persona de
Cristo" (Ef 1,4): es nuestra vocacion a
la santidad y a la filiacion adoptiva vy,
por tanto, a la fraternidad con Cristo.
Este don, que transforma
radicalmente nuestro estado de
criaturas, se nos ofrece "por obra de
Cristo" (v. 5), una obra que entra en
el gran proyecto salvifico divino, en
el amoroso "beneplacito de la
voluntad" (v. 6) del Padre, a quien el
Apostol esta contemplando con
conmocion.

El segundo verbo, después del de la
eleccion ("nos eligio"), designa el don
de la gracia: "La gracia que tan
generosamente nos ha concedido en



su querido Hijo" (ib.). En griego
tenemos dos veces la misma raiz
charisy echaritosen, para subrayar la
gratuidad de la iniciativa divina que
precede a toda respuesta humana.
Asi pues, la gracia que el Padre nos
da en el Hijo unigénito es
manifestacion de su amor, que nos
envuelve y nos transforma.

3. He aqui el tercer verbo
fundamental del cantico paulino:
tiene siempre por objeto la gracia
divina, que "ha prodigado sobre
nosotros" (v. 8). Por consiguiente,
estamos ante un verbo de plenitud,
podriamos decir —segun su tenor
originario— de exceso, de entrega sin
limites y sin reservas.

Asi, llegamos a la profundidad
infinita y gloriosa del misterio de
Dios, abierto y revelado por gracia a
quien ha sido llamado por graciay
por amor, al ser esta revelacion
imposible de alcanzar con la sola



dotacidon de la inteligencia y de las
capacidades humanas. "Lo que ni el
0jo vio, ni el oido oy, ni al corazon
del hombre llego, lo que Dios
preparo para los que le aman.
Porque a nosotros nos lo reveld Dios
por medio del Espiritu; y el Espiritu
todo lo sondea, hasta las
profundidades de Dios" (1Co 2,9-10).

4. El "misterio de la voluntad" divina
tiene un centro que esta destinado a
coordinar todo el ser y toda la
historia, conduciéndolos a la
plenitud querida por Dios: es "el
designio de recapitular en Cristo
todas las cosas" (Ef1,10). En este
"designio”, en griego oikonomia, o
sea, en este proyecto armonioso de la
arquitectura del ser y del existir, se
eleva Cristo como jefe del cuerpo de
la Iglesia, pero también como eje que
recapitula en si "todas las cosas, las
del cielo y las de la tierra". La
dispersion y el limite se superan y se
configura la "plenitud”, que es la



verdadera meta del proyecto que la
voluntad divina habia preestablecido
desde los origenes.

Por tanto, estamos ante un grandioso
fresco de la historia de la creacion y
de la salvacion, sobre el que ahora
querriamos meditar y profundizar a
través de las palabras de san Ireneo,
un gran Doctor de la Iglesia del siglo
I1, el cual, en algunas paginas
magistrales de su tratado Contra las
herejias, habia desarrollado una
reflexion articulada precisamente
acerca de la recapitulacion realizada
por Cristo.

5. La fe cristiana —afirma—
reconoce que "no hay mas que un
solo Dios Padre y un solo Cristo Jesus,
Sefior nuestro, que ha venido por
medio de toda "economia” y que ha
recapitulado en si todas las cosas. En
esto de "todas las cosas" queda
comprendido también el hombre,
esta obra modelada por Dios, y asi ha



recapitulado también en si al
hombre; de invisible haciéndose
visible, de inasible asible, de
impasible pasible y de Verbo
hombre" (I11, 16, 6: Gia e non ancora,
CCCXX, Milan 1979, p. 268).

Por eso, "el Verbo de Dios se hizo
carne" realmente, no en apariencia,
porque entonces "su obra no podia
ser verdadera". En cambio, "lo que
aparentaba ser, era eso
precisamente, o sea Dios
recapitulando en sila antigua
plasmacion del hombre, a fin de
matar el pecado, destruyendo la
muerte y vivificar al hombre; por eso
eran verdaderas sus obras" (III, 18, 7:
ib., pp. 277-278).

Se ha constituido Jefe de la Iglesia
para atraer a todos a si en el
momento justo. Con el espiritu de
estas palabras de san Ireneo oremos:
si, Sefior, atraenos a ti, atrae al
mundo a ti y danos la paz, tu paz.



Efesios 1,1-10

1 Pablo, Apostol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, saluda a los santos
que creen en Cristo Jesus.

2 Llegue a ustedes la gracia y la paz
de parte de Dios, nuestro Padre, y del
Sefior Jesucristo.

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en €], antes de la
creacion del mundo,

para que fuéramos santos

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 El nos predestind a ser sus hijos
adoptivos



por medio de Jesucristo,

conforme al beneplacito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia,

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre

y hemos recibido el perdon de los
pecados,

segun la riqueza de su gracia,
8 que Dios derramo sobre nosotros,

dandonos toda sabiduria y
entendimiento.

9 £l nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso



que establecio de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra,

bajo un solo jefe, que es Cristo.

Volver al comentario

Junto a los canales de
Babilonia

Miércoles 30 de noviembre de 2005
Salmo 136
Queridos hermanos y hermanas:

1. En este primer miércoles de
Adviento, tiempo liturgico de
silencio, vigilancia y oracion como
preparacion para la Navidad,
meditamos el salmo 136, que se ha



hecho célebre en la version latina de
su inicio, Super flumina Babylonis. El
texto evoca la tragedia que vivio el
pueblo judio durante la destruccion
de Jerusalén, acaecida en el afio 586
a.C., y el sucesivo y consiguiente
destierro en Babilonia. Se trata de un
canto nacional de dolor, marcado por
una profunda nostalgia por lo que se
habia perdido.

Esta apremiante invocacion al Sefior
para que libre a sus fieles de la
esclavitud babilonica expresa
también los sentimientos de
esperanza y espera de la salvacion
con los que hemos iniciado nuestro
camino de Adviento.

La primera parte del Salmo (cf. vv.
1-4) tiene como telon de fondo la
tierra del destierro, con sus rios y
canales, que regaban la llanura de
Babilonia, sede de los judios
deportados. Es casi la anticipacion
simbdlica de los campos de



concentracion, en los que el pueblo
judio —en el siglo que acaba de
concluir— sufrié una operacion
infame de muerte, que ha quedado
como una verguenza indeleble en la
historia de la humanidad.

La segunda parte del Salmo (cf. vv.
5-6), por el contrario, esta
impregnada del recuerdo amoroso
de Sion, la ciudad perdida pero viva
en el corazon de los desterrados.

2. En sus palabras, el salmista se
refiere a la mano, la lengua, el
paladar, la voz y las lagrimas. La
mano es indispensable para el
musico que toca la citara, pero esta
paralizada (cf. v. 5) por el dolor,
entre otras causas porque las citaras
estan colgadas de los sauces.

La lengua es necesaria para el
cantor, pero esta pegada al paladar
(cf. v. 6). En vano los verdugos
babilonios "los invitan a cantar, para
divertirlos" (cf. v. 3). Los "cantos de



Sion" son "cantos del Senor"” (vv. 3-4);
no son canciones folcléricas, para
espectaculo. Sélo pueden elevarse al
cielo en la liturgia y en la libertad de
un pueblo.

3. Dios, que es el arbitro ultimo de la
historia, sabra comprender y acoger
segun su justicia también el grito de
las victimas, por encima de los
graves acentos que a veces asume.

Vamos a utilizar una meditacion de
san Agustin sobre este salmo. En ella
el gran Padre de la Iglesia introduce
una nota sorprendente y de gran
actualidad: sabe que incluso entre los
habitantes de Babilonia hay personas
comprometidas en favor de la pazy
del bien de la comunidad, aunque no
comparten la fe biblica, es decir,
aunque no conocen la esperanza en
la ciudad eterna a la que aspiramos.
Llevan en si mismos una chispa de
deseo de algo desconocido, de algo
mas grande, de algo trascendente, de



una verdadera redencion. Y él dice
que incluso entre los perseguidores,
entre los no creyentes, se encuentran
personas con esa chispa, con una
especie de fe, de esperanza, en la
medida que les es posible en las
circunstancias en que viven. Con esta
fe también en una realidad
desconocida, estan realmente en
camino hacia la verdadera Jerusalén,
hacia Cristo. Y con esta apertura de
esperanza también para los
babilonios —como los llama Agustin
—, para los que no conocen a Cristo,
y ni siquiera a Dios, y a pesar de ello
desean algo desconocido, algo eterno,
nos exhorta también a nosotros a no
fijarnos simplemente en las cosas
materiales del momento presente,
sino a perseverar en el camino hacia
Dios. Solo con esta esperanza mas
grande podemos también
transformar este mundo, de modo
adecuado. San Agustin lo dice con
estas palabras: "Si somos ciudadanos
de Jerusalén, (...) y debemos vivir en



esta tierra, en la confusion del
mundo presente, en esta Babilonia,
donde no vivimos como ciudadanos
sino como prisioneros, es necesario
que no solo cantemos lo que dice el
Salmo, sino que también lo vivamos:
esto se hace con una aspiracion
profunda del corazdn, plenay
religiosamente deseoso de la ciudad
eterna".

Y anade, refiriéndose a la "ciudad
terrestre llamada Babilonia": "Tiene
personas que, impulsadas por el
amor a ella, se esfuerzan por
garantizar la paz —la paz temporal
—, sin alimentar en su corazon otra
esperanza, mas aun, poniendo en
esto toda su alegria, sin buscar nada
mas. Y vemos que se esfuerzan al
maximo por ser utiles a la sociedad
terrena. Ahora bien, si se
comprometen con conciencia pura
en este esfuerzo, Dios no permitira
que perezcan con Babilonia, pues los
ha predestinado a ser ciudadanos de



Jerusalén, pero con tal de que,
viviendo en Babilonia, no tengan su
soberbia, su lujo caduco y su
irritante arrogancia. (...) Ve su
esclavitud y les mostrara la otra
ciudad, por la que deben suspirar
verdaderamente y hacia la cual
deben dirigir todo

esfuerzo" (Esposizioni sui Salmi, 136,
1-2:Nuova Biblioteca Agostiniana,
XXVIII, Roma 1977, pp. 397. 399).

Pidamos al Sefior que en todos
nosotros se despierte este deseo, esta
apertura hacia Dios, y que también
los que no conocen a Cristo sean
tocados por su amor, de forma que
todos juntos estemos en
peregrinacion hacia la ciudad
definitiva y la luz de esta ciudad
brille también en nuestro tiempo y
en nuestro mundo.

Salmo 136

1 Junto a los rios de Babilonia,



nos sentabamos a llorar,
acordandonos de Sién,

2 En los sauces de las orillas
teniamos colgadas nuestras citaras.

3 Alli nuestros carceleros nos pedian
cantos,

y nuestros opresores, alegria:

«iCanten para nosotros un canto de
Sién!».

4 :Como podiamos cantar un canto
del Sefior

en tierra extranjera?
5 Sime olvidara de ti, Jerusalén,
que se paralice mi mano derecha;

6 que la lengua se me pegue al
paladar

si no me acordara de ti,



si no pusiera a Jerusalén
por encima de todas mis alegrias.

7 Recuerda, Sefior, contra los
edomitas,

el dia de Jerusalén,
cuando ellos decian: «jArrasenla!
jArrasen hasta sus cimientos!».

8 jCiudad de Babilonia, la
devastadora,

feliz el que te devuelva el mal que
nos hiciste!

9 jFeliz el que tome a tus hijos
y los estrelle contra las rocas!

Volver al comentario
Himno de accion de gracias

Miércoles 7 de diciembre de 2005



Salmo 137
Queridos hermanos y hermanas:

1. El himno de accién de gracias que
acabamos de escuchar, y que
constituye el salmo 137, atribuido
por la tradicion judia al rey David,
aunque probablemente fue
compuesto en una época posterior,
comienza con un canto personal del
orante. Alza su voz en el marco de la
asamblea del templo o, por lo menos,
teniendo como referencia el
santuario de Sion, sede de la
presencia del Sefior y de su
encuentro con el pueblo de los fieles.

En efecto, el salmista afirma que “se
postrara hacia el santuario” de
Jerusalén (cf. V. 2): en él canta ante
Dios, que esta en los cielos con su
corte de angeles, pero que también
estd a la escucha en el espacio
terreno del templo (cf. V. 1). El orante
tiene la certeza de que el “nombre”
del Sefior, es decir, su realidad



personal viva y operante, y sus
virtudes de fidelidad y misericordia,
signos de la alianza con su pueblo,
son el fundamento de toda confianza
y de toda esperanza (cf. V. 2).

2. Aqui la mirada se dirige por un
instante al pasado, al dia del
sufrimiento: la voz divina habia
respondido entonces al clamor del
fiel angustiado. Dios habia infundido
valor al alma turbada (cf. V. 3). El
original hebreo habla literalmente
del Sefior que “agita la fuerza en el
alma” del justo oprimido: es como si
se produjera la irrupcion de un
viento impetuoso que barre las
dudas y los temores, infunde una
energia vital nueva y aumenta la
fortaleza y la confianza.

Después de esta premisa,
aparentemente personal, el salmista
ensancha su mirada al mundo e
imagina que su testimonio abarca
todo el horizonte: “todos los reyes de



la tierra”, en una especie de adhesion
universal, se asocian al orante en
una alabanza comun en honor de la
grandeza y el poder soberanos del
Sefior (cf. Vv. 4-6).

3. El contenido de esta alabanza coral
que elevan todos los pueblos permite
ver ya a la futura Iglesia de los
paganos, la futura Iglesia universal.
Este contenido tiene como primer
tema la “gloria” y los “caminos del
Senior” (cf. V. 5), es decir, sus
proyectos de salvacion y su
revelacion. Asi se descubre que Dios,
ciertamente, es “sublime” y
trascendente, pero “se fija en el
humilde” con afecto, mientras que
aleja de su rostro al soberbio como
sefial de rechazo y de juicio (cf. V. 6).

Como proclama Isaias, “asi dice el
Excelso y Sublime, el que mora por
siempre y cuyo nombre es Santo: “En
lo excelso y sagrado yo moro, y estoy
también con el humillado y abatido



de espiritu, para avivar el espiritu de
los abatidos, para avivar el animo de
los humillados”” (Is 57,15). Por
consiguiente, Dios opta por defender
a los débiles, a las victimas, a los
humildes. Esto se da a conocer a
todos los reyes, para que sepan cudl
debe ser su opcion en el gobierno de
las naciones.

Naturalmente, no sélo se dice a los
reyesy a todos los gobiernos, sino
también a todos nosotros, porque
también nosotros debemos saber qué
opcion hemos de tomar: ponernos
del lado de los humildes, de los
ultimos, de los pobres y los débiles.

4. Después de este llamamiento, con
dimension mundial, a los
responsables de las naciones, no solo
de aquel tiempo sino también de
todos los tiempos, el orante vuelve a
la alabanza personal (cf. Sal 137,7-8).
Con una mirada que se dirige hacia
el futuro de su vida, implora una



ayuda de Dios también para las
pruebas que aun le depare la
existencia. Y todos nosotros oramos
asi juntamente con el orante de aquel
tiempo.

Se habla, de modo sintético, de la “ira
del enemigo” (v. 7), una especie de
simbolo de todas las hostilidades que
puede afrontar el justo durante su
camino en la historia. Pero él sabe,
como sabemos también nosotros, que
el Sefior no lo abandonara nunca y
que extendera su mano para
sostenerlo y guiarlo. Las palabras
conclusivas del Salmo son, por tanto,
una ultima y apasionada profesion
de confianza en Dios porque su
misericordia es eterna. “No
abandonara la obra de sus manos”,
es decir, su criatura (cf. V. 8). Y
también nosotros debemos vivir
siempre con esta confianza, con esta
certeza en la bondad de Dios.



Debemos tener la seguridad de que,
por mas pesadas y tempestuosas que
sean las pruebas que debamos
afrontar, nunca estaremos
abandonados a nosotros mismos,
nunca caeremos fuera de las manos
del Sefior, las manos que nos han
creado y que ahora nos siguen en el
itinerario de la vida. Como confesara
san Pablo, “Aquel que inicié en
vosotros la obra buena, él mismo la
llevara a su cumplimiento” (Flp 1,6).

5. Asi hemos orado también nosotros
con un salmo de alabanza, de accién
de gracias y de confianza. Ahora
queremos seguir entonando este
himno de alabanza con el testimonio
de un cantor cristiano, el gran san
Efrén el Sirio (siglo IV), autor de
textos de extraordinaria elevaciéon
poética y espiritual.

“Por mas grande que sea nuestra
admiracion por ti, Sefior, tu gloria
supera lo que nuestra lengua puede



expresar”, canta san Efrén en un
himno (Inni sulla Verginita,7: L’arpa
dello Spirito, Roma 1999, p. 66), y en
otro: “Alabanza a ti, para quien todas
las cosas son faciles, porque eres
todopoderoso” (Inni sulla Nativita,
11: ib., p. 48); y este es un motivo
ulterior de nuestra confianza: que
Dios tiene el poder de la misericordia
y usa su poder para la misericordia.
Una ultima cita de san Efrén: “Que te
alaben todos los que comprenden tu
verdad” (Inni sulla Fede, 14: ib., p.
27).

Salmo 137

1 Te doy gracias, Sefior, de todo
corazon,

te cantaré en presencia de los
angeles.

2 Me postraré ante tu santo Templo,

y daré gracias a tu Nombre



por tu amor y tu fidelidad,

porque tu promesa ha superado tu
renombre.

3 Me respondiste cada vez que te
invoqué

y aumentaste la fuerza de mi alma.

4 Que los reyes de la tierra te
bendigan

al oir las palabras de tu boca,

5y canten los designios del Sefior,
porque la gloria del Sefior es grande.
6 El Sefnor esta en las alturas,

pero se fija en el humilde

y reconoce al orgulloso desde lejos,

7 Si camino entre peligros, me
conservas la vida,



extiendes tu mano contra el furor de
mi enemigo,

y tu derecha me salva.

8 El Sefior lo hara todo por mi.
Sefior, tu amor es eterno,

ino abandones la obra de tus manos!

Volver al comentario
Dios lo ve todo

Miércoles 14 de diciembre de 2005
Salmo 138
Queridos hermanos y hermanas:

1. En dos etapas distintas, la liturgia
de las Visperas —cuyos salmos y
canticos estamos meditando— nos
propone la lectura de un himno
sapiencial de gran belleza y fuerte
impacto emotivo: el salmo 138. Hoy
reflexionaremos sobre la primera



parte de la composicion (cf. Vv. 1-12),
es decir, sobre las primeras dos
estrofas, que exaltan
respectivamente la omnisciencia de
Dios (cf. Vv. 1-6) y su omnipresencia
en el espacio y en el tiempo (cf. Vv.
7-12).

El vigor de las imagenes y de las
expresiones tiene como finalidad la
celebracion del Creador: “Si es
notable la grandeza de las obras
creadas —afirma Teodoreto de Ciro,
escritor cristiano del siglo V—,
jcuanto mas grande debe de ser su
Creador!” (Discursos sobre la
Providencia, 4: Collana di Testi
patristici, LXXV, Roma 1988, p. 115).
Con su meditacion el salmista desea
sobre todo penetrar en el misterio
del Dios trascendente, pero cercano a
nosotros.

2. El mensaje fundamental que nos
transmite es muy claro: Dios lo sabe
todo y esta presente al lado de sus



criaturas, que no pueden sustraerse a
él. Pero su presencia no es agobiante,
como la de un inspector; ciertamente,
su mirada sobre el mal es severa,
pues no puede quedar indiferente
ante él.

Con todo, el elemento fundamental
es una presencia salvifica, capaz de
abarcar todo el ser y toda la historia.
Es practicamente el escenario
espiritual al que alude san Pablo,
hablando en el Are6pago de Atenas,
con la cita de un poeta griego: “En él
vivimos, nos movemos y

existimos” (Hch 17,28).

3. El primer pasaje (cf. Sal 138,1-6),
como deciamos, es la celebracion de
la omnisciencia divina. En efecto, se
repiten los verbos de conocimiento,
como “sondear”, “conocer”, “saber”,
“penetrar”, “comprender”,
“distinguir”. Como es sabido, el
conocimiento biblico supera el puro
y simple aprender y comprender



intelectivo; es una especie de
comunion entre el que conoce y lo
conocido: por consiguiente, el Sefior
tiene intimidad con nosotros,
mientras pensamos y actuamos.

El segundo pasaje de nuestro salmo
(cf. Vv. 7-12), en cambio, esta
dedicado a la omnipresencia divina.
En é] se describe de modo muy vivo
la ilusoria voluntad del hombre de
sustraerse a esa presencia. Ocupa
todo el espacio: esta ante todo el eje
vertical “cielo-abismo” (cf. V. 8);
luego viene la dimension horizontal,
que va desde la aurora, es decir,
desde el oriente, y llega hasta “el
confin del mar” Mediterraneo, o sea,
hasta occidente (cf. V. 9). Todos los
ambitos del espacio, incluso los mas
secretos, contienen una presencia
activa de Dios.

El salmista, a continuacién, introduce
también la otra realidad en la que
estamos inmersos: el tiempo,



representado simbolicamente por la
noche y la luz, las tinieblas y el dia
(cf. Vv. 11-12). Incluso la oscuridad,
en la que nos resulta dificil caminar
y ver, esta penetrada por la mirada y
la epifania del Sefior del ser y del
tiempo. Su mano siempre esta
dispuesta a aferrar la nuestra para
guiarnos en nuestro itinerario
terreno (cf. V. 10). Por consiguiente,
es una cercania no de juicio, que
infundiria temor, sino de apoyo y
liberacion.

Asi, podemos comprender cudl es el
contenido ultimo, el contenido
esencial de este salmo: es un canto de
confianza. Dios esta siempre con
nosotros. No nos abandona ni
siquiera en las noches mas oscuras
de nuestra vida. Esta presente
incluso en los momentos mas
dificiles. El Sefior no nos abandona
ni siquiera en la ultima noche, en la
ultima soledad, en la que nadie
puede acompafarnos, en la noche de



la muerte. Nos acompaiia incluso en
esta ultima soledad de la noche de la
muerte

Por eso, los cristianos podemos tener
confianza: nunca estamos solos. La
bondad de Dios esta siempre con
nosotros.

4. Comenzamos con una cita del
escritor cristiano Teodoreto de Ciro.
Concluyamos con una reflexion del
mismo autor, en su IV Discurso sobre
la Providencia divina,porque en
definitiva este es el tema del Salmo.
Comentando el versiculo 6, en el que
el orante exclama: “Tanto saber me
sobrepasa; es sublime y no lo
abarco”, Teodoreto explica el pasaje
dirigiéndose a la interioridad de su
conciencia y de su experiencia
personal y afirma: “Volviéndome
hacia mi mismo, entrando hasta lo
mas intimo de mi mismo y
alejaindome de los ruidos exteriores,
quise sumergirme en la



contemplacion de mi naturaleza...
Reflexionando sobre estas cosas y
pensando en la armonia entre la
naturaleza mortal y la inmortal,
quedé asombrado ante tan gran
prodigio y, dado que no logré
comprender este misterio, reconozco
mi derrota; mas aun, mientras
proclamo la victoria de la sabiduria
del Creador y le canto himnos de
alabanza, grito: “Tanto saber me
sobrepasa; es sublime y no lo
abarco”” (Collana di Testi patristici,
LXXV, Roma 1988, pp. 116-117).

Salmo 138

1 Sefior, tu me sondeas y me conoces
2 tu sabes si me siento o me levanto;
de lejos percibes lo que pienso,

3 te das cuenta si camino o si
descanso,

y todos mis pasos te son familiares.



4 Antes que la palabra esté en mi
lengua,

tu, Sefior, la conoces plenamente;
5 me rodeas por detras y por delante
y tienes puesta tu mano sobre mi;

6 una ciencia tan admirable me
sobrepasa:

es tan alta que no puedo alcanzarla.

7 ¢A donde iré para estar lejos de tu
espiritu?

¢A donde huiré de tu presencia?
8 Si subo al cielo, alli estas tu;

si me tiendo en el Abismo, estas
presente.

9 Si tomara las alas de la aurora

y fuera a habitar en los confines del
mar,



10 también alli me llevaria tu mano
y me sostendria tu derecha.

11 Si dijera: «jQue me cubran las
tinieblas

y la luz sea como la noche a mi
alrededor!»,

12 las tinieblas no serian oscuras
para ti

y la noche sera clara como el dia.
13 Tu creaste mis entrafias,

me plasmaste en el seno de mi
madre:

14 te doy gracias porque fui formado
de manera tan admirable.
iQué maravillosas son tus obras!

T conocias hasta el fondo de mi
alma



15 y nada de mi ser se te ocultaba,
cuando yo era formado en lo secreto,

cuando era tejido en lo profundo de
la tierra.

16 Tus ojos ya veian mis acciones,
todas ellas estaban en tu Libro;

mis dias estaban escritos y sefialados,
antes que uno solo de ellos existiera.

17 ;Qué dificiles son para mi tus
designios!

iY qué inmenso, Dios mio, es el
conjunto de ellos!

18 Si me pongo a contarlos,
son mas que la arena;
y si terminara de hacerlo,

aun entonces seguiria a tu lado.



19 jOjala, Dios mio, hicieras morir a
los malvados

y se apartaran de mi los hombres
sanguinarios,

20 esos que hablan de ti con perfidia
y en vano se rebelan contra ti!

21 ¢Acaso yo no odio a los que te
odian

y aborrezco a los que te desprecian?
22 Yo los detesto implacablemente,
y son para mi verdaderos enemigos.

23 Sondéame, Dios mio, y penetra mi
interior;

examiname y conoce los que pienso;

24 observa si estoy en un camino
falso

y llévame por el camino eterno.



Volver al comentario

Sefior, ti me sondeas y me
conoces

Miércoles 28 de diciembre de 2005
Salmo 138
Queridos hermanos y hermanas:

1. En esta audiencia general del
miércoles de la octava de Navidad,
fiesta liturgica de los Santos
Inocentes, reanudamos nuestra
meditacion sobre el salmo 138, cuya
lectura orante nos propone la liturgia
de las Visperas en dos etapas
distintas. Después de contemplar en
la primera parte (cf. Vv. 1-12) al Dios
omnisciente y omnipotente, Sefior
del ser y de la historia, ahora este
himno sapiencial de intensa belleza y
pasion se fija en la realidad mas alta
y admirable de todo el universo, el
hombre, definido como el “prodigio”



de Dios (cf. V. 14). En realidad, se
trata de un tema en profunda
sintonia con el clima navidefio que
estamos viviendo en estos dias, en los
que celebramos el gran misterio del
Hijo de Dios hecho hombre, mas aun,
hecho Nifio por nuestra salvacion.

Después de considerar la mirada y la
presencia del Creador que se
extienden por todo el horizonte
cosmico, en la segunda parte del
salmo que meditamos hoy, la mirada
amorosa de Dios se fija en el ser
humano, considerado en su inicio
pleno y completo. Aun es un ser
“informe” en el seno materno:
algunos estudiosos de la Biblia
interpretan la palabra hebrea que
usa el salmo como equivalente a
“embrion”, descrito mediante esa
palabra como una pequeiia realidad
oval, enrollada, pero sobre la cual ya
se posa la mirada benévola y
amorosa de los ojos de Dios (cf. V.
16).



2. El salmista, para definir la accion
divina dentro del seno materno,
recurre a las clasicas imagenes
biblicas, mientras que la cavidad
generadora de la madre se compara
a “lo profundo de la tierra”, es decir,
a la constante vitalidad de la gran
madre tierra (cf. V. 15).

Ante todo, se utiliza el simbolo del
alfarero y del escultor, que “forma”,
que plasma su creacion artistica, su
obra maestra, precisamente como se
decia en el libro del Génesis con
respecto a la creacion del hombre:
“El Sefior Dios formé al hombre con
polvo del suelo” (Gn 2,7). Luego viene
el simbolo del “tejido”, que evoca la
delicadeza de la piel, de la carne, de
los nervios “entretejidos” sobre el
esqueleto.

También Job evocaba con fuerza
estas y otras imagenes para exaltar la
obra maestra que es la persona
humana, a pesar de estar golpeada y



herida por el sufrimiento: “Tus
manos me formaron, me plasmaron
(...). Recuerda que me hiciste como se
amasa el barro (...). (No me vertiste
como leche y me cuajaste como
queso? De piel y de carne me vestiste
y me tejiste de huesos y de

nervios” (/b 10,8-11).

3. Sumamente fuerte es, en nuestro
salmo, la idea de que Dios ya ve todo
el futuro de ese embrion aun
“informe”: en el libro de la vida del
Sefior ya estan escritos los dias que
esa criatura vivird y colmara de
obras durante su existencia terrena.
Asi vuelve a manifestarse la
grandeza trascendente del
conocimiento divino, que no solo
abarca el pasado y el presente de la
humanidad, sino también el arco
todavia oculto del futuro. También se
manifiesta la grandeza de esta
pequeiia criatura humana, que aun
no ha nacido, formada por las manos
de Dios y envuelta en su amor: un



elogio biblico del ser humano desde
el primer momento de su existencia.

Ahora releamos la reflexién que san
Gregorio Magno, en sus Homilias
sobre Ezequiel, hizo sobre la frase del
salmo que hemos comentado:
“Siendo todavia informe me han
visto tus ojos y todo estaba escrito en
tu libro” (v. 16). Sobre esas palabras
el Pontifice y Padre de la Iglesia
construyo una original y delicada
meditacion acerca de los que en la
comunidad cristiana son mas débiles
en su camino espiritual.

Y dice que también los débiles en la
fe y en la vida cristiana forman parte
de la arquitectura de la Iglesia, “son
incluidos en ella (...) en virtud de su
buen deseo. Es verdad que son
imperfectos y pequeiios, pero, en la
medida en que logran comprender,
aman a Dios y al préjimo, y no dejan
de realizar el bien que pueden. A
pesar de que aun no llegan a los



dones espirituales hasta el punto de
abrir el alma a la accion perfectay a
la ardiente contemplacion, no se
apartan del amor a Dios y al projimo,
en la medida en que son capaces de
comprenderlo. Por eso, sucede que
también ellos, aunque estén situados
en un lugar menos importante,
contribuyen a la edificacion de la
Iglesia, pues, si bien son inferiores
por doctrina, profecia, gracia de
milagros y completo desprecio del
mundo, se apoyan en el fundamento
del temor y del amor, en el que
encuentran su solidez” (2, 3, 12-13:
Opere di Gregorio Magno I11/2, Roma
1993, pp. 79-81).

El mensaje de san Gregorio es un
gran consuelo para todos nosotros
que a menudo avanzamos con
dificultad por el camino de la vida
espiritual y eclesial. El Sefior nos
conoce y nos envuelve con su amor.



Salmo 138

1 Sefior, tu me sondeas y me conoces
2 tu sabes si me siento o me levanto;
de lejos percibes lo que pienso,

3 te das cuenta si camino o si
descanso,

y todos mis pasos te son familiares.

4 Antes que la palabra esté en mi
lengua,

tu, Sefior, la conoces plenamente;
5 me rodeas por detras y por delante
y tienes puesta tu mano sobre mi;

6 una ciencia tan admirable me
sobrepasa:

es tan alta que no puedo alcanzarla.

7 ¢A donde iré para estar lejos de tu
espiritu?



¢A donde huiré de tu presencia?
8 Si subo al cielo, alli estas tu;

si me tiendo en el Abismo, estas
presente.

9 Si tomara las alas de la aurora

y fuera a habitar en los confines del
mar,

10 también alli me llevaria tu mano
y me sostendria tu derecha.

11 Si dijera: «jQue me cubran las
tinieblas

y la luz sea como la noche a mi
alrededor!»,

12 las tinieblas no serian oscuras
para ti

y la noche sera clara como el dia.

13 Tu creaste mis entrafias,



me plasmaste en el seno de mi
madre:

14 te doy gracias porque fui formado
de manera tan admirable.
iQué maravillosas son tus obras!

T conocias hasta el fondo de mi
alma

15 y nada de mi ser se te ocultaba,
cuando yo era formado en lo secreto,

cuando era tejido en lo profundo de
la tierra.

16 Tus ojos ya veian mis acciones,
todas ellas estaban en tu Libro;

mis dias estaban escritos y sefialados,
antes que uno solo de ellos existiera.

17 ;Qué dificiles son para mi tus
designios!



iY qué inmenso, Dios mio, es el
conjunto de ellos!

18 Si me pongo a contarlos,

son mas que la arena;

y si terminara de hacerlo,

aun entonces seguiria a tu lado.

19 jOjala, Dios mio, hicieras morir a
los malvados

y se apartaran de mi los hombres
sanguinarios,

20 esos que hablan de ti con perfidia
y en vano se rebelan contra ti!

21 ¢Acaso yo no odio a los que te
odian

y aborrezco a los que te desprecian?
22 Yo los detesto implacablemente,

y son para mi verdaderos enemigos.



23 Sondéame, Dios mio, y penetra mi
interior;

examiname y conoce los que pienso;

24 observa si estoy en un camino
falso

y llévame por el camino eterno.

Volver al comentario

Cristo, primogénito de toda
criatura, primogénito de
entre los muertos

Miércoles 4 de enero de 2006
Colosenses 1,1-29
Queridos hermanos y hermanas:

1. En esta primera audiencia general
del nuevo afio vamos a meditar el
célebre himno cristolégico que se
encuentra en la carta a los
Colosenses: es casi el solemne portico



de entrada de este rico escrito
paulino, y es también un portico de
entrada de este afio. El himno
propuesto a nuestra reflexion, es
introducido con una amplia formula
de accion de gracias (cf. Vv. 3. 12-14),
que nos ayuda a crear el clima
espiritual para vivir bien estos
primeros dias del afio 2006, asi como
nuestro camino a lo largo de todo el
afo nuevo (cf. Vv. 15-20).

La alabanza del Apdstol, al igual que
la nuestra, se eleva a “Dios, Padre de
nuestro Sefior Jesucristo” (v. 3),
fuente de la salvacion, que se
describe primero de forma negativa
como “liberacion del dominio de las
tinieblas” (v. 13), es decir, como
“redencion y perdon de los
pecados” (v. 14), y luego de forma
positiva como “participacion en la
herencia del pueblo santo en la

luz” (v. 12) y como ingreso en “el
reino de su Hijo querido” (v. 13).



2. En este punto comienza el grande
y denso himno, que tiene como
centro a Cristo, del cual se exaltan el
primado y la obra tanto en la
creacion como en la historia de la
redencion (cf. Vv. 15-20). Asi pues,
son dos los movimientos del canto.
En el primero se presenta a Cristo
como “primogénito de toda
criatura” (v. 15). En efecto, él es la
“imagen de Dios invisible”, y esta
expresion encierra toda la carga que
tiene el “icono” en la cultura de
Oriente: mas que la semejanza, se
subraya la intimidad profunda con el
sujeto representado.

Cristo vuelve a proponer en medio
de nosotros de modo visible al “Dios
invisible” —en él vemos el rostro de
Dios— a través de la naturaleza
comun que los une. Por esta altisima
dignidad suya, Cristo “es anterior a
todo”, no solo por ser eterno, sino
también y sobre todo con su obra
creadora y providente: “Por medio



de él fueron creadas todas las cosas:
celestes y terrestres, visibles e
invisibles (...). Todo se mantiene en
é1” (vv. 16-17). Mas aun, todas las
cosas fueron creadas también “por él
y para €é1” (v. 16).

Asi san Pablo nos indica una verdad
muy importante: la historia tiene una
meta, una direccion. La historia va
hacia la humanidad unida en Cristo,
va hacia el hombre perfecto, hacia el
humanismo perfecto. Con otras
palabras, san Pablo nos dice: si, hay
progreso en la historia. Si queremos,
hay una evolucidn de la historia.
Progreso es todo lo que nos acerca a
Cristo y asi nos acerca a la
humanidad unida, al verdadero
humanismo. Estas indicaciones
implican también un imperativo
para nosotros: trabajar por el
progreso, que queremos todos.
Podemos hacerlo trabajando por el
acercamiento de los hombres a
Cristo; podemos hacerlo



configurandonos personalmente con
Cristo, yendo asi en la linea del
verdadero progreso.

3. El segundo movimiento del himno
(cf. Col 1,18-20) esta dominado por la
figura de Cristo salvador dentro de la
historia de la salvacion. Su obra se
revela ante todo al ser “la cabeza del
cuerpo, de la Iglesia” (v. 18): este es el
horizonte salvifico privilegiado en el
que se manifiestan en plenitud la
liberacion y la redencion, la
comunion vital que existe entre la
cabeza y los miembros del cuerpo, es
decir, entre Cristo y los cristianos. La
mirada del Apostol se dirige hasta la
ultima meta hacia la que, como
hemos dicho, converge la historia:
Cristo es el “primogénito de entre los
muertos” (v. 18), es aquel que abre
las puertas a la vida eterna,
arrancandonos del limite de la
muerte y del mal.



En efecto, este es el pleroma, la
“plenitud” de vida y de gracia que
reside en Cristo mismo, que a
nosotros se nos dona y comunica (cf.
V. 19). Con esta presencia vital, que
nos hace participes de la divinidad,
somos transformados interiormente,
reconciliados, pacificados: esta es
una armonia de todo el ser redimido,
en el que Dios sera “todo en

todos” (1Co 15,28). Y vivir como
cristianos significa dejarse
transformar interiormente hacia la
forma de Cristo. Asi se realiza la
reconciliacion, la pacificacion.

4. A este grandioso misterio de la
Redencion le dedicamos ahora una
mirada contemplativa y 1o hacemos
con las palabras de san Proclo de
Constantinopla, que muri6 en el afio
446. En su primera homilia sobre la
Madre de Dios, Maria, presenta el
misterio de la Redencion como
consecuencia de la Encarnacion.



En efecto —dice san Proclo—, Dios se
hizo hombre para salvarnos y asi
arrancarnos del poder de las
tinieblas, a fin de llevarnos al reino
de su Hijo querido, como recuerda
este himno de la carta a los
Colosenses. “El que nos ha redimido
no es un simple hombre —comenta
san Proclo—, pues todo el género
humano era esclavo del pecado; pero
tampoco era un Dios sin naturaleza
humana, pues tenia un cuerpo. Si no
se hubiera revestido de mi, no me
habria salvado. Al encarnarse en el
seno de la Virgen, se vistio de
condenado. Alli se produjo el
admirable intercambio: dio el
espiritu y tomo la carne” (8: Testi
mariani del primo millennio, I, Roma
1988, p. 561).

Por consiguiente, estamos ante la
obra de Dios, que ha realizado la
Redencion precisamente por ser
también hombre. Es el Hijo de Dios,
salvador, pero a la vez es también



nuestro hermano, y con esta cercania
nos comunica el don divino. Es
realmente el Dios con nosotros.
Amén.

Colosenses 1,1-29

1 Pablo, Apdstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, y el hermano
Timoteo

2 saludan a los santos de Colosas, sus
fieles hermanos en Cristo. Llegue a
ustedes la gracia y la paz que
proceden de Dios, nuestro Padre.

3 Damos gracias a Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo, orando sin
cesar por ustedes,

4 desde que nos hemos enterado de
la fe que tienen en Cristo Jesus y del
amor que demuestran a todos los
santos,

5 a causa de la esperanza que les esta
reservada en el cielo. Ustedes oyeron



anunciar esta esperanza por medio
de la Palabra de la verdad, de la
Buena Noticia

6 que han recibido y que se extiende
y fructifica en el mundo entero. Eso
mismo sucede entre ustedes, desde
que oyeron y comprendieron la
gracia de Dios en toda su verdad,

7 al ser instruidos por Epafras,
nuestro querido comparfiero en el
servicio de Dios. Fl es para ustedes
un fiel ministro de Cristo,

8 y por él conocimos el amor que el
Espiritu les inspira.

9 Por eso, desde que nos enteramos
de esto, oramos y pedimos sin cesar
por ustedes, para que Dios les haga
conocer perfectamente su voluntad,
y les dé con abundancia la sabiduria
y el sentido de las cosas espirituales.

10 Asi podran comportarse de una
manera digan del Sefior,



agradandolo en todo, fructificando
en toda clase de obras buenasy
progresando en el conocimiento de
Dios.

11 Fortalecidos plenamente con el
poder de su gloria, adquirirdn una
verdadera firmeza y constancia de
animo,

12 y daran gracias con alegria al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.

13 Porque €l nos libro del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redencion y
el perdon de los pecados.

15Elesla Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creacion,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas, tanto en el cielo como en la



tierra los seres visibles y los
invisibles, Tronos, Dominaciones,
Principados y Potestades: todo fue
creado por medio de él y para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 El es también la Cabeza del
Cuerpo, es decir, de la Iglesia. Fles el
Principio, el Primero que resucitd de
entre los muertos, a fin de que él
tuviera la primacia en todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por €l quiso reconciliar consigo
todo lo que existe en la tierra y en el
cielo, restableciendo la paz por la
sangre de su cruz.

21 Antes, a causa de sus
pensamientos y sus malas obras,
ustedes eran extrafios y enemigos de
Dios.



22 Pero ahora, él los ha reconciliado
en el cuerpo carnal de su Hijo,
entregadndolo a la muerte, a fin de
que ustedes pudieran presentarse
delante de él como una ofrenda
santa, inmaculada e irreprochable.

23 Para esto es necesario que ustedes
permanezcan firmes y bien fundados
en la fe, sin apartarse de la
esperanza transmitida por la Buena
Noticia que han oido y que fue
predicada a todas las criaturas que
estan bajo el cielo y de la cual yo
mismo, Pablo, fui constituido
ministro.

24 Ahora me alegro de poder sufrir
por ustedes, y completo en mi carne
lo que falta a los padecimientos de
Cristo, para bien de su Cuerpo, que es
la Iglesia.

25 En efecto, yo fui constituido
ministro de la Iglesia, porque de
acuerdo con el plan divino, he sido



encargado de llevar a su plenitud
entre ustedes la Palabra de Dios,

26 el misterio que estuvo oculto
desde toda la eternidad y que ahora
Dios quiso manifestar a sus santos.

27 A ellos les ha revelado cuanta
riqueza y gloria contiene para los
paganos este misterio, que es Cristo
entre ustedes, la esperanza de la
gloria.

28 Nosotros anunciamos a Cristo,
exhortando a todos los hombres e
instruyéndolos en la verdadera
sabiduria, a fin de que todos
alcancen su madurez en Cristo.

29 Por esta razon, me fatigo y lucho
con la fuerza de Cristo que obra en
mi poderosamente.

Volver al comentario



Oracion del Rey por la
victoria y la paz

Miércoles 11 de enero de 2006
Salmo 143
Queridos hermanos y hermanas:

1. Nuestro itinerario en el Salterio
usado por la liturgia de las Visperas
llega ahora a un himno regio, el
salmo 143, cuya primera parte se
acaba de proclamar: en efecto, la
liturgia propone este canto
subdividiéndolo en dos momentos.

La primera parte (cf. vv. 1-8)
manifiesta, de modo neto, la
caracteristica literaria de esta
composicion: el salmista recurre a
citas de otros textos salmicos,
articulandolos en un nuevo proyecto
de canto y de oracion.

Precisamente porque este salmo es
de época sucesiva, es facil pensar que



el rey exaltado no tiene ya los rasgos
del soberano davidico, pues la
realeza judia habia acabado con el
exilio de Babilonia en el siglo VI a.C,,
sino que representa la figura
luminosa y gloriosa del Mesias, cuya
victoria ya no es un acontecimiento
bélico-politico, sino una intervencion
de liberacion contra el mal. No se
habla del "mesias" —término hebreo
para referirse al "consagrado”, como
era el soberano—, sino del "Mesias"
por excelencia, que en la relectura
cristiana tiene el rostro de Jesucristo,
"hijo de David, hijo de Abraham" (Mt
1,1).

2. El himno comienza con una
bendicion, es decir, con una
exclamacion de alabanza dirigida al
Sefior, celebrado con una pequeiia
letania de titulos salvificos: es la roca
segura y estable, es la gracia
amorosa, es el alcazar protegido, el
refugio defensivo, la liberacion, el
escudo que mantiene alejado todo



asalto del mal (cf.Sal 143,1-2).
También se utiliza la imagen marcial
de Dios que adiestra a los fieles para
la lucha a fin de que sepan afrontar
las hostilidades del ambiente, las
fuerzas oscuras del mundo.

Ante el Sefior omnipotente el orante,
pese a su dignidad regia, se siente
débil y fragil. Hace, entonces, una
profesion de humildad, que se
formula, como deciamos, con las
palabras de los salmos 8 y 38. En
efecto, siente que es "un soplo", como
una sombra que pasa, débil e
inconsistente, inmerso en el flujo del
tiempo que transcurre, marcado por
el limite propio de la criatura (cf. Sal
143,4).

3. Entonces surge la pregunta: ¢por
qué Dios se interesa y preocupa de
esta criatura tan miserable y caduca?
A este interrogante (cf. v. 3) responde
la grandiosa irrupcion divina,
llamada "teofania”, a la que



acompaifia un cortejo de elementos
cosmicos y acontecimientos
historicos, orientados a celebrar la
trascendencia del Rey supremo del
ser, del universo y de la historia.

Los montes echan humo en
erupciones volcanicas (cf. v. 5), los
rayos son como saetas que
desbaratan a los malvados (cf. v. 6),
las "aguas caudalosas" del océano
son simbolo del caos, del cual, sin
embargo, es librado el rey por obra
de la misma mano divina (cf. v. 7). En
el fondo estan los impios, que dicen
"falsedades" y "juran en falso" (cf. vv.
7-8), una representacion concreta,
segun el estilo semitico, de la
idolatria, de la perversion moral, del
mal que realmente se opone a Dios y
a sus fieles.

4. Ahora, para nuestra meditacion,
consideraremos inicialmente la
profesion de humildad que el
salmista realiza y acudiremos a las



palabras de Origenes, cuyo
comentario a este texto ha llegado a
nosotros en la version latina de san
Jerénimo. "El salmista habla de la
fragilidad del cuerpo y de la
condicion humana" porque "por lo
que se refiere a la condicion
humana, el hombre no es nada.

"Vanidad de vanidades, todo es
vanidad", dijo el Eclesiastés". Pero
vuelve entonces la pregunta,
marcada por el asombro y la
gratitud: ""Sefior, {qué es el hombre
para que te fijes en éI?"... Es gran
felicidad para el hombre conocer a
su Creador. En esto nos
diferenciamos de las fieras y de los
demas animales, porque sabemos
que tenemos nuestro Creador,
mientras que ellos no lo saben".

Vale la pena meditar un poco estas
palabras de Origenes, que ve la
diferencia fundamental entre el
hombre y los demas animales en el



hecho de que el hombre es capaz de
conocer a Dios, su Creador; de que el
hombre es capaz de la verdad, capaz
de un conocimiento que se
transforma en relacion, en amistad.
En nuestro tiempo, es importante
que no nos olvidemos de Dios, junto
con los demas conocimientos que
hemos adquirido mientras tanto, y
que son muchos. Pero resultan todos
problematicos, a veces peligrosos, si
falta el conocimiento fundamental
que da sentido y orientacion a todo:
el conocimiento de Dios creador.

Volvamos a Origenes, que dice: "No
podras salvar esta miseria que es el
hombre, si tu mismo no la tomas
sobre ti. "Sefior, inclina tu cielo y
desciende". Tu oveja perdida no
podra curarse si no la cargas sobre
tus hombros... Estas palabras se
dirigen al Hijo: "Sefior, inclina tu
cielo y desciende"... Has descendido,
has abajado el cielo y has extendido
tu mano desde lo alto, y te has



dignado tomar sobre ti la carne del
hombre, y muchos han creido en
ti" (Origenes Jeronimo,74 omelie sul
libro dei Salmi, Milan 1993, pp.
512-515).

Para nosotros, los cristianos, Dios ya
no es, como en la filosofia anterior al
cristianismo, una hipdtesis, sino una
realidad, porque Dios "ha inclinado
su cielo y ha descendido". El cielo es
€l mismo y ha descendido en medio
de nosotros. Con razon, Origenes ve
en la parabola de la oveja perdida, a
la que el pastor toma sobre sus
hombros, la parabola de la
Encarnacion de Dios. Si, en la
Encarnacion él descendio y tomo
sobre sus hombros nuestra carne, a
nosotros mismos. Asi, el
conocimiento de Dios se ha hecho
realidad, se ha hecho amistad,
comunion. Demos gracias al Sefior
porque "ha inclinado su cielo y ha
descendido”, ha tomado sobre sus



hombros nuestra carne y nos lleva
por los caminos de nuestra vida.

El salmo, que partio de nuestro
descubrimiento de que somos débiles
y estamos lejos del esplendor divino,
al final llega a esta gran sorpresa de
la accion divina: a nuestro lado esta
el Dios-Emmanuel, que para los
cristianos tiene el rostro amoroso de
Jesucristo, Dios hecho hombre, hecho
uno de nosotros.

Salmo 143

1 Bendito sea el Sefior, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.
2 Fl es mi bienhechor y mi fortaleza,
mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,



y el que somete los pueblos a mis
pies.

3 Sefior, ;qué es el hombre para que
tu lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
é1?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus dias son como una sombre
fugaz.

5 Inclina tu cielo, Sefior, y desciende;

toca las montafias para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confundelos.
7 Extiende tu mano desde lo alto,
y librame de las aguas caudalosas;

salvame del poder de los extranjeros,



8 que dicen mentiras con la boca
y tienen las manos llenas de traicion.

9 Dios mio, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tu das la victoria a los
reyes

y libras a David, tu servidor.
Librame de la espada maligna,

11 salvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca
y tienen las manos llenas de traicion.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;



que nuestras hijas se asemejen a
columnas,

esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebafios se
reproduzcan a millares

en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 jFeliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Sefior!



Volver al comentario
Oracion del Rey

Miércoles 25 de enero de 2006
Salmo 143
Queridos hermanos y hermanas:

1. Concluye hoy la Semana de oracion
por la unidad de los cristianos,
durante la cual hemos reflexionado
en la necesidad de pedir
constantemente al Sefior el gran don
de la unidad plena entre todos los
discipulos de Cristo. En efecto, la
oracion contribuye de modo esencial
a hacer mas sincero y fructifero el
compromiso ecuménico comun de
las Iglesias y comunidades eclesiales.

En este encuentro queremos
reanudar la meditacion sobre el
salmo 143, que laliturgia de las
Visperas nos propone en dos
momentos distintos (cf. vv. 1-8 y vv.



9-15). Tiene el tono de un himno;y
también en este segundo movimiento
del salmo entra en escena la figura
del "Ungido", es decir, del
"Consagrado" por excelencia, Jesus,
que atrae a todos hacia si para hacer
de todos "uno" (cf. Jn 17,11. 21). Con
razon, la escena que dominara el
canto estara marcada por la
prosperidad y la paz, los simbolos
tipicos de la era mesidnica.

2. Por esto, el cantico se define como
"nuevo", término que en el lenguaje
biblico no indica tanto la novedad
exterior de las palabras, cuanto la
plenitud ultima que sella la
esperanza (cf. v. 9). Asi pues, se canta
la meta de la historia, en la que por
fin callard la voz del mal, que el
salmista describe como "falsedades"
y "jurar en falso", expresiones que
aluden a la idolatria (cf. v. 11).

Pero después de este aspecto
negativo se presenta, con un espacio



mucho mayor, la dimension positiva,
la del nuevo mundo feliz que esta a
punto de llegar. Esta es la verdadera
shalom, es decir, la "paz" mesianica,
un horizonte luminoso que se
articula en una sucesion de escenas
de vida social: también para nosotros
pueden convertirse en auspicio de la
creacion de una sociedad mas justa.

3. En primer lugar esta la familia (cf.
v. 12), que se basa en la vitalidad de
la generacion. Los hijos, esperanza
del futuro, se comparan a arboles
robustos; las hijas se presentan como
columnas solidas que sostienen el
edificio de la casa, semejantes a las
de un templo. De la familia se pasa a
la vida econdmica, al campo con sus
frutos conservados en silos, con las
praderas llenas de rebafios que
pacen, con los bueyes que avanzan
en los campos fértiles (cf. vv. 13-14).

La mirada pasa luego a la ciudad, es
decir, a toda la comunidad civil, que



por fin goza del don valioso de la paz
y de la tranquilidad publica. En
efecto, desaparecen para siempre las
"brechas" que los invasores abren en
las murallas de las plazas durante los
asaltos; acaban las "incursiones", que
implican saqueos y deportaciones, v,
por ultimo, ya no se escucha el
"gemido" de los desesperados, de los
heridos, de las victimas, de los
huérfanos, triste legado de las
guerras (cf. v. 14).

4. Este retrato de un mundo diverso,
pero posible, se encomienda a la
obra del Mesias y también a la de su
pueblo. Todos juntos, bajo la guia del
Mesias Cristo, debemos trabajar por
este proyecto de armonia y paz,
cesando la accidn destructora del
odio, de la violencia, de la guerra. Sin
embargo, hay que hacer una opcion,
poniéndose de parte del Dios del
amor y de la justicia.



Por esto el Salmo concluye con las
palabras: "Dichoso el pueblo cuyo
Dios es el Sefior". Dios es el bien de
los bienes, la condiciéon de todos los
demads bienes. Solo un pueblo que
conoce a Dios y defiende los valores
espirituales y morales puede
realmente ir hacia una paz profunda
y convertirse también en una fuerza
de paz para el mundo, para los
demads pueblos. Y, por tanto, puede
entonar con el salmista el "cantico
nuevo", lleno de confianza y
esperanza. Viene espontaneamente a
la mente la referencia a la nueva
alianza, a la novedad misma que es
Cristo y su Evangelio.

Es lo que nos recuerda san Agustin.
Leyendo este salmo, interpreta
también las palabras: "tocaré para ti
el arpa de diez cuerdas”. El arpa de
diez cuerdas es para él la ley
compendiada en los diez
mandamientos. Pero debemos
encontrar la clave correcta de estas



diez cuerdas, de estos diez
mandamientos. Y, como dice san
Agustin, estas diez cuerdas, los diez
mandamientos, so6lo resuenan bien si
vibran con la caridad del corazon. La
caridad es la plenitud de la ley. Quien
vive los mandamientos como
dimensioén de la tnica caridad, canta
realmente el "cantico nuevo". La
caridad que nos une a los
sentimientos de Cristo es el
verdadero "cantico nuevo" del
"hombre nuevo", capaz de crear
también un "mundo nuevo". Este
salmo nos invita a cantar "con el
arpa de diez cuerdas" con corazon
nuevo, a cantar con los sentimientos
de Cristo, a vivir los diez
mandamientos en la dimension del
amor, contribuyendo asi ala pazy a
la armonia del mundo (cf.
Esposizioni sui salmi, 143, 16: Nuova
Biblioteca Agostiniana, XXVIII, Roma
1977, p. 677).



Salmo 143

1 Bendito sea el Sefor, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.

2 Fl es mi bienhechor y mi fortaleza,
mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,

y el que somete los pueblos a mis
pies.

3 Sefior, ;qué es el hombre para que
tu lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
é1?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus dias son como una sombre
fugaz.



5 Inclina tu cielo, Sefior, y desciende;

toca las montafias para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confundelos.

7 Extiende tu mano desde lo alto,

y librame de las aguas caudalosas;
salvame del poder de los extranjeros,
8 que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traicion.

9 Dios mio, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tu das la victoria a los
reyes



y libras a David, tu servidor.
Librame de la espada maligna,

11 salvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca
y tienen las manos llenas de traicion.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;

que nuestras hijas se asemejen a
columnas,

esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebafios se
reproduzcan a millares



en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 jFeliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Sefior!

Volver al comentario

Himno a la grandezay
bondad de Dios

Miércoles 1 de febrero de 2006
Salmo 144

Queridos hermanos y hermanas:



1. Acabamos de orar con la plegaria
del salmo 144, una gozosa alabanza
al Sefior que es ensalzado como
soberano amoroso y tierno,
preocupado por todas sus criaturas.
La liturgia nos propone este himno
en dos momentos distintos, que
corresponden también a los dos
movimientos poéticos y espirituales
del mismo salmo. Ahora
reflexionaremos en la primera parte,
que corresponde a los versiculos
1-13.

Este salmo es un canto elevado al
Sefior, al que se invoca y describe
como "rey" (cf. Sal 144,1), una
representacion divina que aparece
con frecuencia en otros salmos (cf.
Sal 46; 92; 95; y 98). Mas aun, el
centro espiritual de nuestro canto
esta constituido precisamente por
una celebracion intensa y
apasionada de la realeza divina. En
ella se repite cuatro veces —como
para indicar los cuatro puntos



cardinales del ser y de la historia— la
palabra hebrea malkut, "reino" (cf.
Sal 144,11-13).

Sabemos que este simbolismo regio,
que sera central también en la
predicacion de Cristo, es la expresion
del proyecto salvifico de Dios, el cual
no es indiferente ante la historia
humana; al contrario, con respecto a
ella tiene el deseo de realizar con
nosotros y por nosotros un proyecto
de armonia y paz. Para llevar a cabo
este plan se convoca también a la
humanidad entera, a fin de que
cumpla la voluntad salvifica divina,
una voluntad que se extiende a todos
los "hombres", a "todas las
generaciones" y a "todos los siglos".
Una accion universal, que arranca el
mal del mundo y establece en él la
"gloria" del Sefior, es decir, su
presencia personal eficaz y
trascendente.



2. Hacia este corazon del Salmo,
situado precisamente en el centro de
la composicion, se dirige la alabanza
orante del salmista, que se hace
portavoz de todos los fieles y quisiera
ser hoy el portavoz de todos
nosotros. En efecto, la oracion biblica
mas elevada es la celebracion de las
obras de salvacidon que revelan el
amor del Sefior con respecto a sus
criaturas. En este salmo se sigue
exaltando "el nombre" divino, es
decir, su persona (cf. vv. 1-2), que se
manifiesta en su actuacion histérica:
en concreto se habla de "obras",
"hazafias", "maravillas", "fuerza",

"grandeza", "justicia", "paciencia”,
"misericordia”, "gracia", "bondad" y
"ternura".

Es una especie de oracion, en forma
de letania, que proclama la
intervencion de Dios en la historia
humana para llevar a toda la
realidad creada a una plenitud
salvifica. Nosotros no estamos a



merced de fuerzas oscuras, ni
vivimos de forma solitaria nuestra
libertad, sino que dependemos de la
accion del Sefior, poderoso y
amoroso, que tiene para nosotros un
plan, un "reino" por instaurar (cf. v.
11).

3. Este "reino" no consiste en poder y
dominio, triunfo y opresion, como
por desgracia sucede a menudo en
los reinos terrenos, sino que es la
sede de una manifestacion de piedad,
de ternura, de bondad, de gracia, de
justicia, como se reafirma en
repetidas ocasiones a lo largo de los
versiculos que contienen la alabanza.

La sintesis de este retrato divino se
halla en el versiculo 8: el Sefior es
"lento a la cOlera y rico en piedad".
Estas palabras evocan la
presentacion que hizo Dios de si
mismo en el Sinai, cuando dijo: "El
Sefior, el Sefior, Dios misericordioso
y clemente, tardo a la cOlera y rico en



amor y fidelidad" (Ex 34,6). Aqui
tenemos una preparacion de la
profesion de fe en Dios que hace el
apostol san Juan, cuando nos dice
sencillamente que es Amor: "Deus
caritas est" (1/n 4,8. 16).

4. Ademas de reflexionar en estas
hermosas palabras, que nos
muestran a un Dios "lento a la cdlera
y rico en piedad", siempre dispuesto
a perdonar y ayudar, centramos
también nuestra atencion en el
siguiente versiculo, un texto
hermosisimo: "el Sefior es bueno con
todos, es carifioso con todas sus
criaturas” (v. 9). Se trata de palabras
que conviene meditar, palabras de
consuelo, con las que el Sefior nos da
una certeza para nuestra vida.

A este proposito, san Pedro Crisologo
(380 ca. 450 ca.) en el Segundo
discurso sobre el ayuno: ""Son
grandes las obras del Sefior". Pero
esta grandeza que vemos en la



grandeza de la creacion, este poder
es superado por la grandeza de la
misericordia. En efecto, el profeta
dijo: "Son grandes las obras de Dios";
y en otro pasaje afiade: "Su
misericordia es superior a todas sus
obras". La misericordia, hermanos,
llena el cielo y llena la tierra. (...)
Precisamente por eso, la grande,
generosa y unica misericordia de
Cristo, que reservo cualquier juicio
para el ultimo dia, asigno todo el
tiempo del hombre a la tregua de la
penitencia. (...) Precisamente por eso,
confia plenamente en la misericordia
el profeta que no confiaba en su
propia justicia: "Misericordia, Dios
mio —dice— por tu bondad" (Sal
50,3)" (42,4-5: Discursos 1-62
bis,Scrittori dell area
santambrosiana, 1, Milan-Roma 1996,
pp- 299. 301).

Asi decimos también nosotros al
Sefior: "Misericordia, Dios mio, por
tu bondad".



Salmo 144

1 Te alabaré, Dios mio, a ti, el inico
Rey,

y bendeciré tu Nombre eternamente;
2 Dia tras dia te bendeciré,
y alabaré tu Nombre sin cesar.

3iGrande es el Sefior y muy digno de
alabanza:

su grandeza es insondable!

4 Cada generacion celebra tus
acciones

y le anuncia a las otras tus portentos:

5 Ellas publican sus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas;

6 Ellas publican tus tremendos
prodigios



y narran tus grandes proezas.

7 divulgan el recuerdo de tu inmensa
bondad

y cantan alegres por tu victoria.

8 El Sefior es bondadoso y
compasivo,

lento para enojarse y de gran
misericordia;

9 el Sefior es bueno con todos

y tiene compasion de todas sus
criaturas.

10 Que todas tus obras te den gracias,
Senor,

y tus fieles te bendigan;
11 que anuncien la gloria de tu reino
y proclamen tu poder.

12 Asi manifestaran a los hombres tu
fuerza



y el glorioso esplendor de tu reino:
13 Tu reino es un reino eterno,

y tu dominio permanece para
siempre.

El Sefior es fiel en todas sus palabras
y bondadoso en todas sus acciones.
14 El Sefor sostiene a los que caen

y endereza a los que estan
encorvados.

15 Los ojos de todos esperan en ti,
y tu les das la comida a su tiempo;
16 abres tu mano

y colmas de favores a todos los
vivientes.

17 El Sefor es justo en todos sus
caminos

y bondadoso en todas sus acciones.



18 El Sefior esta cerca de aquellos
que lo invocan,

de aquellos que lo invocan de
verdad;

19 cumple los deseos de sus fieles,
escucha su clamor y los salva;

20 el Sefior protege a todos sus
amigos

y destruye a los malvados.

21 Mi boca proclamarad la alabanza
del Sefior:

que todos los vivientes bendigan su
santo Nombre,

desde ahora y para siempre.
Volver al comentario

Tu reino es un reino eterno

Miércoles 8 de febrero de 2006



Salmo 144
Queridos hermanos y hermanas:

1. Siguiendo la liturgia, que lo divide
en dos partes, volvemos a reflexionar
sobre el salmo 144, un canto
admirable en honor del Sefior, rey
amoroso y solicito con sus criaturas.
Ahora queremos meditar en la
segunda seccion de este salmo: son
los versiculos 14-21, que recogen el
tema fundamental del primer
movimiento del himno.

Alli se exaltaban la piedad, la
ternura, la fidelidad y la bondad
divina, que se extienden a la
humanidad entera, implicando a
todas las criaturas. Ahora el salmista
centra su atencion en el amor que el
Sefior siente, en particular, por los
pobres y los débiles. La realeza
divina no es lejana y altanera, como
a veces puede suceder en el ejercicio
del poder humano. Dios expresa su
realeza mostrando su solicitud por



las criaturas mas fragiles e
indefensas.

2. En efecto, Dios es ante todo un
Padre que "sostiene a los que van a
caer" y levanta a los que ya habian
caido en el polvo de la humillacion
(cf. v. 14). En consecuencia, los seres
vivos se dirigen al Sefior casi como
mendigos hambrientos y él, como
padre solicito, les da el alimento que
necesitan para vivir (cf. v. 15).

En este punto aflora a los labios del
orante la profesion de fe en las dos
cualidades divinas por excelencia: la
justicia y la santidad. "El Sefior es
justo en todos sus caminos, es santo
en todas sus acciones" (v. 17). En
hebreo se usan dos adjetivos tipicos
para ilustrar la alianza establecida
entre Dios y su pueblo: saddiqy hasid.
Expresan la justicia que quiere
salvar y librar del mal, y la fidelidad,
que es signo de la grandeza amorosa
del Sefior.



3. El salmista se pone de parte de los
beneficiados, a los que define con
diversas expresiones; son términos
que constituyen, en la practica, una
representacion del verdadero
creyente. Este "invoca" al Sefior con
una oracioén confiada, lo "busca" en la
vida "sinceramente" (cf. v. 1), "teme"
a su Dios, respetando su voluntad y
obedeciendo su palabra (cf. v. 19),
pero sobre todo lo "ama", con la
seguridad de que sera acogido bajo el
manto de su proteccion y de su
intimidad (cf. v. 20).

Asi, el salmista concluye el himno de
la misma forma en que lo habia
comenzado: invitando a alabary
bendecir al Sefior y su "nombre", es
decir, su persona viva y santa, que
actua y salva en el mundo y en la
historia; mdas aun, invitando a todas
las criaturas marcadas por el don de
la vida a asociarse a la alabanza
orante del fiel: "Todo viviente



bendiga su santo nombre, por
siempre jamas" (v. 21).

Es una especie de canto perenne que
se debe elevar desde la tierra hasta el
cielo; es la celebracion comunitaria
del amor universal de Dios, fuente de
paz, alegria y salvacion.

4. Para concluir nuestra reflexién,
volvamos al consolador versiculo
que dice: "Cerca estd el Sefior de los
que lo invocan, de los que lo invocan
sinceramente" (v. 18). Esta frase, en
especial, la utilizaba con frecuencia
Barsanufio de Gaza, un asceta que
murio hacia mediados del siglo VI, al
que buscaban los monjes, los
eclesiasticos y los laicos por la
sabiduria de su discernimiento.

Asi, por ejemplo, a un discipulo que
le expresaba el deseo "de buscar las
causas de las diversas tentaciones
que lo habian asaltado”, Barsanufio
le respondid: "Hermano Juan, no
temas para nada las tentaciones que



han surgido contra ti para probarte,
porque el Sefior no permitird que
caigas en ellas. Por eso, cuando te
venga una de esas tentaciones, no te
esfuerces por averiguar de qué se
trata; lo que debes hacer es invocar
el nombre de Jesus: "Jesus ayudame"
y €l te escuchara porque "cerca esta
el Sefior de los que lo invocan". No te
desalientes; al contrario, corre con
fuerza y llegaras a la meta, en
nuestro Sefior Jesucristo" (Barsanufio
y Juan de Gaza, Epistolario, 39:
Coleccion de Textos Patristicos, XCIII,
Roma 1991, p. 109).

Y estas palabras de ese antiguo Padre
valen también para nosotros. En
nuestras dificultades, problemas y
tentaciones, no debemos
simplemente hacer una reflexion
tedrica —;de donde vienen?—;
debemos reaccionar de forma
positiva: invocar al Sefior, mantener
el contacto vivo con el Sefior. Mas
aun, debemos invocar el nombre de



Jesus: "Jesus, ayudame". Y estemos
seguros de que él nos escucha,
porque esta cerca de los que lo
buscan. No nos desanimemos; si
corremos con fuerza, como dice este
Padre, también nosotros llegaremos
a la meta de nuestra vida, Jesus,
nuestro Senor.

Salmo 144

1 Te alabaré, Dios mio, a ti, el inico
Rey,

y bendeciré tu Nombre eternamente;
2 Dia tras dia te bendeciré,
y alabaré tu Nombre sin cesar.

3iGrande es el Sefior y muy digno de
alabanza:

su grandeza es insondable!

4 Cada generacion celebra tus
acciones



y le anuncia a las otras tus portentos:

5 Ellas publican sus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas;

6 Ellas publican tus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas.

7 divulgan el recuerdo de tu inmensa
bondad

y cantan alegres por tu victoria.

8 El Sefior es bondadoso y
compasivo,

lento para enojarse y de gran
misericordia;

9 el Sefior es bueno con todos

y tiene compasion de todas sus
criaturas.



10 Que todas tus obras te den gracias,
Sefior,

y tus fieles te bendigan;
11 que anuncien la gloria de tu reino
y proclamen tu poder.

12 Asi manifestaran a los hombres tu
fuerza

y el glorioso esplendor de tu reino:
13 Tu reino es un reino eterno,

y tu dominio permanece para
siempre.

El Sefior es fiel en todas sus palabras
y bondadoso en todas sus acciones.
14 El Sefior sostiene a los que caen

y endereza a los que estan
encorvados.

15 Los ojos de todos esperan en ti,



y tu les das la comida a su tiempo;
16 abres tu mano

y colmas de favores a todos los
vivientes.

17 El Sefor es justo en todos sus
caminos

y bondadoso en todas sus acciones.

18 El Sefior esta cerca de aquellos
que lo invocan,

de aquellos que lo invocan de
verdad;

19 cumple los deseos de sus fieles,
escucha su clamor y los salva;

20 el Sefior protege a todos sus
amigos

y destruye a los malvados.

21 Mi boca proclamara la alabanza
del Sefior:



que todos los vivientes bendigan su
santo Nombre,

desde ahora y para siempre.

Volver al comentario

"Magnificat" Cantico de la
santisima Virgen Maria

Miércoles 15 de febrero de 2006
Lucas 1,46-55. Magnificat
Queridos hermanos y hermanas:

1. Hemos llegado ya al final del largo
itinerario que comenzo, hace
exactamente cinco afos, en la
primavera del afio 2001, mi amado
predecesor el inolvidable Papa Juan
Pablo II. Este gran Papa quiso
recorrer en sus catequesis toda la
secuencia de los salmos y los canticos
que constituyen el entramado
fundamental de oracion de la liturgia
de las Laudes y las Visperas.



Al terminar la peregrinacion por esos
textos, que ha sido como un viaje al
jardin florido de la alabanza, la
invocacion, la oracion y la
contemplacion, hoy reflexionaremos
sobre el Cantico con el que se
concluye idealmente toda
celebracion de las Visperas: el
Magnificat (cf. Lc 1,46-55).

Es un canto que revela con acierto la
espiritualidad de los anawim
biblicos, es decir, de los fieles que se
reconocian "pobres" no sélo por su
alejamiento de cualquier tipo de
idolatria de la riqueza y del poder,
sino también por la profunda
humildad de su corazoén, rechazando
la tentacion del orgullo, abierto a la
irrupcion de la gracia divina
salvadora. En efecto, todo el
Magnificat, que acabamos de
escuchar cantado por el coro de la
Capilla Sixtina, estd marcado por esta
"humildad", en griego tapeinosis, que



indica una situacion de humildad y
pobreza concreta.

2. El primer movimiento del cantico
mariano (cf. Lc 1, 46-50) es una
especie de voz solista que se eleva
hacia el cielo para llegar hasta el
Sefior. Escuchamos precisamente la
voz de la Virgen que habla asi de su
Salvador, que ha hecho obras
grandes en su alma y en su cuerpo.
En efecto, conviene notar que el
cantico esta compuesto en primera
persona: "Mi alma... Mi espiritu... Mi
Salvador... Me felicitaran... Ha hecho
obras grandes por mi...". Asi pues, el
alma de la oracion es la celebracion
de la gracia divina, que ha irrumpido
en el corazon y en la existencia de
Maria, convirtiéndola en la Madre
del Sefior.

La estructura intima de su canto
orante es, por consiguiente, la
alabanza, la accion de gracias, la
alegria, fruto de la gratitud. Pero este



testimonio personal no es solitario e
intimista, puramente individualista,
porque la Virgen Madre es
consciente de que tiene una mision
que desempenar en favor de la
humanidad y de que su historia
personal se inserta en la historia de
la salvacion. Asi puede decir: "Su
misericordia llega a sus fieles de
generacion en generacion" (v. 50).
Con esta alabanza al Sefior, la Virgen
se hace portavoz de todas las
criaturas redimidas, que, en su "fiat"
y asi en la figura de Jesus nacido de
la Virgen, encuentran la misericordia
de Dios.

3. En este punto se desarrolla el
segundo movimiento poético y
espiritual delMagnificat (cf. vv.
51-55). Tiene una indole mas coral,
como si a la voz de Maria se uniera la
de la comunidad de los fieles que
celebran las sorprendentes
elecciones de Dios. En el original
griego, el evangelio de san Lucas



tiene siete verbos en aoristo, que
indican otras tantas acciones que el
Sefior realiza de modo permanente
en la historia: "Hace proezas...;
dispersa a los soberbios...; derriba
del trono a los poderosos...; enaltece
a los humildes...; a los hambrientos
los colma de bienes...; a los ricos los
despide vacios...; auxilia a Israel".

En estas siete acciones divinas es
evidente el "estilo" en el que el Sefior
de la historia inspira su
comportamiento: se pone de parte de
los ultimos. Su proyecto a menudo
estd oculto bajo el terreno opaco de
las vicisitudes humanas, en las que
triunfan "los soberbios, los poderosos
y los ricos". Con todo, esta previsto
que su fuerza secreta se revele al
final, para mostrar quiénes son los
verdaderos predilectos de Dios: "Los
que le temen", fieles a su palabra,
"los humildes, los que tienen
hambre, Israel su siervo", es decir, la
comunidad del pueblo de Dios que,



como Maria, esta formada por los
que son "pobres", puros y sencillos
de corazon. Se trata del "pequerio
rebafio”, invitado a no temer, porque
al Padre le ha complacido darle su
reino (cf. Lc 12,32). Asi, este cantico
nos invita a unirnos a este pequeiio
rebano, a ser realmente miembros
del pueblo de Dios con purezay
sencillez de corazoén, con amor a
Dios.

4. Acojamos ahora la invitacion que
nos dirige san Ambrosio en su
comentario al texto del Magnificat.
Dice este gran doctor de la Iglesia:
"Cada uno debe tener el alma de
Maria para proclamar la grandeza
del Sefior, cada uno debe tener el
espiritu de Maria para alegrarse en
Dios. Aunque, segun la carne, solo
hay una madre de Cristo, segun la fe
todas las almas engendran a Cristo,
pues cada una acoge en si al Verbo de
Dios... El alma de Maria proclama la
grandeza del Sefior, y su espiritu se



alegra en Dios, porque, consagrada
con el alma y el espiritu al Padre y al
Hijo, adora con devoto afecto a un
solo Dios, del que todo proviene, y a
un solo Sefior, en virtud del cual
existen todas las cosas" (Esposizione
del Vangelo secondo Luca, 2, 26-27:
SAEMO, XI, Milan-Roma 1978, p. 169).

En este estupendo comentario de san
Ambrosio sobre el Magnificat
siempre me impresionan de modo
especial las sorprendentes palabras:
"Aunque, segun la carne, solo hay
una madre de Cristo, segun la fe
todas las almas engendran a Cristo,
pues cada una acoge en si al Verbo de
Dios". Asi el santo doctor,
interpretando las palabras de la
Virgen misma, nos invita a hacer que
el Sefior encuentre una morada en
nuestra alma y en nuestra vida. No
solo debemos llevarlo en nuestro
corazon; también debemos llevarlo al
mundo, de forma que también
nosotros podamos engendrar a Cristo



para nuestros tiempos. Pidamos al
Sefior que nos ayude a alabarlo con
el espiritu y el alma de Maria, y a
llevar de nuevo a Cristo a nuestro
mundo.

Lucas 1,46-55.Magnificat

46 Maria dijo entonces: «Mi alma
canta la grandeza del Sefior,

47 y mi espiritu se estremece de gozo
en Dios, mi salvador,

48 porque el miro con bondad la
pequeriez de tu servidora. En
adelante todas las generaciones me
llamaran feliz,

49 porque el Todopoderoso he hecho
en mi grandes cosas: jsu Nombre es
santo!

50 Su misericordia se extiende de
generacion en generacion sobre
aquellos que lo temen.



51 Despleg¢ la fuerza de su brazo,
disperso a los soberbios de corazon.

52 Derrib¢ a los poderosos de su
trono y elevo a los humildes.

53 Colmé de bienes a los
hambrientos y despidio a los ricos
con las manos vacias.

54 Socorri6 a Israel, su servidor,
acordandose de su misericordia,

55 como lo habia prometido a
nuestros padres, en favor de
Abraham y de su descendencia para
siempre».

Volver al comentario

Benedicto XVI

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-bo/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/

opusdei.org/es-bo/article/salmos-
benedicto-xvi-catequesis/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-bo/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/
https://opusdei.org/es-bo/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/

	Catequesis de Benedicto XVI sobre los salmos
	Sumario de la catequesis de Benedicto XVI sobre los salmos
	El guardián de Israel
	Salmo 120
	Himno de adoración y alabanza
	Apocalipsis, 15
	Alabad el nombre del señor
	Salmo 112
	Acción de gracias en el templo
	Salmo 115
	Cristo, siervo de Dios
	Filipenses 2,6-11
	Grandes son las obras del Señor
	Salmo 110
	El Señor, esperanza del pueblo
	Salmo 122
	Nuestro auxilio es el nombre del Señor
	Salmo 123
	Dios salvador
	Efesios 1,3-14
	Confiar en Dios como un niño en brazos de su madre
	Salmo 130
	Dios, alegría y esperanza nuestra
	Salmo 125
	El esfuerzo humano es inútil sin Dios
	Salmo 126
	Cristo, primogénito de toda criatura y primer resucitado de entre los muertos
	Colosenses 1,15-20
	Promesas a la casa de David
	Salmo 131
	Elección de David y de Sión
	Salmo 131
	Himno a Dios, realizador de maravillas
	Salmo 134
	Sólo Dios es grande y eterno
	Salmo 134
	Saludo a la ciudad santa de Jerusalén
	Salmo 121
	"Desde lo hondo a ti grito"
	Salmo 129
	Cristo, siervo de Dios
	Filipenses 2,6-11
	Felicidad del justo
	Salmo 111
	Himno pascual
	Salmo 135
	Acción de gracias por la salvación realizada por Dios
	Salmo 135
	Dios salvador
	Efesios 1,1-10
	Junto a los canales de Babilonia
	Salmo 136
	Himno de acción de gracias
	Salmo 137
	Dios lo ve todo
	Salmo 138
	Señor, tú me sondeas y me conoces
	Salmo 138
	Cristo, primogénito de toda criatura, primogénito de entre los muertos
	Colosenses 1,1-29
	Oración del Rey por la victoria y la paz
	Salmo 143
	Oración del Rey
	Salmo 143
	Himno a la grandeza y bondad de Dios
	Salmo 144
	Tu reino es un reino eterno
	Salmo 144
	"Magníficat" Cántico de la santísima Virgen María
	Lucas 1,46-55.Magníficat


