
opusdei.org

La buena política
está al servicio de la
paz

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2019 (1 de enero).

31/12/2018

1. “Paz a esta casa”

Jesús, al enviar a sus discípulos en
misión, les dijo: «Cuando entréis en
una casa, decid primero: “Paz a esta
casa”. Y si allí hay gente de paz,
descansará sobre ellos vuestra paz; si
no, volverá a vosotros» (Lc 10,5-6).



Dar la paz está en el centro de la
misión de los discípulos de Cristo. Y
este ofrecimiento está dirigido a
todos los hombres y mujeres que
esperan la paz en medio de las
tragedias y la violencia de la historia
humana[1]. La “casa” mencionada
por Jesús es cada familia, cada
comunidad, cada país, cada
continente, con sus características
propias y con su historia; es sobre
todo cada persona, sin distinción ni
discriminación. También es nuestra
“casa común”: el planeta en el que
Dios nos ha colocado para vivir y al
que estamos llamados a cuidar con
interés.

Por tanto, este es también mi deseo al
comienzo del nuevo año: “Paz a esta
casa”.

2. El desafío de una buena política

La paz es como la esperanza de la
que habla el poeta Charles Péguy[2];
es como una flor frágil que trata de



florecer entre las piedras de la
violencia. Sabemos bien que la
búsqueda de poder a cualquier
precio lleva al abuso y a la injusticia.
La política es un vehículo
fundamental para edificar la
ciudadanía y la actividad del
hombre, pero cuando aquellos que se
dedican a ella no la viven como un
servicio a la comunidad humana,
puede convertirse en un instrumento
de opresión, marginación e incluso
de destrucción.

Dice Jesús: «Quien quiera ser el
primero, que sea el último de todos y
el servidor de todos» (Mc 9,35). Como
subrayaba el Papa san Pablo VI:
«Tomar en serio la política en sus
diversos niveles ―local, regional,
nacional y mundial― es afirmar el
deber de cada persona, de toda
persona, de conocer cuál es el
contenido y el valor de la opción que
se le presenta y según la cual se
busca realizar colectivamente el bien

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html


de la ciudad, de la nación, de la
humanidad»[3].

En efecto, la función y la
responsabilidad política constituyen
un desafío permanente para todos
los que reciben el mandato de servir
a su país, de proteger a cuantos viven
en él y de trabajar a fin de crear las
condiciones para un futuro digno y
justo. La política, si se lleva a cabo en
el respeto fundamental de la vida, la
libertad y la dignidad de las
personas, puede convertirse
verdaderamente en una forma
eminente de la caridad.

3. Caridad y virtudes humanas
para una política al servicio de los
derechos humanos y de la paz

El Papa Benedicto XVI recordaba que
«todo cristiano está llamado a esta
caridad, según su vocación y sus
posibilidades de incidir en la pólis.
[…] El compromiso por el bien
común, cuando está inspirado por la

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html


caridad, tiene una valencia superior
al compromiso meramente secular y
político. […] La acción del hombre
sobre la tierra, cuando está inspirada
y sustentada por la caridad,
contribuye a la edificación de esa
ciudad de Dios universal hacia la
cual avanza la historia de la familia
humana»[4]. Es un programa con el
que pueden estar de acuerdo todos
los políticos, de cualquier
procedencia cultural o religiosa que
deseen trabajar juntos por el bien de
la familia humana, practicando
aquellas virtudes humanas que son
la base de una buena acción política:
la justicia, la equidad, el respeto
mutuo, la sinceridad, la honestidad,
la fidelidad.

A este respecto, merece la pena
recordar las “bienaventuranzas del
político”, propuestas por el cardenal
vietnamita François-Xavier Nguyễn
Vãn Thuận, fallecido en el año 2002,



y que fue un fiel testigo del
Evangelio:

Bienaventurado el político que tiene
una alta consideración y una
profunda conciencia de su papel.

Bienaventurado el político cuya
persona refleja credibilidad.

Bienaventurado el político que
trabaja por el bien común y no por
su propio interés.

Bienaventurado el político que
permanece fielmente coherente.

Bienaventurado el político que
realiza la unidad.

Bienaventurado el político que está
comprometido en llevar a cabo un
cambio radical.

Bienaventurado el político que sabe
escuchar.



Bienaventurado el político que no
tiene miedo[5].

4. Los vicios de la política

Cada renovación de las funciones
electivas, cada cita electoral, cada
etapa de la vida pública es una
oportunidad para volver a la fuente y
a los puntos de referencia que
inspiran la justicia y el derecho.
Estamos convencidos de que la
buena política está al servicio de la
paz; respeta y promueve los derechos
humanos fundamentales, que son
igualmente deberes recíprocos, de
modo que se cree entre las
generaciones presentes y futuras un
vínculo de confianza y gratitud.

En la política, desgraciadamente,
junto a las virtudes no faltan los
vicios, debidos tanto a la ineptitud
personal como a distorsiones en el
ambiente y en las instituciones. Es
evidente para todos que los vicios de
la vida política restan credibilidad a



los sistemas en los que ella se
ejercita, así como a la autoridad, a las
decisiones y a las acciones de las
personas que se dedican a ella.

Estos vicios, que socavan el ideal de
una democracia auténtica, son la
vergüenza de la vida pública y ponen
en peligro la paz social: la corrupción
—en sus múltiples formas de
apropiación indebida de bienes
públicos o de aprovechamiento de
las personas—, la negación del
derecho, el incumplimiento de las
normas comunitarias, el
enriquecimiento ilegal, la
justificación del poder mediante la
fuerza o con el pretexto arbitrario de
la “razón de Estado”, la tendencia a
perpetuarse en el poder, la xenofobia
y el racismo, el rechazo al cuidado de
la Tierra, la explotación ilimitada de
los recursos naturales por un
beneficio inmediato, el desprecio de
los que se han visto obligados a ir al
exilio.



5. La buena política promueve la
participación de los jóvenes y la
confianza en el otro

Cuando el ejercicio del poder político
apunta únicamente a proteger los
intereses de ciertos individuos
privilegiados, el futuro está en
peligro y los jóvenes pueden sentirse
tentados por la desconfianza, porque
se ven condenados a quedar al
margen de la sociedad, sin la
posibilidad de participar en un
proyecto para el futuro.

En cambio, cuando la política se
traduce, concretamente, en un
estímulo de los jóvenes talentos y de
las vocaciones que quieren
realizarse, la paz se propaga en las
conciencias y sobre los rostros. Se
llega a una confianza dinámica, que
significa “yo confío en ti y creo
contigo” en la posibilidad de trabajar
juntos por el bien común. La política
favorece la paz si se realiza, por lo



tanto, reconociendo los carismas y
las capacidades de cada persona.
«¿Hay acaso algo más bello que una
mano tendida? Esta ha sido querida
por Dios para dar y recibir. Dios no
la ha querido para que mate (cf. Gn
4,1ss) o haga sufrir, sino para que
cuide y ayude a vivir. Junto con el
corazón y la mente, también la mano
puede hacerse un instrumento de
diálogo»[6].

Cada uno puede aportar su propia
piedra para la construcción de la
casa común. La auténtica vida
política, fundada en el derecho y en
un diálogo leal entre los
protagonistas, se renueva con la
convicción de que cada mujer, cada
hombre y cada generación encierran
en sí mismos una promesa que
puede liberar nuevas energías
relacionales, intelectuales, culturales
y espirituales.



Una confianza de ese tipo nunca es
fácil de realizar porque las
relaciones humanas son complejas.
En particular, vivimos en estos
tiempos en un clima de desconfianza
que echa sus raíces en el miedo al
otro o al extraño, en la ansiedad de
perder beneficios personales y,
lamentablemente, se manifiesta
también a nivel político, a través de
actitudes de clausura o
nacionalismos que ponen en cuestión
la fraternidad que tanto necesita
nuestro mundo globalizado.

Hoy más que nunca, nuestras
sociedades necesitan “artesanos de la
paz” que puedan ser auténticos
mensajeros y testigos de Dios Padre
que quiere el bien y la felicidad de la
familia humana.

6. No a la guerra ni a la estrategia
del miedo

Cien años después del fin de la
Primera Guerra Mundial, y con el



recuerdo de los jóvenes caídos
durante aquellos combates y las
poblaciones civiles devastadas,
conocemos mejor que nunca la
terrible enseñanza de las guerras
fratricidas, es decir que la paz jamás
puede reducirse al simple equilibrio
de la fuerza y el miedo. Mantener al
otro bajo amenaza significa reducirlo
al estado de objeto y negarle la
dignidad. Es la razón por la que
reafirmamos que el incremento de la
intimidación, así como la
proliferación incontrolada de las
armas son contrarios a la moral y a
la búsqueda de una verdadera
concordia.

El terror ejercido sobre las personas
más vulnerables contribuye al exilio
de poblaciones enteras en busca de
una tierra de paz. No son aceptables
los discursos políticos que tienden a
culpabilizar a los migrantes de todos
los males y a privar a los pobres de la
esperanza. En cambio, cabe subrayar



que la paz se basa en el respeto de
cada persona, independientemente
de su historia, en el respeto del
derecho y del bien común, de la
creación que nos ha sido confiada y
de la riqueza moral transmitida por
las generaciones pasadas.

Asimismo, nuestro pensamiento se
dirige de modo particular a los niños
que viven en las zonas de conflicto, y
a todos los que se esfuerzan para que
sus vidas y sus derechos sean
protegidos. En el mundo, uno de
cada seis niños sufre a causa de la
violencia de la guerra y de sus
consecuencias, e incluso es reclutado
para convertirse en soldado o rehén
de grupos armados. El testimonio de
cuantos se comprometen en la
defensa de la dignidad y el respeto de
los niños es sumamente precioso
para el futuro de la humanidad.

7. Un gran proyecto de paz



Celebramos en estos días los setenta
años de la Declaración Universal de
los Derechos Humanos, que fue
adoptada después del segundo
conflicto mundial. Recordamos a este
respecto la observación del Papa san 
Juan XXIII: «Cuando en un hombre
surge la conciencia de los propios
derechos, es necesario que aflore
también la de las propias
obligaciones; de forma que aquel que
posee determinados derechos tiene
asimismo, como expresión de su
dignidad, la obligación de exigirlos,
mientras los demás tienen el deber
de reconocerlos y respetarlos»[7].

La paz, en efecto, es fruto de un gran
proyecto político que se funda en la
responsabilidad recíproca y la
interdependencia de los seres
humanos, pero es también un desafío
que exige ser acogido día tras día. La
paz es una conversión del corazón y
del alma, y es fácil reconocer tres

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


dimensiones inseparables de esta paz
interior y comunitaria:

— la paz con nosotros mismos,
rechazando la intransigencia, la ira,
la impaciencia y ―como aconsejaba
san Francisco de Sales― teniendo
“un poco de dulzura consigo mismo”,
para ofrecer “un poco de dulzura a
los demás”;

— la paz con el otro: el familiar, el
amigo, el extranjero, el pobre, el que
sufre...; atreviéndose al encuentro y
escuchando el mensaje que lleva
consigo;

— la paz con la creación,
redescubriendo la grandeza del don
de Dios y la parte de responsabilidad
que corresponde a cada uno de
nosotros, como habitantes del
mundo, ciudadanos y artífices del
futuro.

La política de la paz ―que conoce
bien y se hace cargo de las



fragilidades humanas― puede
recurrir siempre al espíritu del 
Magníficat que María, Madre de
Cristo salvador y Reina de la paz,
canta en nombre de todos los
hombres: «Su misericordia llega a
sus fieles de generación en
generación. Él hace proezas con su
brazo: dispersa a los soberbios de
corazón, derriba del trono a los
poderosos y enaltece a los humildes;
[…] acordándose de la misericordia
como lo había prometido a nuestros
padres en favor de Abrahán y su
descendencia por siempre» (Lc
1,50-55).

Vaticano, 8 de diciembre de 2018

Francisco

[1] Cf. Lc 2,14: «Gloria a Dios en el
cielo, y en la tierra paz a los hombres
de buena voluntad».



[2] Cf. Le Porche du mystère de la
deuxième vertu, París 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 mayo 1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29
junio 2009), 7.

[5] Cf. Discurso en la exposición-
congreso “Civitas” de Padua:
“30giorni” (2002), 5.

[6] Benedicto XVI, Discurso a las
Autoridades de Benín (Cotonou, 19
noviembre 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 44.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/es-bo/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/


opusdei.org/es-bo/article/politica-
jornada-mundial-paz-papa-francisco/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-bo/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/

	La buena política está al servicio de la paz

