
opusdei.org

Vigilia de oración
con los jóvenes en el
Campus
Misericordiae

Intervenciones del Papa
Francisco durante la 31ª
Jornada Mundial de la
Juventud, en Cracovia (27-31 de
julio de 2016).

30/07/2016

Queridos jóvenes, buenas tardes.

Es bello estar aquí con vosotros en
esta Vigilia de oración.



Al terminar su valiente y
conmovedor testimonio, Rand nos
pedía algo. Nos decía: «Pido
encarecidamente que recéis por mi
amado país». Una historia marcada
por la guerra, el dolor, la pérdida,
que finaliza con una petición: la
oración. Qué mejor que empezar
nuestra vigilia rezando.

Venimos desde distintas partes del
mundo, de continentes, países,
lenguas, culturas, pueblos diferentes.
Somos «hijos» de naciones que quizá
pueden estar enfrentadas luchando
por diversos conflictos, o incluso
estar en guerra. Otros venimos de
países que pueden estar en «paz»,
que no tienen conflictos bélicos,
donde muchas de las cosas dolorosas
que suceden en el mundo sólo son
parte de las noticias y de la prensa.
Pero seamos conscientes de una
realidad: para nosotros, hoy y aquí,
provenientes de distintas partes del
mundo, el dolor, la guerra que viven



muchos jóvenes, deja de ser
anónima, para nosotros deja de ser
una noticia de prensa, tiene nombre,
tiene rostro, tiene historia, tiene
cercanía. Hoy la guerra en Siria, es el
dolor y el sufrimiento de tantas
personas, de tantos jóvenes como la
valiente Rand, que está aquí entre
nosotros pidiéndonos que recemos
por su amado país.

Existen situaciones que nos pueden
resultar lejanas hasta que, de alguna
manera, las tocamos. Hay realidades
que no comprendemos porque sólo
las vemos a través de una pantalla
(del celular o de la computadora).
Pero cuando tomamos contacto con
la vida, con esas vidas concretas no
ya mediatizadas por las pantallas,
entonces nos pasa algo importante,
sentimos la invitación a
involucrarnos: «No más ciudades
olvidadas», como dice Rand: ya
nunca puede haber hermanos
«rodeados de muerte y homicidios»



sintiendo que nadie los va a ayudar.
Queridos amigos, os invito a rezar
juntos por el sufrimiento de tantas
víctimas de la guerra, de esta guerra
que hoy existe en el mundo, para que
de una vez por todas podamos
comprender que nada justifica la
sangre de un hermano, que nada es
más valioso que la persona que
tenemos al lado. Y, en este ruego de
oración, también quiero dar las
gracias a Natalia y a Miguel, porque
también nos han compartido sus
batallas, sus guerras interiores. Nos
han mostrado sus luchas y cómo
hicieron para superarlas. Son signo
vivo de lo que la misericordia quiere
hacer en nosotros.

Nosotros no vamos a gritar ahora
contra nadie, no vamos a pelear, no
queremos destruir, no queremos
insultar. Nosotros no queremos
vencer el odio con más odio, vencer
la violencia con más violencia,
vencer el terror con más terror.



Nosotros hoy estamos aquí porque el
Señor nos ha convocado. Y nuestra
respuesta a este mundo en guerra
tiene un nombre: se llama
fraternidad, se llama hermandad, se
llama comunión, se llama familia.
Celebramos el venir de culturas
diferentes y nos unimos para rezar.
Que nuestra mejor palabra, que
nuestro mejor discurso, sea unirnos
en oración. Hagamos un rato de
silencio y recemos; pongamos ante el
Señor los testimonios de estos
amigos, identifiquémonos con
aquellos para quienes «la familia es
un concepto inexistente, y la casa
sólo un lugar donde dormir y
comer», o con quienes viven con el
miedo de creer que sus errores y
pecados los han dejado
definitivamente afuera. Pongamos
también las «guerras», vuestras
guerras y las nuestras, las luchas que
cada uno trae consigo, dentro de su
corazón. Y, para ello, para estar en
familia, en hermandad, todos juntos,



os invito a levantaros, a daros la
mano y a rezar en silencio. A todos.

[Silencio]

Mientras rezábamos, me venía la
imagen de los Apóstoles el día de
Pentecostés. Una escena que nos
puede ayudar a comprender todo lo
que Dios sueña hacer en nuestra
vida, en nosotros y con nosotros.
Aquel día, los discípulos estaban
encerrados por miedo. Se sentían
amenazados por un entorno que los
perseguía, que los arrinconaba en
una pequeña habitación,
obligándolos a permanecer quietos y
paralizados. El temor se había
apoderado de ellos. En ese contexto,
pasó algo espectacular, algo
grandioso. Vino el Espíritu Santo y
unas lenguas como de fuego se
posaron sobre cada uno,
impulsándolos a una aventura que
jamás habrían soñado. Así, las cosas
cambian totalmente.



Hemos escuchado tres testimonios,
hemos tocado con nuestros
corazones sus historias, sus vidas.
Hemos visto cómo ellos, al igual que
los discípulos, han vivido momentos
similares, han pasado momentos
donde se llenaron de miedo, donde
parecía que todo se derrumbaba. El
miedo y la angustia que nace de
saber que al salir de casa uno puede
no volver a ver a los seres queridos,
el miedo a no sentirse valorado ni
querido, el miedo a no tener otra
oportunidad. Ellos nos compartieron
la misma experiencia que tuvieron
los discípulos, han experimentado el
miedo que sólo conduce a un sitio. ¿A
dónde nos lleva el miedo? Al
encierro. Y cuando el miedo se
acovacha en el encierro siempre va
acompañado por su «hermana
gemela»: la parálisis, sentirnos
paralizados. Sentir que en este
mundo, en nuestras ciudades, en
nuestras comunidades, no hay ya
espacio para crecer, para soñar, para



crear, para mirar horizontes, en
definitiva para vivir, es de los peores
males que se nos puede meter en la
vida, especialmente en la juventud.
La parálisis nos va haciendo perder
el encanto de disfrutar del
encuentro, de la amistad; el encanto
de soñar juntos, de caminar con
otros. Nos aleja de los otros, nos
impide dar la mano, como hemos
visto [en la coreografía], todos
encerrados en esas cabinas de cristal.

Pero en la vida hay otra parálisis
todavía más peligrosa y muchas
veces difícil de identificar; y que nos
cuesta mucho descubrir. Me gusta
llamarla la parálisis que nace cuando
se confunde «felicidad» con un «sofá/
kanapa (canapé)». Sí, creer que para
ser feliz necesitamos un buen sofá/
canapé. Un sofá que nos ayude a
estar cómodos, tranquilos, bien
seguros. Un sofá —como los que hay
ahora, modernos, con masajes
adormecedores incluidos— que nos



garantiza horas de tranquilidad para
trasladarnos al mundo de los
videojuegos y pasar horas frente a la
computadora. Un sofá contra todo
tipo de dolores y temores. Un sofá
que nos haga quedarnos cerrados en
casa, sin fatigarnos ni preocuparnos.
La «sofá-felicidad», «kanapa-
szczęście», es probablemente la
parálisis silenciosa que más nos
puede perjudicar, que más puede
arruinar a la juventud. Y, Padre, ¿por
qué sucede esto? Porque poco a poco,
sin darnos cuenta, nos vamos
quedando dormidos, nos vamos
quedando embobados y atontados. El
otro día hablaba de los jóvenes que
se jubilan a los 20 años; hoy hablo de
los jóvenes adormentados,
embobados y atontados, mientras
otros —quizás los más vivos, pero no
los más buenos— deciden el futuro
por nosotros. Es cierto, para muchos
es más fácil y beneficioso tener a
jóvenes embobados y atontados que
confunden felicidad con un sofá;



para muchos, eso les resulta más
conveniente que tener jóvenes
despiertos, inquietos respondiendo al
sueño de Dios y a todas las
aspiraciones del corazón. Os
pregunto a vosotros: ¿Queréis ser
jóvenes adormentados, embobados y
atontados? [«No»]. ¿Queréis que
otros decidan el futuro por vosotros?
[«No»]. ¿Queréis ser libres? [«Sí»].
¿Queréis estar despiertos? [«Sí»].
¿Queréis luchar por vuestro futuro?
[«Sí»]. No os veo demasiado
convencidos... ¿Queréis luchar por
vuestro futuro? [«Sí»].

Pero la verdad es otra: queridos
jóvenes, no vinimos a este mundo a
«vegetar», a pasarla cómodamente, a
hacer de la vida un sofá que nos
adormezca; al contrario, hemos
venido a otra cosa, a dejar una
huella. Es muy triste pasar por la
vida sin dejar una huella. Pero
cuando optamos por la comodidad,
por confundir felicidad con



consumir, entonces el precio que
pagamos es muy, pero que muy caro:
perdemos la libertad. No somos
libres de dejar una huella. Perdemos
la libertad. Este es el precio. Y hay
mucha gente que quiere que los
jóvenes no sean libres; tanta gente
que no os quiere bien, que os quiere
atontados, embobados, adormecidos,
pero nunca libres. No, ¡esto no!
Debemos defender nuestra libertad.

Ahí está precisamente una gran
parálisis, cuando comenzamos a
pensar que felicidad es sinónimo de
comodidad, que ser feliz es andar
por la vida dormido o narcotizado,
que la única manera de ser feliz es ir
como atontado. Es cierto que la
droga hace mal, pero hay muchas
otras drogas socialmente aceptadas
que nos terminan volviendo tanto o
más esclavos. Unas y otras nos
despojan de nuestro mayor bien: la
libertad. Nos despojan de la libertad.



Amigos, Jesús es el Señor del riesgo,
es el Señor del siempre «más allá».
Jesús no es el Señor del confort, de la
seguridad y de la comodidad. Para
seguir a Jesús, hay que tener una
cuota de valentía, hay que animarse
a cambiar el sofá por un par de
zapatos que te ayuden a caminar por
caminos nunca soñados y menos
pensados, por caminos que abran
nuevos horizontes, capaces de
contagiar alegría, esa alegría que
nace del amor de Dios, la alegría que
deja en tu corazón cada gesto, cada
actitud de misericordia. Ir por los
caminos siguiendo la «locura» de
nuestro Dios que nos enseña a
encontrarlo en el hambriento, en el
sediento, en el desnudo, en el
enfermo, en el amigo caído en
desgracia, en el que está preso, en el
prófugo y el emigrante, en el vecino
que está solo. Ir por los caminos de
nuestro Dios que nos invita a ser
actores políticos, pensadores,
movilizadores sociales. Que nos



incita a pensar en una economía más
solidaria que esta. En todos los
ámbitos en los que nos encontremos,
ese amor de Dios nos invita llevar la
Buena Nueva, haciendo de la propia
vida una entrega a él y a los demás.
Esto significa ser valerosos, esto
significa ser libres.

Pueden decirme: «Padre, pero eso no
es para todos, sólo es para algunos
elegidos». Sí, es cierto, y estos
elegidos son todos aquellos que están
dispuestos a compartir su vida con
los demás. De la misma manera que
el Espíritu Santo transformó el
corazón de los discípulos el día de
Pentecostés ―estaban paralizados―,
lo hizo también con nuestros amigos
que compartieron sus testimonios.
Uso tus palabras, Miguel, tú nos
decías que el día que en la Facenda te
encomendaron la responsabilidad de
ayudar a que la casa funcionara
mejor, ahí comenzaste a entender



que Dios pedía algo de ti. Así
comenzó la transformación.

Ese es el secreto, queridos amigos,
que todos estamos llamados a
experimentar. Dios espera algo de ti.
¿Lo habéis entendido? Dios quiere
algo de ti, Dios te espera a ti. Dios
viene a romper nuestras clausuras,
viene a abrir las puertas de nuestras
vidas, de nuestras visiones, de
nuestras miradas. Dios viene a abrir
todo aquello que te encierra. Te está
invitando a soñar, te quiere hacer
ver que el mundo contigo puede ser
distinto. Eso sí, si tú no pones lo
mejor de ti, el mundo no será
distinto. Es un reto.

El tiempo que hoy estamos viviendo
no necesita jóvenes-sofá, młodzi-
kanapowi, sino jóvenes con zapatos;
mejor aún, con los botines puestos.
Este tiempo sólo acepta jugadores
titulares en la cancha, no hay espacio
para suplentes. El mundo de hoy



pide que seáis protagonistas de la
historia porque la vida es linda
siempre y cuando queramos vivirla,
siempre y cuando queramos dejar
una huella. La historia nos pide hoy
que defendamos nuestra dignidad y
no dejemos que sean otros los que
decidan nuestro futuro. ¡No!
Nosotros debemos decidir nuestro
futuro; vosotros, vuestro futuro. El
Señor, al igual que en Pentecostés,
quiere realizar uno de los mayores
milagros que podamos
experimentar: hacer que tus manos,
mis manos, nuestras manos se
transformen en signos de
reconciliación, de comunión, de
creación. Él quiere tus manos para
seguir construyendo el mundo de
hoy. Él quiere construirlo contigo. Y
tú, ¿qué respondes? ¿Qué respondes
tú? ¿Sí o no? [«Sí»].

Me dirás, Padre, pero yo soy muy
limitado, soy pecador, ¿qué puedo
hacer? Cuando el Señor nos llama no



piensa en lo que somos, en lo que
éramos, en lo que hemos hecho o de
dejado de hacer. Al contrario: él, en
ese momento que nos llama, está
mirando todo lo que podríamos dar,
todo el amor que somos capaces de
contagiar. Su apuesta siempre es al
futuro, al mañana. Jesús te proyecta
al horizonte, nunca al museo.

Por eso, amigos, hoy Jesús te invita,
te llama a dejar tu huella en la vida,
una huella que marque la historia,
que marque tu historia y la historia
de tantos.

La vida de hoy nos dice que es
mucho más fácil fijar la atención en
lo que nos divide, en lo que nos
separa. Pretenden hacernos creer
que encerrarnos es la mejor manera
para protegernos de lo que nos hace
mal. Hoy los adultos ―nosotros, los
adultos― necesitamos de vosotros,
que nos enseñéis ―como vosotros
hacéis hoy― a convivir en la



diversidad, en el diálogo, en
compartir la multiculturalidad, no
como una amenaza, sino como una
oportunidad. Y vosotros sois una
oportunidad para el futuro. Tened
valentía para enseñarnos, tened la
valentía de enseñarnos que es más
fácil construir puentes que levantar
muros. Necesitamos aprender esto. Y
todos juntos pidamos que nos exijáis
transitar por los caminos de la
fraternidad. Que seáis vosotros
nuestros acusadores cuando nosotros
elegimos la vía de los muros, la vía
de la enemistad, la vía de la guerra.
Construir puentes: ¿Sabéis cuál es el
primer puente que se ha de
construir? Un puente que podemos
realizarlo aquí y ahora: estrecharnos
la mano, darnos la mano. Ánimo,
hacedlo ahora. Construid este puente
humano, daos la mano, todos: es el
puente primordial, es el puente
humano, es el primero, es el modelo.
Siempre existe el riesgo ―lo he dicho
el otro día― de quedarse con la



mano tendida, pero en la vida hay
que arriesgar; quien no arriesga no
triunfa. Con este puente, vayamos
adelante. Levantad aquí este puente
primordial: daos la mano. Gracias. Es
el gran puente fraterno, y ojalá
aprendan a hacerlo los grandes de
este mundo... pero no para la
fotografía ―cuando se dan la mano y
piensan en otra cosa―, sino para
seguir construyendo puentes más y
más grandes. Que éste puente
humano sea semilla de tantos otros;
será una huella.

Hoy Jesús, que es el camino, te llama
a ti, a ti, a ti [señala a cada uno] a
dejar tu huella en la historia. Él, que
es la vida, te invita a dejar una huella
que llene de vida tu historia y la de
tantos otros. Él, que es la verdad, te
invita a abandonar los caminos del
desencuentro, la división y el
sinsentido. ¿Te animas? [«Sí»]. ¿Qué
responden ―lo quiero ver― tus
manos y tus pies al Señor, que es



camino, verdad y vida? ¿Estás
dispuesto? [«Sí»]. Que el Señor
bendiga vuestros sueños. Gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/papa-

francisco-vigilia-jmj-cracovia-2016/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/papa-francisco-vigilia-jmj-cracovia-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/papa-francisco-vigilia-jmj-cracovia-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/papa-francisco-vigilia-jmj-cracovia-2016/

	Vigilia de oración con los jóvenes en el Campus Misericordiae

