
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XII): Lo que
verdaderamente
cuenta

El desafío de ser pobre de
espíritu viviendo en medio del
mundo.

03/03/2022

La medianoche está al caer. Hace ya
un par de horas que el ruido se ha
trasladado de las calles al interior de
las casas. Ahora reina el silencio. Se
escuchan los pasos lentos de una
joven nazarena, visiblemente



encinta, que avanza tomando el
brazo de su esposo. Ambos buscan
casi a tientas el establo que les han
ofrecido para pasar la noche. Dios
está por ver nacer a su Hijo en la
tierra. Él, que todo lo puede, ha
decidido prepararle un sitio casi a la
intemperie. «La palabra divina se
volvió incapaz de hablar (…). ¿Quién
lo habría esperado? La Navidad es
celebrar a un Dios inédito, que
cambia nuestra lógica y nuestras
expectativas (…). La Navidad de Jesús
no ofrece el calor seguro de la
chimenea, sino el escalofrío divino
que sacude la historia»[1].

Aunque con el paso del tiempo el
recuerdo del portal de Belén haya
quedado como el de un lugar
acogedor, también desde el punto de
vista material, es probable que no
fuera tan cálido como nos lo
imaginamos. ¿Qué pretendía Dios
con esta elección suya que
representamos de año en año en



nuestros hogares? Aquella noche,
José y María compartieron el tesoro
de la pobreza. Los padres de Jesús
fueron liberados de todo lo que podía
eclipsar la verdadera riqueza que
estaban por recibir. Pudiendo elegir
cualquier sitio, cualquier comodidad,
el Creador elige la privación de todo
para mostrarnos qué es lo que
verdaderamente cuenta.

El Reino es de los pobres

«Aseguramos todo, salvo el buen
clima y el amor»: así rezaba un cartel
a la entrada de una empresa de
seguros, en una ciudad en la que la
meteorología cambia con mucha
frecuencia. Si no podemos decidir
qué tiempo va a hacer, aún menos
podemos garantizar el cariño de los
demás. No existe dinero suficiente en
el mundo para obligar a alguien a
amar con sinceridad. He aquí, pues,
una realidad que quizás pueda
ponernos un poco nerviosos, porque



no nos proporciona la seguridad que
experimentamos en otros ámbitos.
Pero es necesario vivir con ese
«margen de error»: la preocupación
por tener el control bloquea
cualquier intento de amar y de ser
amados; imposibilita la felicidad,
sencilla pero robusta, de quien
entrega y recibe gratuitamente.
«Bienaventurados los pobres de
espíritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos» (Mt 5,3): así inicia Jesús el
Sermón de la montaña. El Maestro
ofrece la felicidad, en la tierra y en el
cielo, a quienes ponen su seguridad y
su riqueza en Dios.

La virtud de la pobreza —que no se
identifica con la pobreza material,
económica, que la Iglesia nos anima
a aliviar— forma parte de la
templanza: es una disposición que
modera, es decir, que pone en su
lugar exacto nuestra relación con los
bienes que Dios ha creado. El pobre
de corazón posee y disfruta de las



cosas sin ser poseído por ellas; evita
poner su seguridad en la
acumulación de bienes; sabe detectar
en sí mismo esa tendencia que
tenemos a construir nuestra vida,
incluso de manera no tan consciente,
como si la felicidad dependiera
fundamentalmente de lo que
tenemos… Y eso, a pesar de aquella
advertencia de Jesús: «¡Ay de
vosotros los ricos, porque ya habéis
recibido vuestro consuelo!» (Lc 6,24).

Tras muchos años dedicados a
escuchar a todo tipo de personas, san
Josemaría comentaba: «Cuando
alguno centra su felicidad
exclusivamente en las cosas de aquí
abajo —he sido testigo de verdaderas
tragedias—, pervierte su uso
razonable y destruye el orden
sabiamente dispuesto por el Creador.
El corazón queda entonces triste e
insatisfecho; se adentra por caminos
de un eterno descontento»[2]. La
pobreza nos permite darnos cuenta



de lo efímeras que son muchas
«seguridades» materiales, o de lo
superficial de ciertos momentos de
consuelo que no tocan el fondo del
alma. La pobreza de espíritu nos
permite, en fin, disfrutar
verdaderamente de la realidad,
porque nos conecta con lo sencillo,
con las personas, con Dios: con todo
lo que quiere ser, sin más,
contemplado, y que sacia de este
modo nuestros deseos más
profundos.

«Pobre de espíritu, ¿no significa
exactamente “hombre abierto a los
demás”, es decir, a Dios y al
prójimo?», se preguntaba san Juan
Pablo II, durante la visita que realizó
en 1980 a una favela de Río de
Janeiro. «¿No es verdad que esta
bienaventuranza de los “pobres de
espíritu” encierra al mismo tiempo
una advertencia y una acusación?
(…). “Ay de vosotros”: esa palabra
suena severa y amenazadoramente,



sobre todo en boca de ese Cristo que
acostumbraba a hablar con bondad y
mansedumbre»[3]. Es verdad, el
pecado ha trastocado nuestro deseo
de posesión, de modo que fácilmente
deformamos nuestra relación con los
bienes creados. La avidez por poseer
quizás se ve intensificada por una
cultura en la que el valor económico
—manifestado a su vez en estatus
social o en imagen ante los demás—
ha llegado a ser a veces la fuente
última de valor. Nuestra cultura
tiende a hacernos pensar que la
prosperidad y el confort son la clave
de la felicidad. Y, sin embargo, todos
nos damos cuenta de que la
verdadera alegría de una persona se
mide más bien por la profundidad y
la autenticidad de sus relaciones con
los demás. Esa es la riqueza del
pobre de corazón; a su lado, la
soledad de quien vive rodeado de
lujo aparece muchas veces como una
dramática pobreza.



Una armonía que cada uno
debe encontrar

Año 1968. En el marco de una
entrevista sobre el lugar de la mujer
en la sociedad, la periodista pregunta
a san Josemaría por la virtud de la
pobreza: quiere saber cómo vivirla y
transmitirla desde la vida del hogar.
La respuesta parte de una premisa
bien nítida: «Quien no ame y viva la
virtud de la pobreza no tiene el
espíritu de Cristo. Y esto es válido
para todos: tanto para el anacoreta
que se retira al desierto, como para el
cristiano corriente que vive en medio
de la sociedad humana»[4]. Es decir,
que personas externamente muy
distintas, como una que se retira al
desierto y otra que trabaja en el
ajetreo de la ciudad, pueden vivir la
virtud de la pobreza con un
auténtico espíritu cristiano. Sin
embargo, mientras que «desierto»
parece decir «pobreza» desde todos
los ángulos, ¿cómo puede ser pobre



alguien que vive en medio de los
bienes del mundo? ¿Qué modelo
puede seguir?

San Josemaría se detiene a
desarrollar la cuestión con detalle.
En un primer momento, identifica
dos aspectos en nuestra relación con
las cosas materiales: dos polos,
aparentemente contrarios, que es
preciso conciliar. Por un lado, la
necesidad de una «pobreza real, que
se note y se toque —hecha de cosas
concretas—, que sea una profesión
de fe en Dios, una manifestación de
que el corazón no se satisface con las
cosas creadas, sino que aspira al
Creador». Por otro lado, la
naturalidad con que un cristiano
debe ser «uno más entre sus
hermanos los hombres, de cuya vida
participa, con quienes se alegra, con
los que colabora, amando el mundo y
todas las cosas buenas que hay en el
mundo, utilizando todas las cosas
creadas para resolver los problemas



de la vida»[5]. En estas palabras
queda planteado el desafío de la
pobreza de espíritu en medio del
mundo: estar despegado de las cosas
y, al mismo tiempo, amarlas como
regalos de Dios para compartir entre
los hombres. Pero la pregunta sigue
en pie: ¿cómo orientarnos en este
empeño?

Si miramos la vida de Cristo como
nos la muestran los evangelios, no
vemos en él un abandono absoluto
de los bienes. Vemos más bien que,
siendo de una posición modesta, ni
rico ni pobre, los utiliza de una
manera equilibrada, virtuosa,
perfecta. Jesús era conocido en el
pueblo porque se ganaba el sustento
con la profesión que ejercía junto a
su padre (cfr. Mt 13,55); tenía una
túnica buena (cfr. Jn 19,23); algunas
reuniones sociales a las que acudía
eran generosas, hasta el punto de
que, para acusarlo, lo calificaron de
comedor y bebedor (cfr. Mt 11,19); e



invitó a varias personas de buena
posición económica —Mateo,
Zaqueo, José de Arimatea y otros— a
abrirse al Reino de Dios. Por otro
lado, es clara también su
predilección, tanto en su actividad
diaria como en su predicación, por
quienes materialmente no tenían
nada: pone a la viuda pobre como
ejemplo de relación con Dios, en
comparación con los ricos (cfr. Lc
21,1-4); cuenta cómo el pobre Lázaro
llega al seno de Abraham, mientras
que el rico que vivía a su lado se
queda fuera (Lc 16,19-23); dice
claramente que «es más fácil a un
camello pasar por el ojo de una
aguja, que a un rico entrar en el
Reino de Dios» (Mt 19,24); aconseja a
sus discípulos no llevar a su misión
nada que no sea imprescindible (cfr.
Lc 10,4-11); y él mismo nace en una
gruta ajena, y será sepultado en un
sepulcro ajeno. Jesús vive libre de
ataduras materiales y, al mismo
tiempo, disfruta de los bienes



creados. No es una cuestión de
equilibrio —compromiso inestable
entre dos polos— sino de armonía: la
belleza de la forma lograda. Y esta
armonía la encontramos en
Jesucristo.

Pero no existen recetas universales:
«Lograr la síntesis entre esos dos
aspectos es —en buena parte—
cuestión personal, cuestión de vida
interior, para juzgar en cada
momento, para encontrar en cada
caso lo que Dios nos pide. No quiero,
pues, dar reglas fijas»[6]. Existe, en
efecto, el peligro de uniformar, la
posibilidad de dejarse llevar por la
tentación de elaborar una lista de
estándares para, engañosamente,
estar seguros de que vivimos una
virtud. Sin embargo, ese tipo de
planteamientos olvida el papel
indispensable de la prudencia, sin el
que las virtudes sencillamente no
pueden existir. Por eso, no se trata de
guiarse tanto por «reglas teóricas»



como por «esa voz interior, que nos
advierte que se está infiltrando el
egoísmo o la comodidad indebida»[7].
Lo importante, señalaba en otro
momento san Josemaría, «no se
concreta en la materialidad de
poseer esto o de carecer de lo otro,
sino en conducirse de acuerdo a la
verdad que nos enseña nuestra fe
cristiana: que los bienes creados solo
son eso, medios»[8]. Por ejemplo,
respecto de la elegancia en el vestir,
aconsejaba algo que puede ser
aplicable a otros campos de la vida
ordinaria: «Debes ir vestido de
acuerdo con el tono de tu condición,
de tu ambiente, de tu familia, de tu
trabajo... como tus compañeros, pero
por Dios»[9]. Finalmente, aportaba
frecuentes sugerencias que cada uno
podía aplicar a sus propias
circunstancias: no crearse
necesidades, cuidar lo que se tiene,
prescindir de algo durante una
temporada, dar lo mejor a los demás,
aceptar con alegría las



incomodidades, no quejarse si falta
algo… y tantas otras cosas pequeñas
que cada uno puede descubrir en un
camino de oración.

Amor al mundo y solidaridad

San Josemaría experimentó la
pobreza material en varios
momentos de su vida[10]. Además,
procuró mantener ciertas
costumbres personales para asegurar
su espíritu de pobreza, aunque no las
consideraba aplicables a todos los
fieles de la Obra. Por lo demás, era
consciente de que Dios lo llamaba a
transmitir un espíritu de santidad en
medio del mundo, no fuera de él. Por
lo que, aun cuando otras personas
estuvieran llamadas a gestos
radicales de abandono de lo material
como testimonio de la suprema
riqueza de Dios, estaba convencido
de que algo específico de los
cristianos corrientes sería
convertirse en «testimonio explícito



de amor al mundo» y de «solidaridad
con los hombres»[11].

En el verano de 1974 tuvo una
reunión con varios matrimonios en
Lima. Aquel encuentro era una
sorpresa, pues el fundador del Opus
Dei había estado indispuesto los días
anteriores. «Padre, a mí me gusta
que mi familia viva con cierto
confort», empezó diciendo un
asistente, como preámbulo para
preguntarle cómo vivir la pobreza en
ese contexto. «Una cosa es que vivas
con cierto confort, y otra cosa es que
hagas un alarde de lujo», respondió
san Josemaría. «La segunda parte no
la vería bien; la primera, sí. ¡Más!,
tienes el deber de procurar a los
tuyos ese cierto confort (…). Pórtate
como un buen marido, como un
buen padre, y sé generoso con tu
mujer y con tus hijos. Y después, no
hagas alarde de lujo, fastídiate un
poco y ayuda a los demás»[12]. Aquí se
delinea el que puede ser un



itinerario de pobreza en medio del
mundo, amando los bienes que nos
ha dado Dios: generosidad sin lujo,
incomodarse personalmente para
ejercitarnos en esta virtud, ayudar a
los que lo necesitan.

También en otra ocasión, san
Josemaría ponía como ejemplo a una
mujer que conocía, de avanzada
edad, que vivía la virtud de la
pobreza en medio de una vida sin
apuros económicos: «Esta persona de
la que os hablo ahora, residía en una
casa de abolengo, pero no gastaba
para sí misma ni dos pesetas al día.
En cambio, retribuía muy bien a su
servicio, y el resto lo destinaba a
ayudar a los menesterosos, pasando
ella misma privaciones de todo
género. A esta mujer no le faltaban
muchos de esos bienes que tantos
ambicionan, pero ella era
personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo»[13].



La virtud de la pobreza vivida en
medio de las ciudades supone la
preocupación efectiva por quien
pasa apuros económicos. «La oración
a Dios y la solidaridad con los pobres
y los que sufren son inseparables»,
señala el Papa Francisco. «Para
celebrar un culto que sea agradable
al Señor, es necesario reconocer que
toda persona, incluso la más
indigente y despreciada, lleva
impresa en sí la imagen de Dios (…).
El encuentro con una persona en
condición de pobreza siempre nos
provoca e interroga. ¿Cómo podemos
ayudar a eliminar o al menos aliviar
su marginación y sufrimiento?
¿Cómo podemos ayudarla en su
pobreza espiritual?»[14]. Estas
preguntas interpelan de manera
especial a los cristianos que quieren
llevar a Cristo a los ambientes
profesionales, en donde tanto se
puede hacer por ayudar a los demás.
Por eso san Josemaría insistía en que
«tenemos la obligación de procurar



que cada día haya en el mundo
menos pobres (…). La riqueza la da el
trabajo, hijos míos, la
especialización, la promoción
profesional, y la Obra está fundada
en el trabajo»[15].

* * *

«Tened en muy poco lo que habéis
dado, pues tanto habéis de
recibir»[16], dice santa Teresa de Jesús.
La virtud de la pobreza nos permite
ser felices en cualquier
circunstancia; también cuando nos
falta lo necesario. Ser pobres de
espíritu significa que no ponemos la
confianza en los bienes que podemos
controlar, sino en Dios y, a través de
él, en los demás. «Libres para amar:
este es el sentido de nuestro espíritu
de pobreza, austeridad y
desprendimiento»[17]. Entrar en ese
espacio de libertad, en el que ya solo
nos importa lo único necesario (cfr.
Lc 10,42), lo que verdaderamente



cuenta, es quedarse con la mejor
parte, que no nos será quitada.

[1] Francisco, Audiencia, 19-XII-2018.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
118.

[3] San Juan Pablo II, Discurso, 2-
VII-1980.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
110.

[5] Ibíd.

[6] Conversaciones, n. 110.

[7] Ibíd., n. 111.

[8] Amigos de Dios, n. 118.

[9] Ibíd., n. 122.



[10] Como botón de muestra se pueden
mencionar la quiebra del negocio de
su padre cuando era un adolescente,
los durísimos años de la guerra civil
española, y las penurias materiales
cuando llegó a Roma.

[11] Conversaciones, n. 110.

[12] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 25-VII-1974.

[13] Amigos de Dios, n. 123.

[14] Francisco, Mensaje, 15-XI-2020.

[15] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 24-IV-1967.

[16] Santa Teresa, Camino de
perfección, 33, 2.

[17] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

Andrés Cárdenas M.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/muy-

humanos-muy-divinos-xii-lo-que-
verdaderamente-cuenta/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/

	Muy humanos, muy divinos (XII): Lo que verdaderamente cuenta
	El Reino es de los pobres
	Una armonía que cada uno debe encontrar
	Amor al mundo y solidaridad


