opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (IX): El don
de mirar con Dios

Algunas virtudes que preparan
para ser alma contemplativa en
medio de lo ordinario.

29/11/2021

Observar con atencion y amor la
realidad: en esa descripcion
coinciden muchos pensadores,
cientificos o artistas, que han
cultivado el arte de la contemplacion.
Descubrir la riqueza de verdad y de
belleza que hay detras de lo que



existe, incluso donde no lo
sospechabamos; despojarnos de
nuestras ansias de controlarlo todo
para disfrutar de lo que tenemos
entre manos, especialmente de lo
pequertio. ¢Por qué, si se trata
simplemente de observar de una
determinada manera, a veces nos
puede parecer tan complicado?
Aprender a hacerlo nos ilusiona de
manera especial porque sabemos
que, si todo lo creado merece la
contemplacion de los hombres,
mucho mas lo merece su creador, en
cuya infinita hermosura se reflejan
todas las maravillas conocidas.

Hemos sido creados por Dios para la
contemplacion; esta sera perfecta en
la vida futura, cuando veamos al
creador cara a cara y, en €l,
comprendamos con claridad y
disfrutemos de todas las cosas. Sin
embargo, como recordaba san
Josemaria, estamos llamados ya
ahora, cada instante, cada dia, a «ver



a Dios en todas las cosas de la tierra:
en las personas, en los sucesos, en 1o
que es grande y en lo que parece
pequerio, en lo que nos agrada y en
lo que se considera doloroso»".
Queremos convertir todo en
alabanza, agradecimiento,
reparacion y peticion. No miramos a
Dios a pesar del ajetreo diario sino,
precisamente, a través de él,
usandolo como trampolin para
meternos en el cielo.

Entonces, surgird en nosotros lo que
santo Tomas de Aquino definia como
una «simple intuicion de la verdad
que procede del amor»™. Se trata de
una manera de mirar la realidad que
no depende de la instruccion
recibida ni de la ocupacion: esta al
alcance de todos, en todo momento,
porque nace del amor recibido de
Dios que empapa nuestra mirada.
Todos los santos, tan distintos entre
si, doctos y menos doctos, dedicados
a tareas tan variadas, han visto



crecer en sus vidas esta cercania con
el creador. Por eso, quiza lo primero
que debamos recordar es lo que dice
el Catecismo de la Iglesia: que la
contemplacion es un don™. No es
algo que podemos conseguir solo con
el vigor de nuestra voluntad, a fuerza
de planificaciones o estrategias. A los
regalos de Dios, ante todo, debemos
abrirnos, disponernos para
acogerlos, y eso supone el cultivo de
algunas virtudes que preparan el
terreno.

Valentia para abrir la puerta

«Mira, estoy a la puerta y llamo —nos
dice el Sefior-, si alguno escucha mi
voz y abre la puerta, entraré en su
casay cenareé con €él,y él

conmigo» (Ap 3,20). En la capilla del
Keble College de la Universidad de
Oxford, hay un cuadro titulado «La
luz del mundo», que representa esta
escena del Apocalipsis. Jesus aparece
vestido de rey, con un farol que trae



luz a la casa, mientras llama
sutilmente a la puerta. En el suelo
destacan las malas hierbas que han
crecido porque la puerta llevaba
mucho tiempo cerrada.

El Sefior, para regalarnos una vida
contemplativa, nos pide que abramos
la puerta de nuestro corazon
diariamente, como en aquella
pintura de mediados del siglo XIX. La
reaccion de Adan y Eva, nuestros
primeros padres, después de la
pérdida de su inocencia, fue
precisamente la contraria:
esconderse y empefarse en cerrar la
puerta para evitar la mirada de
Dios... Y todos sus descendientes
conservamos algo de esa tendencia.
Se trata, quiza, de un infundado
temor a lo que pueda pedirnos,
miedo a sentirnos dependientes,
incertidumbre de perder el efimero
control sobre nuestras vidas. O quiza
simplemente preferimos una cdmoda
inercia que nos mantiene lejanos de



lo espiritual, por el esfuerzo que
supone disponerse a recibir ese don.

«Se repite, de alguna manera, la
escena de Belén, cada dia. Es posible
que —no con la boca, pero con los
hechos— hayamos dicho: non est
locus in diversorio, no hay posada
para ti en mi corazon. jAy, Sefior,
perdéname!»™. Por encima de otros
obstaculos, que a veces nos pueden
parecer mas importantes de
afrontar, como la escasez de tiempo,
la sequedad, la dispersion o la propia
indignidad, esta extrafia sospecha
hacia Dios suele ser mala hierba que
es preciso quitar para abrir la puerta
de nuestro corazon vy, asi, poder
compartir la mirada con nuestro
creador.

Humildad y desprendimiento que
nos hacen ligeros

«La oracion contemplativa (...) no
puede ser acogida mas que en la
humildad y en la pobreza»"®. Esto



implica, en primer lugar, la dificil
tarea de aceptar serenamente la
verdad sobre nosotros mismosy
sobre los demas. No podemos
disponernos a recibir el don de
observar las cosas como lo hace Dios
si continuamente nos ponemos
mascaras, si las inventamos para los
demas o si recubrimos la realidad
con una fantasia nuestra, por mas
buena que esta pueda parecer. El
lenguaje de Jesus siempre es simple y
profundo, mira las cosas tal como
son, siempre con misericordia,
mientras nosotros muchas veces
podemos ser algo complicados,
superficiales o juzgar con soberbia lo
que nos rodea.

«S1 conocieras el don de Dios y quién
es el que te pide de beber» (Jn 4,10),
dice Jesus a la samaritana. Y
también, en otro momento, pregunta
al apdstol Felipe: «Tanto tiempo llevo
con vosotros, ¢y aun no me
conoces?” (Jn 14,9). La humildad nos



lleva también a reconocer que
sabemos poco del Sefior y de su
manera de reinar en el mundo. «A la
vuelta de cincuenta afios estoy como
un nifio que balbucea: estoy
comenzando y recomenzando»'®,
decia san Josemaria en su oracion,
poco antes de marcharse al cielo. Al
evitar nuestra tendencia a querer
dominarlo todo con la escasa luz de
nuestro criterio, Dios podra
revelarnos lo que esconde a sabiosy
entendidos (cfr. Mt 11,25).

Por otro lado, para ser
contemplativos hemos de usar los
bienes terrenos de tal modo que nos
ayuden a adherirnos a los eternos, y
no lo contrario. Un corazon que no se
apega a los bienes materiales es habil
para los espirituales, es ligero para
emprender el vuelo hacia Dios, cede
sitio a los dones de la gracia. Jesus,
creador y Sefior del mundo, vivio
desprendido de todo en una aldea
sencilla. Paso frio en invierno, calor



en verano, dispuso de escasos bienes
y los cuidaba mucho. En fin, se trata
de no poner en las cosas terrenas el
anhelo que solo Dios merece.

Sin embargo, si la pobreza facilita la
contemplacion, también sucede al
revés ya que ambas se
retroalimentan. «Cuando
contemplamos —explica el papa
Francisco-, descubrimos en los
demas y en la naturaleza algo mucho
mas grande que su utilidad (...).
Como muchos maestros espirituales
han ensefiado, el cielo, la tierra, el
mar, cada criatura posee esta
capacidad iconica, esta capacidad
mistica para llevarnos de vuelta al
creador y a la comunion con la
creacion (...). El que contempla de
esta manera siente asombro no solo
por lo que ve, sino también porque
se siente parte integral de esta
belleza y se siente llamado a
guardarla»”. Frente a la lgica del
aferrar todo para uno mismo,



podemos cultivar el asombro y el
cuidado: es la logica de Dios, que
contempla amorosamente su
creacion.

Buscar esa bendita soledad para
rezar

El fondo marino alberga muchas
maravillas que no se ven desde la
orilla: corales, plantas, peces, todo de
multiples formas y colores; caracolas,
perlas, incluso tesoros o piezas
arqueoldgicas de gran valor. Para
acceder a todo eso, los buceadores
incluyen en su equipo un cinturon de
planchas de plomo. Lejos de ser un
estorbo, ese implemento les ofrece
peso bajo el agua para contrarrestar
la tendencia del cuerpo a flotar y
regresar hasta la superficie. De
manera analoga, todos necesitamos
peso interior para bucear en el mar
de la contemplacion de Dios, lejos de
la superficie y de la distraccion.



Para que el alma llegue a contemplar
la naturaleza invisible de Dios, san
Gregorio Magno sostenia que el
primer escalon es aprender a
recogerse en si misma™. Los
evangelios nos muestran a Jesus
frecuentemente orando en lugares
tranquilos y apartados. Si el Hijo de
Dios sentia esa necesidad de estar a
solas con su Padre, cuanto mas lo
necesitaremos nosotros. Tendremos
que perder el miedo que quiza nos
produce el silencio, buscaremos «esa
bendita soledad que tanta falta hace
para tener en marcha la vida
interior»"'.

En el siglo XVI, un matrimonio
espafiol pidio a san Pedro de
Alcantara que les ensefiara a
dialogar con Dios. Entre sus consejos,
el mistico castellano decia que «si el
tiempo de la oracion es breve, se
gasta todo en sosegar la imaginacion
y aquietar el corazon; y cuando ya
estd quieto, se termina la oracion



justo cuando mas falta hacia»"". Por
eso, siempre es bueno acudir a
nuestras costumbres de piedad sin
prisas, con tiempo suficiente,
evitando llegar con «los sentidos
despiertos y el alma dormida»"".

Una dieta para saborear lo
ordinario

La tecnologia nos ofrece un acceso
rapido a infinidad de informacion y
una veloz comunicacidon. Sabemos
bien que esta ventaja, cuando nos
descuidamos, se convierte en una
mala comparfiera para nuestro
dialogo con Dios. Silos sentidos se
acostumbran solamente a esas
velocidades y estimulos, cuando otra
tarea exige una actividad distinta de
la mente es facil caer en la
dispersion. Se buscan, entonces,
refuerzos afectivos constantes para
sentirse bien, al margen de la
sobriedad de lo ordinario, de la que
se huye casi inconscientemente. Esta



actitud puede incluso afectar a los
demas porque, como explica santa
Faustina Kowalska, «las almas menos
recogidas (superficiales) quieren que
las demas se les parezcan, ya que
constituyen para ellas un

remordimiento continuo»™?.

Para disponernos mejor a la oracion,
puede ser util una sana dieta digital,
al igual que lo hacen los deportistas
que quieren recorren largas
distancias: saber prescindir en
algunos momentos de la semana de
los dispositivos electronicos;
aprender a contemplar serenamente
la naturaleza, un paisaje, una obra de
arte; leer un buen libro o ver una
buena pelicula, sin dejarse
interrumpir por cualquier cosa...
Todas estas son actividades que
requieren cierto esfuerzo de nuestras
potencias. Pero, a cambio, ofrecen la
recompensa de descubrir capas mas
profundas de la realidad, ejercitan
nuestra mirada para poder recibir,



como don, cada vez con mas cercania
la de Dios.

En el camino, sin embargo, no
debemos desalentarnos. Lo que mas
agrada a Dios de nuestros ratos de
oracion es la buena voluntad de
acompaifarlo, nuestra simple
presencia y compafiia, como la de un
nifio pequefio con sus padres.
Alentados con esta actitud filial,
podremos ser valientes para superar
la inquietud ante el aparente silencio
y soledad de la oracion. Ningun
recurso que empleemos al orar
sustituye al impulso genuino de
tratar a Dios de tu a tu, la decisiéon
libre y discreta de decirle un «te
quiero» insustituible, que nadie mas
puede decir en nuestro lugar.

™ San Josemaria, Meditacion, 25-
X11-1973.



? Cfr. santo Tomads de Aquino, Suma
de teologia, 11-1], c. 180, a. 3; a. 6.

B! catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2713.

) San Josemaria, cita en Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

B! catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2713.

® San Josemaria, cita en Salvador
Bernal, p. 357.

) Francisco, Audiencia, 16-1X-2020.

® San Gregorio Magno, Homilias
sobre Ezequiel, 11,5,9.

® San Josemaria, Camino, n. 304.

(191 san Pedro de Alcantara, Tratado
de la oracion y la meditacion, XIL6.

" San Josemaria, Camino, n. 368.



121 Santa Faustina Kowalska, Diario,
n. 147.

Pablo Edo

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/muy-
humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-
Dios-virtudes/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/

	Muy humanos, muy divinos (IX): El don de mirar con Dios

