
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (IV): 
Nosotros, el hábitat
de las virtudes

Nuestro anhelo de ser mejores
se alimenta del clima en el que
vivimos y, a la vez, fructifica en
las relaciones con los demás.

01/07/2021

Dios no vive solo. Es una familia, una
Trinidad de personas unidas por el
amor; una fuente inagotable de vida,
un manantial que se entrega y se
comunica sin cesar. Cada persona



divina vive libre y enteramente para
las otras, mirando a las otras, en una
gozosa dependencia. Nuestro Dios,
decía Benedicto XVI, es «un Ser-para
(el Padre), un Ser-desde (el Hijo) y un 
Ser-con (el Espíritu Santo)»[1]. Y esta
misma lógica resplandece también
en todo lo que ha salido de sus
manos. De manera muy especial, en
el hombre. Sí: la vida trinitaria está
grabada en lo profundo de nuestro
ser. Nuestra existencia solo es
auténticamente humana, y
auténticamente divina, si se
desarrolla según estas coordenadas
trinitarias de comunión: desde Dios y
desde los demás; con Dios y con los
demás; para Dios y para los demás.

El equilibrista

Todas las virtudes, hasta la más
pequeña o insignificante, apuntan a
un crecimiento en la comunión con
los demás. Es cierto que, en la
medida en que nos proporcionan un



cierto dominio sobre aspectos
particulares de nuestra persona, las
virtudes (de virtus, fuerza) nos
empoderan. Entrelazadas entre sí,
nos hacen ser más verdaderamente
nosotros mismos. Sin embargo, no
persiguen una perfección individual,
porque la felicidad nunca es un
camino aislado. Las virtudes nos
hacen capaces «de expresar el amor:
ese amor precisamente en el que el
hombre-persona se convierte en don
y, mediante este don, realiza el
sentido mismo de su ser»[2]. Una
auténtica virtud no se alcanza al
margen o a pesar de los demás. La
senda es, más bien, la contraria: la
del crecimiento en una libertad para
los demás; una libertad que nos
permite comprometernos,
entregarnos a quienes nos rodean.
La virtud, a fin de cuentas, consiste
en poseerse para darse. Esa es la
verdadera fuerza, el verdadero
poder.



Podemos imaginar a un equilibrista
que avanza sobre un cable en las
alturas, ante la mirada inquieta del
público. Día tras día realiza el mismo
recorrido, de un lado al otro del
alambre. En él se da una mezcla de
osadía y de cautela: teme la caída,
pero disfruta de la altura y del riesgo.
Busca superar sus límites, y su
objetivo le exige un minucioso
entrenamiento. Necesita una
habilidad que solo alcanzará si,
superando el vértigo día tras día,
repite el ejercicio sin detenerse. De
modo análogo, para ser personas
virtuosas —ordenadas o agradecidas,
por ejemplo— necesitaremos vencer
las resistencias, con tiempo y
adiestramiento. ¿Cuál es nuestra
motivación para dejar las cosas en su
sitio o para dar las gracias
amablemente? Solo si sabemos que
al principio y al final del alambre nos
espera alguien a quien amamos,
personas que necesitan esos regalos,
merece la pena arriesgarse sobre el



vacío. No queremos únicamente
alcanzar una armonía o una
perfección individual. Todas las
virtudes tienen como horizonte,
pues, la apertura a los demás; son
personales y, al mismo tiempo,
tienen una dimensión de comunión,
potencian los vínculos con los demás.

Ser-desde: el regalo de depender

Algunos libros de autoayuda ofrecen
claves para vivir en paz con uno
mismo, e identifican la felicidad con
una vida plena e independiente:
como si depender de otros fuera
frustrante, algo así como una traba
para el desarrollo personal. Pero si
volvemos la mirada a la Trinidad,
entendemos que las cosas son de otra
manera. En primer lugar, Dios Hijo
procede del Padre y recibe de él todo
su ser. Esta filiación lleva a Jesús a
hacer en todo, y con gozo, la
voluntad del Padre (cfr. Jn 4,34). De
una manera análoga, como criaturas



de Dios, y mucho más si hemos
recibido el Bautismo, que nos
incorpora a la vida de Jesús, nuestra
existencia tiene un carácter filial. No
nos damos a nosotros mismos la
vida. Otras personas, que todavía no
nos conocían, nos han traído hasta
aquí. Y de estas relaciones de
filiación —hijos de Dios e hijos de
nuestros padres— surgen las demás
relaciones humanas: porque somos
hijos, somos hermanos y somos
familia.

De esta manera, en lo íntimo de la
persona humana se descubre una
dependencia radical. Nuestra
existencia se despliega desde Otro y 
desde otros. Esta realidad es
especialmente visible cuando
consideramos el amor esponsal, que
consiste en vivir totalmente unido a
otra persona y depender de tal modo
del afecto mutuo que no se puede
vivir sin ella. Necesitar a los demás
no estrangula, por tanto, la libertad;



al contrario, hace más valiosa a la
persona, la conduce hacia una
alegría más plena. Saber que he
recibido amor y que puedo
devolverlo llena la vida de sentido.

Además, las virtudes solo pueden ser
adquiridas, de hecho, en un
ambiente relacional: su hábitat es el
«nosotros». Nuestras disposiciones
interiores se educan en el contacto
con los demás. Es lo que hacen los
padres cuando enseñan a sus hijos
algunas maneras de comportarse:
«hijo, ¿no das las gracias?»; «hijo,
deja las cosas en su sitio». Crecemos
gracias a los consejos que recibimos;
gracias a conversaciones que
iluminan la razón con principios
firmes. Principios que, llevados a la
vida, van formando las virtudes y
van facilitándonos entender dónde
está el bien, y cómo alcanzarlo.

En este proceso, el ejemplo de las
personas que nos rodean es fuente



también de enseñanza. Un clima
virtuoso en la familia o en el lugar
del trabajo es un vivero de virtudes.
Y también sucede, lamentablemente,
lo contrario: allá donde el clima es
descuidado, resulta más difícil crecer
humanamente. Un hogar sobrio
educa a los hijos en la templanza;
una madre detallista enseña a sus
hijos el valor de lo pequeño. Lo
mismo sucede entre amigos, entre
compañeros de trabajo y en
cualquier comunidad humana.
Forma parte de nuestra tarea
evangelizadora crear a nuestro
alrededor un ambiente que ayude a
descubrir y a crecer en este camino.
Es lo que hace la Iglesia al presentar
como modelo la vida de los santos:
ahí no tenemos la teoría, sino las
virtudes encarnadas en una persona;
ahí vemos que es verdaderamente
posible dejar entrar a Dios y a los
demás en nuestra vida.

Ser-con: la alegría de acompañar



El Espíritu Santo, que procede del
Padre y del Hijo, es el amor
compartido y enviado a los hombres
para ser-con nosotros[3]. Él es «el
manantial inagotable de la vida de
Dios en nosotros»[4], de esa vida que
solo puede desplegarse en forma de
comunión interpersonal. Así es: los
hombres y mujeres no vivimos sin
más, sino que con-vivimos; nuestra
existencia es un ser-con quienes nos
rodean. Solo hay vida donde hay
comunión. Los vínculos que creamos
con los demás son muchas veces la
fuerza que permite nuestro propio
crecimiento personal.

Aunque algunos modos de pensar y
de vivir en nuestros días nos
ofrezcan un modelo de hombre
independiente y, en cierto sentido,
autosuficiente, la Palabra de Dios nos
dice que no somos náufragos que
sobreviven en su aislamiento, sino
personas necesitadas de los demás.
San Pablo recuerda a los de Corinto



que todos son parte de una misma
unidad: «Vosotros sois el cuerpo de
Cristo y cada uno individualmente
un miembro de él» (1 Cor 12, 27).
Estamos implicados por fuertes hilos
de gracia y de amor, incluso con
quienes nos han precedido y con
quienes nos seguirán en el camino
hacia Dios. Así lo expresa el
Catecismo de la Iglesia: «El menor de
nuestros actos hecho con caridad
repercute en beneficio de todos, en
esta solidaridad entre todos los
hombres, vivos o muertos, que se
funda en la comunión de los
santos»[5]. Seremos mejores en la
medida en que nos ayudamos entre
todos, desde y con los demás.

No estamos solos en el camino por
adquirir las virtudes. Como decía san
Josemaría, «ninguno es un verso
suelto (…): de alguna manera, nos
ayudamos o nos perjudicamos. Todos
somos eslabones de una misma
cadena»[6]. Durante su infancia,



muchos niños se divertían jugando a
construir castillos con los naipes: una
carta se apoyaba en la que tenía más
cerca y juntas se sostenían. Encima, a
su vez, se colocaban otras, que se
mantenían en pie gracias a las de
abajo; y así, poco a poco, se
edificaban unos castillos muy
delicados que con cualquier
movimiento en falso se podían
derrumbar. Análogamente, también
nuestra vida es un tejido de
relaciones y de encuentros, un ser-
con los demás: «Vuestra mutua
flaqueza es también apoyo que nos
sostiene derechos (...): como
mutuamente se sostienen,
apoyándose, los naipes»[7].

Es fuente de alegría sentir la cercanía
de personas que nos ofrecen su
apoyo, y a las que nosotros también
sostenemos. Acompañar a los demás
y ser acompañados por ellos es el
sello de una existencia
verdaderamente cristiana. Pensemos



en los discípulos de Emaús: si no se
hubieran encontrado con aquel
caminante misterioso que les abrió
los ojos, habrían seguido encerrados
en su desconcierto (cfr. Lc 24,13-17).
Tener personas cerca sirve de acicate
para seguir adelante; ellos nos
sabrán sostener o levantar. Cuando
ayudamos a otros a alcanzar la mejor
versión de sí mismos, hacemos lo
mismo que hizo Jesús con los dos
discípulos que abandonaban
Jerusalén. Rodeados de personas que
nos quieren y en las que confiamos,
es más fácil crecer.

Todas las virtudes tienen un carácter
relacional, incluso las que parecen
más individuales. La fortaleza o la
templanza, por ejemplo, también nos
dirigen hacia los demás: nos
permiten compartir el bien que
hemos descubierto. Las virtudes
abren las puertas al encuentro
generoso y nos facilitan la donación.
No existen personas virtuosas pero



encerradas en sí mismas: eso sería
solo apariencia de virtud. En
realidad, «no cabe virtud alguna que
pueda facilitar el egoísmo; cada una
redunda necesariamente en bien de
nuestra alma y de las almas de los
que nos rodean»[8].

Ser-para: el gozo de servir

El Padre es el origen de la vida
trinitaria. Todo en él es donación al
Hijo, plenitud que sale y entrega
gratuitamente todo lo que tiene, con
delicadezas de madre (cfr. Mt 23,37;
Sal 131,2). Esta paternidad divina es
la fuente de toda paternidad (Ef
3,15), un don que Dios nos confía a
cada uno, para que también seamos
origen de vida en los demás. Todos
estamos llamados a ser padres o
madres: un discípulo es hijo de su
maestro, un amigo es padre e hijo de
otro amigo, etc. Todos somos hijos y,
a la vez, nos convertimos en
personas maduras en la medida que



nos preparamos para ser padres o
madres, cada uno según su vocación
personal.

Cada persona se encuentra
verdaderamente a sí misma solo
cuando consigue salir de su
encerramiento y darse a los otros. El
Concilio Vaticano II afirma en
muchas ocasiones, como repitiendo
un mensaje especialmente oportuno
para nuestra época, que el hombre
no puede «encontrar su propia
plenitud si no es a través de un don
sincero de sí»[9]. Solo así somos
verdaderamente felices. Regalar la
vida «a los demás es de tal eficacia,
que Dios lo premia con una
humildad llena de alegría»[10]. Y la
alegría de ser-para los demás se
manifiesta en actos concretos de
entrega, de servicio, de comprensión.
Tenemos multitud de oportunidades
cada jornada: cuando acudimos con
rapidez a hacer un favor, cuando
juzgamos con misericordia el



comportamiento de los demás,
cuando somos personas con las que
se puede contar siempre para una
necesidad… Así fue el estilo de vida
de los primeros cristianos, tan
sorprendente para los paganos, que
repetían: «Mirad cómo se aman, (…)
mirad cómo están dispuestos a morir
el uno por el otro»[11].

María también se ocupa de los demás
en un completo olvido de sí: sabe
cuidar de Isabel en el tramo final del
embarazo, en Caná está pendiente
del feliz desarrollo de la boda, en el
Calvario acompaña a su Hijo con
enorme serenidad en medio del
dolor… En ella «encontramos
seguridad y también fuerza para
seguir llevando el consuelo de su
Hijo a quienes lo necesitan»[12]. Toda
la gracia y la virtud de la madre de
Cristo se vuelcan espontáneamente
en los demás porque, para quienes
queremos seguir a Jesús, no hay bien



que no se transforme en bien de
todos.

José Manuel Antuña

[1] Joseph Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, Sígueme, Madrid, 2005, p.
214.

[2] San Juan Pablo II, Audiencia, 16-
I-1980.

[3] Cfr. Ricardo de San Víctor, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Francisco, Audiencia general, 8-
V-2013.

[5] Catecismo de la Iglesia católica, n.
953.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
76.

[7] San Josemaría, Camino, n. 462.



[8] Amigos de Dios, n. 76.

[9] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[10] San Josemaría, Forja, n. 591.

[11] Tertuliano, Apologeticum, 39, 1-18.

[12] Mons. F. Ocáriz, Mensaje, 29-
IV-2020.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/muy-

humanos-muy-divinos-iv-nosotros-el-
habitat-de/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-iv-nosotros-el-habitat-de/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-iv-nosotros-el-habitat-de/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-iv-nosotros-el-habitat-de/
https://opusdei.org/es-bo/article/muy-humanos-muy-divinos-iv-nosotros-el-habitat-de/

	Muy humanos, muy divinos (IV): ​Nosotros, el hábitat de las virtudes

