opusdei.org

Libertad y filiacion
divina: La herencia

de Mons. Alvaro del
Portillo

Comunicacion presentada por
Maria Jesus Soto-Bruna en el
Congreso con motivo del
Centenario de Alvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

23/06/2014

En el marco del mensaje de la nueva
evangelizacion, este trabajo trata de



explicar las palabras de Mons. Alvaro
del Portillo acerca de la mision de los
laicos «ante una sociedad que parece
huir alocadamente de Dios» (1999).
La propuesta se establece a partir de
la herencia recibida de San
Josemaria; especialmente desde el n.
26 de Amigos de Dios, donde se
esclarece definitivamente la
identidad de la persona humana
como creada, libre, y religada a Dios
Padre. Se concluye que solamente el
reconocimiento de esta verdad
acerca de la persona podra devolver
al mundo contemporaneo -y hacer
reconocer al ser humano-la mirada
creadora y, por ende, la presencia
misma de Dios en la historia de la
humanidad y en la existencia misma
de cada personal1].

1. Introduccion: transmitir una
herencia de libertad y amor al
mundo contemporaneo



En 1978, Mons. Alvaro del Portillo
explico, con las palabras que siguen,
un aspecto esencial de la doctrina de
San Josemaria: «Monsefior Escriva de
Balaguer medito muchas veces sobre
un pasaje del Evangelio en el que
Jesus, dirigiéndose a sus discipulos,
les comento: “Ya no os llamaré
siervos ... a vosotros os llamo
amigos” (Jn 15,15). Dios, que nos
ama, buscando amor. Por eso cuenta
con nuestra libertad: la quiere,
porque sin libertad no puede haber
amor. [...] Se conmovia ante la
maravilla de un Dios todopoderoso
que ama a los hombres hasta el
extremo de olvidar nuestras
rebeldias y nuestras infidelidades, de
perdonar nuestros pecados, de
mendigar de nosotros una respuesta
de amor. Y veia con claridad el valor
de la libertad, la necesidad de
contribuir a que los hombres
apreciaran a fondo ese don divino de
ser libres»[2].



Anteriormente, en su Presentacion a
Amigos de Dios, Mons. Alvaro del
Portillo habia destacado las
siguientes bases teoldgico-
espirituales transmitidas por el
Fundador[3] del Opus Dei: 1) «<Somos
muchos los que hemos aprendido de
este sacerdote cien por cien “el gran
secreto de la misericordia divina:
que somos hijos de Dios” (Vida de
oracion, n. 247)». 2) El ser hijos de
Dios, la filiacion divina, se presenta
como don y tarea a la vez, y ello en el
sentido de que, reconocerlay
aceptarla, implica un modo
existencial de situarse en el tiempo:
de tal modo que no es lo mismo, para
la persona humana, vivir bajo su
conformidad, o no hacerlo; «Para
Mons. Escriva —escribio- es patente
la gran alternativa que caracteriza a
la humana existencia: “esclavitud o
filiacion divina; he aqui el dilema de
nuestra vida. O hijos de Dios o
esclavos de la soberbia” (Humildad,
n. 108)».



A partir de lo anterior, la filiacion
divina habra de ir unida al
autoconocimiento de la persona en
su verdad y, arrancando de ahi, al
ejercicio de la libertad, que siendo
también donal, impele al
cumplimento de la tarea que, desde
la creacion misma, se ha otorgado al
hombre, que no es sino el
descubrimiento de la verdad divina
que funda el universo de lo finito.
Mision acuciante en nuestros dias,
«ante el panorama de un mundo que
huye alocadamente de Dios»[4]; pues
en ningun sitio —cita Mons. Alvaro
del Portillo- «estd escrito que el
cristiano debe ser un personaje
extrafio al mundo» (Virtudes
humanas, n. 89)». Desde aqui,
filiacion y libertad iran unidas en
orden a la comprension —teologica y
metafisica— del ser de la persona, asi
como a la dilucidacion del encargo
recibido en orden a desvelar en el
universo temporal -y empleando
ahora una expresion de corte



agustiniano- su dimension de
eternidad.

Desde las consideraciones anteriores,
Alvaro del Portillo, en esta su
Presentacion, sefiala como esta
conciencia de la unidad de la
filiacion y de la libertad en cuanto
constitutivos de la persona creada,
llenaban de esperanza confiada a
San Josemaria; de amor, por lo tanto,
al reconocimiento del amor creador.
En él, escribe, «el amor se hizo
pasion». «El camino a la santidad que
propone Mons. Escriva de Balaguer
estd tendido con un profundo respeto
a la libertad. Se deleita el Fundador
del Opus Dei con las palabras de San
Agustin, con las que afirma el Obispo
de Hipona que Dios juzgo que serian
mejores sus servidores si libremente
le servian (San Agustin, De vera
religione, 14, 27, PL, 43, 134). [...] No
habla —continuda- el Fundador del
Opus Dei a gente de invernadero; se
dirige a personas que luchan al aire



libre, en las mas diversas situaciones
de la vida. Es ahi donde, con la
libertad, se da esa decision de servir
a Dios, de amarle por encima de
todo. La libertad resulta
imprescindible, y, en libertad, el
amor se enrecia, echa raices: “El
santo no nace: se forja en el continua
juego de la gracia divina y de la
correspondencia humana” (La
grandeza de la vida corriente, n. 7) ».

Comenta entonces Mons. del Portillo:
«Se fomentan por tanto, para nuestro
trato con Dios, dos pasiones; la del
amor y la de la libertad. Sus fuerzas
se unen cuando la libertad se decide
por el Amor de Dios»[5]. Palabras
estas que llegan a dilucidarse en un
contexto de comprension del ser
humano como creado a hechura e
imagen divina; en el cual, la union
amorosa con el Absoluto no
solamente conduce a la felicidad,
sino que conlleva la expresion de la
maxima libertad que lo humano



puede alcanzar, esto es, la plena
posesion de si en su verdad original:
con ello, el Fundador y primer
Prelado del Opus Dei se situa dentro
de una larga historia de la
espiritualidad[6], destacandose a la
vez por tratar por de un modo
singular el tema de la libertad.

En efecto, «no es frecuente encontrar
en las obras de Teologia espiritual un
capitulo dedicado a la libertad, que
suele considerarse un asunto propio
de la Teologia moral. Salvo ilustres
excepciones como la de san Agustin,
los maestros espirituales no se
detienen mucho en el tema. La
libertad se da por supuesta y no se le
presta una especifica atencion para
orientar la vida espiritual». Mientras
que en Josemaria Escriva de
Balaguer, «lejos de ser algo
secundario o colateral, es un
“concepto clave de su
ensefianza”»[7]. Como hemos leido,
efectivamente, desde las palabras de



Alvaro del Portillo, su personalidad
se caracterizo por su pasion por la
libertad; convencido de que «sin
libertad no podemos amar»[8]; y sin
el amor no seria posible esa «<nueva
evangelizacion» que, entendida
desde su basamento metafisico, no
consiste si no en renovar el esfuerzo
de la inteligencia y de la voluntad
humanas para descubrir la verdad, el
bien y la belleza que el mundo
esconde en cuanto obra creada; a
partir de lo cual se abre todo el
horizonte del ejercicio de la actividad
humana el tiempo y, a su vez, la
capacidad, que es propia del amor,
de “ver” el fundamento divino de
esas cualidades trascendentales del
ser que revierten, a su vez, en el
perfeccionamiento personal, tanto a
nivel natural, como, por la gracia, a
nivel sobrenatural[9]. La historia,
viene a concluir Alvaro del Portillo,
se presenta a los ojos humanos como
el «gran juego divino y humano de la
libertad»; o el poner en juego, en el



tiempo, «la pasion del amor y de la
libertad».

Por su parte, en la edicidn critica a Es
Cristo que pasa, Antonio Aranda,
analiza la Presentacion escrita por
Alvaro del Portillo en 1973 sefialando
que, «desde que le conocio en 1935,
procuro estar siempre detras del
fundador, centrando en él su
atencion y ayudando a que todos lo
hicieran»[10]. Indica entonces que el
propio Alvaro del Portillo subraya
cuatro cualidades en lo que se refiere
a los contenidos esenciales del
volumen: a) «<Hay un eje central, que
es la filiacién divina; b) todo el texto
posee una fuerte impronta trinitaria;
c) es al mismo tiempo una obra de
inspiracion cristocéntrica. [...] d) Sus
paginas reivindican la estrecha
vinculacion entre santidad y vida
ordinaria. Junto a esos aspectos,
Mons. del Portillo destaca también el
amor a la libertad —tan caracteristico
de la personalidad de San Josemaria,



asi como del perfil fundacional del
Opus Dei- que se deja advertir a lo
largo del libro»[11].

En ambas Presentaciones, Alvaro del
Portillo aporta con claridad que la
realidad, en el cristiano, de la
filiacion y de la libertad,
manifestadas a través del amor, no
son situaciones estaticas; sino que,
como deciamos, se presentan a la vez
como don y como tarea; y ello tanto
para el conocimiento de la propia
identidad, como para la misién que
todos los fieles poseen a la hora de
transmitir en el mundo
contemporaneo el legado evangélico.
Hablaba por ello de la necesidad «de
la formacién de todos los fieles,
adecuada a su singular vocacion y
mision»; teniendo como
preocupacion «la unidad de vida
como horizonte y meta»[12].

Tras la apreciacion de las reflexiones
anteriores, las paginas que siguen



esbozaran, primero, algunos de los
rasgos de la fidelidad a la herencia
que definen el caracter de Mons.
Alvaro del Portillo en este aspecto;
con objeto, posteriormente, de
sefialar como, ese subrayar suyo la
unidad de la libertad y el amor, se
patentiza como una propuesta en ese
mundo contemporaneo que
alocadamente «huye de Dios», para
vislumbrar renovadamente la
presencia de Dios en la historia y, con
ello, la posibilidad de que la persona
humana se conozca en su verdad.
Pues es precisamente al ser humano,
dotado de razon y libertad, a quien le
pertenece la esencial tarea de
expresar ese «esplendor de la
verdad» que «brilla en todas las
obras del Creador»[13]; y entonces
«hacer de la creacion un hogar
humano: un ambito de encuentro
con Dios»[14].

2. El contexto de una herencia



a) Herencia y mision

En la Presentacion que introduce el
articulo Alvaro del Portillo, Filiazione
e paternita. Quattro testi
siginificativi, leemos: «El primer
sucesor del beato Josemaria no tenia
otra preocupacion sino proseguir el
surco trazado por el Fundador,
llevando a su cumplimiento cuanto
se le habia indicado. Al carisma del
Fundador corresponde el carisma de
la fidelidad del primer Prelado del
Opus Dei. En los escritos y en la
incesante predicacion de Mons.
Alvaro del Portillo los temas de la
continuidad y de la fidelidad se
entrelazan para constituir un leit-
motiv»[15]. Se ha escrito asimismo, al
describir los rasgos que trazan el
cuadro de su predicacion, de sus
reflexiones y de su misma
personalidad, que tenia «la
conciencia clara de actuar como
ejecutor de un proyecto cuyas bases
habian sido gestadasy



concretamente delineadas por el
beato Josemaria Escriva de Balaguer,
a cuyo espiritu don Alvaro se refiere
en todo momento»[16].

Don Alvaro se sabia poseedor de una
herencia, a las puertas de un nuevo
milenio y ante las exigencias de una
«nueva evangelizacion», en
consonancia con las preocupaciones
del Romano Pontifice por la situacion
de la Iglesia en los paises
escandinavos; lo cual, a su vez,
formaba parte de un «plan pastoral
mads amplio»[17]. Ante este
panorama, fue consciente de que esa
herencia no debia guardarse para si,
ni para una época historica
determinada, sino que habia de
hacérsela germinar para enriquecer
y guiar el acontecer temporal que
Vivi0 y que continuaria tras su paso
por este mundo; desde ahi se
entiende una expresion suya, muy
propia, y que repetia: «Con el paso de
Mons. Escriva de Balaguer al Cielo ha



terminado la etapa fundacional del
Opus Dej, para dar comienzo a la
etapa de la continuidad, de la
fidelidad mas plena a toda la
herencia que el Padre nos ha
transmitido —por voluntad divina-
entregando por nosotros su vida. [...]
Me ha tocado suceder a un santo y
ser el comienzo de la etapa de la
continuidad y de la fidelidad»[18].

“Herencia” significa entonces en este
contexto “continuidad y fidelidad”,
expresadas a la luz de «las
necesidades y circunstancias de los
tiempos»: «Por eso acudia con
frecuencia a los escritos de San
Josemaria. Esto no significa que se
haya limitado a proponer sin mas la
ensefianza de San Josemaria. Si
apartarse un apice del espiritu del
Fundador, Monsefor del Portillo
supo exponerlo de modo nuevo,
plenamente adherente a las
cambiantes circunstancias del
tiempo en que vivid. [...] Los textos



de Monsefior del Portillo comunican
la misma luz con una intensidad
diversa, acomodada a las
necesidades y circunstancias de los
tiempos. Su desarrollo conceptual es
mas pausado; se asemeja al curso de
un rio que, después de haber brotado
con fuerza en las pefias altas,
discurre tranquilamente por los
llanos y los valles, llenando de
fecundidad el terreno que tiene
alrededor»: de este modo se expresa
el autor de la seleccion de textos de
Mons. del Portillo, que lleva por
titulo: Orar. Como sal y como luz;
sefialando a su vez que el esquema
de la obra «trata de destacar el
contenido teoldgico y espiritual de la
predicacién de monsefior Alvaro del
Portillo, fuertemente anclada en la
doctrina del Magisterio y de los
Santos Padres y, al mismo tiempo,
prolongacion viva del mensaje
espiritual proclamado por san
Josemaria Escriva de Balaguer»[19].
«Prolongacion viva»: no se trataba,



en efecto de una “continuidad
estatica”, sino que aquella
conllevaba, en su obra y en su
predicacion, una “dinamicidad
intrinseca”[20]; comentando asi las
propias palabras de D. Alvaro del
Portillo: «Después de que se marcho
al Cielo nuestro Padre, y de haber
heredado el tesoro de su espiritu, la
primera consecuencia es no imitar a
aquel hombre loco que enterro el
talento recibido; al contrario, hemos
de proponernos, con todas nuestras
fuerzas, que fructifique; y para eso
hemos de vivir el espiritu del Opus
Dei en toda su riqueza e
integridad»[21].

Esquema, el anterior, que fue ya
delineado, en sus trazos
fundamentales, por Antonio Aranda
en su Introduzione aggli scritti
teologici de la obra Rendere amabile
la verita, al sefialar los dos aspectos
especificos de la produccion
teolégica de Mons. Alvaro del



Portillo, esto es, ser «expresion de un
pensamiento fundado y
constantemente alimentado en las
fuentes del beato Josemaria Escrivar,
y, a su vez, testimonio de la madurez
que alcanzo a través de su trabajo en
los afos del Concilio Vaticano II: dos
coordenadas, sostiene, que orientan
su pensamiento ecleseologico[22].
Hace referencia entonces a «tres
aspectos emblematicos» de su
espiritualidad teoldgica: a) la
profunda visién que Mons. del
Portillo tenia de la Iglesia,
considerada desde la dptica de su
mision apostolica; b) un agudo
sentido, en la misma perspectiva, de
la igualdad entre los fieles en razon
de la vocacidn bautismal cristiana y
de la diversidad de funciones en el
seno de la comunidad eclesial; c) su
decisiva insistencia sobre la intima
relacion entre el ejercicio de la
especifica funcion eclesial de los
fieles (como laicos 0 como ministros)



y las caracteristicas de su vida
espiritual[23].

b) Actualidad de una herencia

A partir de los rasgos esbozados, Don
Alvaro hablaba a menudo de la
consideracion «histdrica» de la figura
del Padre, quien, sin duda, habia
«alcanzado ya una grandiosa
proyeccion en la Iglesia y en el
mundo»; pero sabia a su vez que ese
reconocimiento, «manifestado por
tantos Padres que participaron en el
Concilio, no ha supuesto la
coronacion de una tarea»[24]; antes
bien —continuaba- «Quiza estemos
todavia muy dentro del momento
que vivimos, para contemplar con
todo su relieve la trascendencia de
esa voz y de esa conducta del Padre,
en un época de faciles conformismos.
Pienso que se descubrird, cada vez
con mayor intensidad, este servicio
imponente que el Padre ha prestado
a las actuales y sucesivas



generaciones, con una actualidad
que nunca decaera»[25].

Don Alvaro del Portillo estaba
entonces convencido de que ese
legado que habia dejado el Fundador
no era algo estancado, o algo para ser
guardado en los arcanos libros del
pasado; por el contrario, lo
comprendio fielmente como un
mensaje vivo, «viejo y nuevo», como
«el espiritu evangélico»[26]. De esta
manera, entendio su propia mision
de continuidad, con objeto de hacer
inteligible el mensaje legado a un
mundo nuevo, y, a la vez, su mision
de fidelidad, al referirse de continuo,
como para apoyar sus reflexiones
teoldgicas y sus predicaciones
pastorales, a la obra del Fundador.

En el sentido apuntado debe sin duda
entenderse la caracterizacion que
hace de una época como la nuestra, y
que leemos en el siguiente texto, a la
vez (que su propuesta —apoyada en



las ensefianzas de San Josemaria— de
una mejora, que se mide en términos
de “santidad”, para el mundo y la
persona en nuestros dias: «A las
puertas del tercer milenio, ante una
sociedad que parece huir
alocadamente de Dios, los cristianos
de este siglo hemos sido llamados a
realizar una nueva evangelizacion
“en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quiréfano de un hospital, en el
cuartel, en la catedra universitaria,
en una fabrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama de
trabajo, Dios nos espera cada dia.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
mas comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir” (Conversaciones,
n. 114) »[27].

Recordando las exhortaciones de
Lumen Gentium (nn. 17, 30 y 33)



Alvaro del Portillo subraya la
“llamada” que el cristiano recibe de
Dios, a la vez que impele a “cada
uno” a “descubrir”, en el libre
ejercicio de las tareas temporales, la
presencia real de “lo divino” en un
mundo que se ha olvidado de ello.
Diriamos que su teologia sobre los
fieles y los laicos se halla marcada
por la experiencia de la vocacion, de
la llamada que Dios hace al hombre,
a cada ser humano en su
peculiaridad y que es prolongacion
de la llamada creadora. «Haciéndose
eco de la ensefianza del Fundador
del Opus Dei, Mons. del Portillo
subraya que la “vocacion
profesional” forma parte, y parte
importante, de la vocacion
divina[28]. Esto es, la llamada a
encontrar a Cristo en las
circunstancias ordinarias, no es una
llamada “universal” en sentido
l16gico, sino algo que esta
esencialmente unido a la llamada
creadora, que otorga a cada persona



humana unas caracteristicas
peculiares, inclinaciones y actitudes
propias, que son las que, sin anular
la “teologia natural”, inscriben en
todo ser humano una “teologia
personal” que es expresion de su
vocacion en todos los niveles de su
existencia»[29].

En continuidad entonces con las
ensefianzas de San Josemaria, el
espiritu que yace en los escritos de
Mons. Alvaro del Portillo impele al
hombre de hoy al conocimiento de su
ser personal como creado vy, a la vez,
llamado, a través de una vocaciéon
personalisima, a responder, desde la
libertad, a Aquel que le ha donado el
mundo para configurarlo segun su
querer, también libre. Dos libertades:
libertad creadora y fundante y
libertad creada, participada,
fundada, corren parejas en el
acontecer historico, con objeto de
que la segunda reconozca la
liberalidad del amor divino que, en



ultima instancia, llama a la persona a
ser participe de su propia vida.
Solamente la reflexiva afirmacion de
esta realidad podra hoy hacer ver a
la persona que el mundo, y con él,
cualquier actividad humana noble,
«es un reflejo del amor de Dios al
hombre» y ver asimismo «la
posibilidad que al hombre le ha sido
otorgada de corresponder a esa
delicadeza del Creador con su trabajo
santificado». E insiste, recordando
las palabras de su predecesor, que
«esta vision teologal de la historia le
hacia mirar a los cristianos como
hombres y mujeres, como hijos de
Dios, presentes por derecho propio
en todas las encrucijadas del mundo,
para reconducir ese mundo hacia el
Creador»[30].

Monsefior Alvaro del Portillo
recuerda ese “derecho propio” que
los cristianos, como “hijos de Dios”,
poseen para, en el ejercicio propio
del dominio del hombre sobre el



mundo, “reconducir ese mundo
hacia el Creador”. Pues bien, tal
consideracion no es, a nuestro juicio,
y en el contexto en el que queremos
enmarcar la presente comunicacion,
sino expresion de aquella
continuidad de una herencia, dentro
de un binomio muy caracteristico en
la obra teoldgica y espiritual de San
Josemaria: a saber, la intima relacion
entre la libertad y la conciencia que
un cristiano posee de su filiacion
divina; clave, esta ultima, para el
autoconocimiento, la posesion de si
en la verdad, y entonces impulso
para el libre ejercicio de la propia
actividad, asi como para la expansion
de una espiritualidad de un ser que,
en el reconocimiento de su libre
respuesta, se reconoce dentroy, a la
vez, en camino hacia la casa del
Padre. Recordaba entonces Don
Alvaro la «necesidad de unir la
reflexion especulativa sobre la
verdad revelada al crecimiento de la
propia vida espiritual, que es



siempre “Vida segun el Espiritu”
»[31].

c) Herencia y libertad

El binomio filiacion divina-libertad
aparece entonces como concepto
clave y fundamental para
comprender la verdad y la mision del
cristiano en el mundo
contemporaneo[32]: conocer y dar a
conocer el verdadero ser de la
persona, y entonces devolver al
mundo su significado de bien, de
verdad y de belleza, porque procede
del amor y pide amor. No por
casualidad el filosofo italiano
Cornelio Fabro considero a san
Josemaria como «el maestro de la
libertad cristiana»[33].

En el contexto de la herencia
recibida, Monsefior Alvaro del
Portillo ensefia que la libertad de un
cristiano, que es la libertad de un
hijo de Dios, se halla al servicio de la
verdad. De ahi que numerosos textos



suyos aludan al esfuerzo especifico
que inteligencia y voluntad humanas
deben ejercer para devolver al
mundo aquellos valores de los que
acabamos de hablar. La busqueda de
la verdad tiene entonces como
condicion fiel adhesion al
Magisterio[34], «lo cual no es para
Mons. del Portillo, una limitacion,
sino una inteligente adhesion del
intelecto y de la voluntad»[35]: No se
trata de «una obediencia inerte e
impersonal. Vuestra aceptacion del
contenido del Magisterio sera
siempre, como decia el Siervo de Dios
Josemaria Escriva de Balaguer, “una
adhesion religiosa, humilde, interna
y eficaz” (Beato Josemaria Escriva,
Instruccion, mayo 1935, 14-XI-1950,
n. 84): esto es, 1o acogeréis con plena
libertad y responsabilidad, sabiendo
rendir fruto de todos los resortes de
la inteligencia y de la voluntad para
servir y difundir la fe»[36].



En este servicio a la fe, el cristiano,
no solamente la estudia y predica
como un objeto cientifico mas, sino
que la asume en su vida espiritual y,
como deciamos, descubre la verdad
en el amor: «El cristiano que,
iluminado por el Espiritu Santo, es
consciente de su filiacién divina,
sabe que Dios no es un mero objeto
de estudio. Entre él y Dios existe una
real relacion en virtud de la cual el
estudio de tales ciencias es llevado a
cabo con el mismo amor y con el
mismo interés que tiene un hijo en
conocer aquello que respecta a su
padre. Cuando se trabaja no es
posible dejar de lado esta realidad u
obviarla, porque la sola luz de la
razon no basta para conocer la
riqueza de la vida divina. Es
necesaria la fe, y, junto a ella, es
imprescindible el amor que
caracteriza propiamente la relacion
de paternidad y de filiacion. No es
casualidad que los grandes maestros
de la teologia hayan sido también



grandes santos: en ellos encontramos
siempre unidos el estudio y la vida
de piedad. La piedad es de hecho
aquello que distingue a los hijos y es
uno de los dones del Espiritu Santo
[...]. La unidad con el espiritu santo
ayudard a no perder nunca la unidad
de vida: lleva a un trabajo
santificante y santificado»[37].

De este otro modo lo recordo
también Mons. del Portillo: «<xAmor
notitia est, decian los antiguos. S6lo
el amor, que da agudeza a la fe, logra
que la inteligencia humana penetre
en los detalles grandes y pequefios de
la providencial intervencion de Dios
en la historia y el quehacer de los
hombres»[38]; tratandose ademas de
un amor que —como predicaba San
Josemaria— tampoco olvida «el deber,
que a todos nos incumbe, de
prepararnos para ser mejores
instrumentos en las manos de este
Dios amabilisimo, que se ha dignado
escogernos como cooperadores libres



de su obra redentora»[39]; en
consonancia con los autores clasicos,
yace aqui una concepcion del ser
humano y de su dignidad en cuanto
“hecho” “a imagen” de su
Creador[40].

3. El horizonte de la libertad
cristiana

a) Caracter donal de la libertad

En lahomilia La libertad, don de
Dios[41], la libertad, tiene, en efecto,
un caracter de don recibido[42] y que
se acepta en cuanto la persona se
reconoce en su verdad de creada -
pues es una libertad constitutiva-,
proveniente del amor, y dirigiéndose
al amor creador[43]: «La libertad
esta en el nucleo mismo de la
persona, en cuanto es la capacidad
de amor. Si se viera sélo como
autonomia para razonar y decidir,
nos quedariamos cortos, y si se
redujera solo a eso, le faltaria lo



esencial, por lo que el individuo se
encerraria en si mismo»[44].

Ahora bien, esta libertad, que es ante
todo antropoldgica y teoldgica —de la
que proceden la libertad moral y las
ramificaciones de las libertades
politicas y civicas- «se pierde cuando
se rechaza su fundamento
metafisico»[45]. El fundamento
metafisico de la libertad cristiana no
es otro que la creacidn, también libre
—esto es, desde el amor- de Dios: en
lo que se destaca el cristianismo de
toda la filosofia griega anterior y,
asimismo de algunas corrientes de la
modernidad. El mundo no es fruto de
la necesidad ciega, ni el hombre
producto de una suerte de
emanacion necesaria. Antes bien,
«segun el dogma cristiano la
sustancia ultima del universo y de la
historia no es la necesidad, sino la
libertad. El mundo y cuanto lo
integra o compone no es el reflejo de
una necesidad trascendente y eterna,



sino el fruto de un libre querer de
Dios. Mas aun, de un querer regido
por el amor: Dios crea precisamente
porque ama, porque quiere hacer
participe al hombre de su propia
riqueza y felicidad, y en
consecuencia le otorga el ser y la
libertad, es decir, la capacidad de
reconocer el amor y de corresponder
a él. La libertad de Dios y la libertad
del hombre, el amor de Dios y el
amor del hombre son las realidades
que explican y sostienen el
acontecer. Cada vida humana -y la
historia entera- es el fruto del
entrecruzarse de la libertad de Dios,
que ama a cada ser concreto, se
dirige a él y le llama, con la libertad
de cada hombre y de cada mujer,
que, percibiendo de un modo u otro
la invitacion divina, reacciona ante
ella, decidiendo asi su destino. Como
en toda relacion entre libertades, hay
en esta historia una constante —el
amor que se ofrece y acepta o



rechaza-y ala vez iniciativa,
creatividad, invenciéon»[46].

b) Libertad y vocacion

Es del modo apuntado que se puede
decir que, metafisicamente
hablando, la libertad de Dios «funda»
la nuestra[47]; puesto que «la
eleccion de Dios se constituye
existencialmente como el
fundamento de la misma
libertad»[48].

Segun Alvaro del Portillo, la eleccién
-llamada creadora, “vocacional”-
divina conlleva, hoy, la
responsabilidad de una respuesta
por parte de la persona, basada, no
ya solamente en la aceptacion del
don, sino en la continuada
penetracion intelectual y amorosa,
en la verdad revelada; y, con ello, el
crecimiento en la unién con Dios:
«Para servir a la Verdad [...] ¢es
suficiente basarse en el progreso
cientifico y técnico? ;Basta dejarse



guiar por la sola sabiduria humana?
Sabemos bien que no es asi, y la
experiencia lo confirma. En todas las
épocas, pero sobre todo en la actual,
la ciencia y la técnica, desgajadas de
cualquier referencia moral, en vez de
producir un progreso real, han
determinado, como la ha denunciado
el Concilio Vaticano II (Const.
Gaudium et spes, nn. 5-10)
situaciones contradictorias que han
llevado al hombre contemporaneo a
una gran inquietud, en cuanto que,
frente a las muchas luces, que lo
llenan de esperanza, se contraponen
terribles sombras, que lo atormentan
angustiosamente. Las palabras de
Jesus: “Dad testimonio de mi, para
permanecer conmigo hasta el fin” (Jn
15,17), que recuerdan que para
testimoniar la Verdad, junto a un
serio trabajo espiritual, se debe estar
con Ely en El»[49].

Debe emerger entonces una
concepcion cristiana de la libertad,



que implica el autotrascenderse del
individuo en orden a una
reordenacion de los tiempos a Dios.
De este modo se entienden sus
palabras: «Muchos son los que por
comodidad querran conciliar la
verdad cristiana con el modo de vivir
mundano [...] entre el bien y el mal,
entre las luces y las sombras, no hay
conciliacion. No es la doctrina de
Jesus la que se debe cambiar para
adaptarla a los tiempos, sino que son
los tiempos los que se deben abrir a
la luz del Salvador»[50].

Alvaro del Portillo ve asi en la fe
cristiana «un potencial capaz de
transformar el mundo». Pero todo
ello sobre la base del conocimiento
de que esa libre transformacion ha
de tener como basamento una
antropologia basada en la verdad de
la persona. Esa verdad fue expresada
por San Josemaria con las siguientes
palabras: «Veritas liberavit vos (Jn
8,32); la verdad os hara libres. ¢Qué



verdad es ésta que inicia y consuma
en toda nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré, con la
alegria y con la certeza que
provienen de la relacion entre Dios y
sus criaturas: saber que hemos salido
de las manos de Dios, que somos
objeto de la predileccion de la
Trinidad Beatisima, que somos hijos
de tan gran Padre. Yo pido a mi
Sefior que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo dia a dia:
asi obraremos como personas libres.
No lo olvidéis: el que no se sabe hijo
de Dios desconoce su verdad mas
intima, y carece en su actuacion del
dominio y del sefiorio propios de los
que aman al Sefior por encima de
todas las cosas»[51].

Se entiende entonces, que en el
proceso y etapa de la continuidad,
Alvaro del Portillo animase de
continuo a ensenar, desde el estudio
intelectual y una vida vivida en la
verdad, a buscar sinceramente «una



comprension mas profunda sobre la
verdad, sobre Dios y sobre la verdad
del hombre»[52]. Pues solamente una
antropologia basada en la verdad
metafisica y teoldgica de la persona
humana puede, en efecto, constituir
el basamento tedrico para la etapa de
la «nueva evangelizacion».

Esa antropologia, como hemos ido
insinuando anteriormente, tiene en
su base la concepcion de que la
persona humana ha sido creada, a
través de una mirada amorosa y una
llamada o voz que clama y le
recuerda cudl es su mision en el
mundo de lo finito y de lo temporal.
La llamada es fruto de la liberalidad
omnipotente del Absoluto;
clertamente, exige y pide respuesta —
es lo que se denomina la vocacion
personal-. Ese responder solamente
es posible bajo la conciencia del
conocimiento de si que da el saberse
mirado y llamado en la libertad del
amor y para la libertad de amar. Asi



lo expreso el estudio de Antonio
Aranda relativo a la teologia de
Mons. Alvaro del Portillo: «Si la
vocacion personal se sitia en el
ambito de la relacion del Sefior con
el cristiano, por parte de Dios, la
“espiritualidad” es el “tono” de la
respuesta de la criatura de acuerdo a
aquella vocacion y con sus
exigencias. La respuesta no esta
predeterminada por la llamada»[53].
O sea, Dios no exige de tal modo que
la respuesta del hombre haya de ser
forzosa o unica. Antes bien, la
mirada divina unida a su llamada
configura la peculiaridad personal y
unica en el responder.

En el marco del cristianismo que
Mons. Alvaro del Portillo explica en
el siglo XX a la luz de las ensefianzas
de San Josemaria, y segun lo
alcanzado hasta ahora, Dios
considera a la persona creada como
un auténtico interlocutor y espera
iniciativa por nuestra parte. Dios



llama, expone su querer con
claridad, mira amorosamente; pero
la respuesta depende de lo que la
criatura dice en este dialogo. La
criatura entonces «debe ejercitar su
libertad en este didlogo de modo fiel,
esto es, de tal modo que sea un
dialogo filial y no un altercado. Las
respuestas de las criaturas,
ciertamente, estan sefialadas por la
iniciativa de Dios; y, en consecuencia,
el resultado sera un verdadero
dialogo entre la libertad infinita de
Dios y la libertad finita de su
criatura»[54].

Entendemos entonces que Alvaro del
Portillo exprese que «la libertad del
hombre no equivale a autonomia. Es
un don que proviene de Dios y se
dirige a hacerle participe de su
dominio sobre la creacion. Su
elemento constitutivo es entonces su
orientacion hacia el bien, en
definitiva, hacia Dios mismo. La
libertad le ha sido dada para poder



amar a Dios y reconducir a Fl toda la
creacion»[55].

Alaluz de estas palabras, ha
comentado Antonio Aranda: «Tal es
la vision vocacional de la vida
cristiana que hace que los escritos de
espiritualidad de Mons. Alvaro del
Portillo deban entenderse siempre
desde esta perspectiva: Es Dios quien
inicia el didlogo con su criatura, y El
le “impone” el tono, si el hombre
consiente; de modo analogo, es Dios
quien llama, y es Fl quien en esta
llamada impone el estilo que debera
tener la respuesta, aunque
clertamente corresponda a la
criatura poner su propio estilo libre y
personal a tal respuesta»[56]. Esa
respuesta no es separable de la toma
de conciencia de la propia verdad: el
cristiano es hijo de Dios, y, por lo
tanto, el ejercicio de la libertad
consiste en vivir de acuerdo con ese
sentido, como habia sefialado el
Fundador: «El cristiano percibe con



claridad nueva toda la riqueza
divina, se reconoce plenamente libre
porque trabaja en la casa del
Padre»[57]; en consonancia con ello,
Don Alvaro encontraba el sentido y
la esperanza de la persona en su
filiacion divina: «Estamos destinados
a gozar de Dios por toda la eternidad:
esto es lo que confiere valor y sentido
a toda la existencia humana»[58].

Para devolver el rumbo y la meta a
un mundo «ajeno al misericordioso
designio de nuestro padre Dios»[59],
el ejercicio de la libre actividad
humana debe dejar de entenderse
como «autorrealizacion», y
orientarse al conocimiento de si
desde la verdad eterna que Dios
posee de cada una de sus
criaturas[60]; de ahi, ensefia Alvaro
del Portillo, que sea necesario unir
libertad y verdad. Es precisamente
esta renovada antropologia la que,
en el autotrascenderse mencionado,
llevara al cristiano de hoy a la



«solidaridad, como empefio
desinteresado al servicio del bien del
projimo»[61].

En la linea apuntada, Alejandro
Llano subray6 la figura de D. Alvaro
de Portillo en relacion con la
Universidad de Navarra, institucion
«que ha hecho de la libertad su
actitud mas caracteristica;
destacando asi su impulso optimista
frente al tiempo actual: «Frente al
pesimismo historico de quienes
creen asistir al ocaso de una era sin
horizontes, él vivia con alegria
serena este tiempo que nos ha tocado
en suerte. Y es que habia aprendido
del Beato Josemaria Escriva de
Balaguer a amar apasionadamente al
mundo que nos corresponde
transformar desde dentro. La
metafisica de la Creacion y la
teologia de la Gracia se dan de la
mano sin confusiones para
posibilitar una actitud radicalmente
positiva ante el don de la realidad



natural y ante la herencia de quienes
nos han precedido en la construccion
de una sociedad mas humana»[62];
eso si, «a la luz de una memoria
fundante» que nos recuerda que el
amor eterno nos precede[63].

Bajo el foco de las reflexiones
anteriores, debe afirmarse que Mons.
Alvaro del Portillo, a través de su
teologia, y en continuidad con la
espiritualidad teologica de San
Josemaria, es hoy, a través de sus
escritos y del estudio de su
personalidad, un punto de referencia
para entender las claves de la nueva
evangelizacion. O, como ha escrito
Mons. Javier Echevarria: «Su figura
puede ser —ya lo es— un punto de
referencia para muchas almas»[64].

4. Conclusion: Origen y fin de la
libertad. Filiacion divina

Se infiere de las paginas anteriores
que la herencia recibida por Don
Alvaro del Portillo ha sido



fuertemente personalizada, pues él
mismo forma parte de ella como «el
hijo mas fiel» (saxum). Transmitio —
hemos visto- una espiritualidad con
un incremento de generosidad
maxima, conforme a las
circunstancias cambiantes del
mundo: de ahi que pueda y deba ser,
efectivamente, como un punto de
referencia en la actualidad[65].

En esa misma direccion, vivié en la
confianza y el optimismo —como
apuntaba mas arriba Alejandro
Llano- que dan la toma de
conciencia de que la libre y personal
correspondencia al legado recibido
no era solamente una actitud de
obediencia, en cuanto virtud moral.
Sabia ciertamente —lo hemos leido-
que el asumir existencialmente la
doctrina de San Josemaria implicaba
libertad personal; pero sabia
asimismo que la libertad es una
propiedad de la persona por su
naturaleza espiritual; y, mas alla de



esto, supo transmitir que la fidelidad
y la renovada continuidad del
mensaje del Fundador del Opus Dei
provenia de un don mads alto: la
filiacién divina. Pues, en efecto, la
libertad cristiana «proviene» de la
filiacion divina, y no al revés: es el
conocimiento de la filiacion divina lo
que permite entender y vivir la
libertad, pues ello implica, en efecto,
conocerse la persona en su verdad
mas plena y entonces conocer a la
vez el fundamento de su accion («El
que no se sabe hijo de Dios
desconoce su verdad mas intima»,
Amigos de Dios, n. 26).

Solamente desde esta perspectiva
transcendente puede entenderse esa
alegria, optimismo y confianza en el
ejercicio de su mision. En efecto, «la
filiacion divina imprime de manera
progresiva el resello de una
personalidad plena [...]. Con una
confianza invencible en su Padre
omnipotente y con la amplitud de la



vision espiritual del legitimo
heredero que posee de alguin modo
todo el mundo: precisamente en la
union con Dios encuentra la mayor
libertad para vivir. Porque se sabe
amado infinitamente por el Padre,
puede amar infinitamente»[66]. Esta
sabiduria fue para Mons. Alvaro del
Portillo, como lo es para todo
cristiano que recibe la gracia divina,
la razon de ser de su libertad, que a
partir de entonces es la libertad de
vivir de acuerdo con la condiciéon de
hijos de Dios en Cristo; es, en
definitiva, «la libertad de los hijos de
Dios»[67].

Mons. Alvaro del Portillo tuvo una
profunda vivencia de esa condicion
ontoldgico-existencial del cristiano:
«Debemos considerar que nuestra
condicion de hijos adoptivos no se
queda en un titulo exterior, y que
imitar a cristo no consiste sdlo en
adquirir un cierto parecido externo
con él. [...] Estamos identificados con



El. Y, en consecuencia, hemos sido
llamados para tratar a Dios con
confianza de hijos. [...] Esta inmensa
dignidad depende también en buena
parte de cada uno de nosotros»[68].
Estas convicciones llevaban a Don
Alvaro a proclamar, en el mundo
actual, la nueva —por olvidada-
verdad de la persona: «Nos causa
una gran pena el panorama de
millones y millones de personas [...]
que marchan por la vida sin rumbo
ni meta, “como polvo que arrebata el
viento” (Sal 1,4), ajenos al
misericordioso designio de nuestro
Padre Dios, que quiere que todos los
hombres se salven (cfr. 1 Tm 2,4),
pero que cuenta, al mismo tiempo,
con la cooperacion libre de cada
uno»[69], pues, como hemos ido
argumentando, la responsabilidad
que conlleva la libertad, implica el
reconocimiento y la aceptacion del
propio ser fundado y participado, y
brota de la, también, aceptacion de la
gracia de la filiacion divina[70]. De



este modo la elecciéon de Dios se
constituye existencialmente en
fundamento de la misma
libertad[71].

Resumiendo entonces, habiéndola
hecha suya, la doctrina de San
Josemaria, escribié Don Alvaro del
Portillo: «Todo su espiritu esta
impregnado por la certeza de saberse
hijo de Dios, que tan unida esta con
otra caracteristica fundamental de
nuestro espiritu: el amor a la
libertad»[72]. Una libertad,
finalmente, que debe enraizarse, mas
que nunca en nuestros dias —como ha
transmitido el Concilio Vaticano II-
en la profundizacion intelectual de la
doctrina cristiana acerca de la
creacion del ser humano a imagen de
Dios, y que entonces «es llamado a
ser hijo en el Hijo y templo vivo del
Espiritu»[73].

Maria Jesus Soto-Bruna

Profesora Ordinaria de Filosofia



Universidad de Navarra
E-31080 Pamplona
mjsoto@unav.es

- Comunicacion pronunciada por
Maria Jesus Soto-Bruna en el
Congreso con motivo del Centenario
de Alvaro del Portillo, en la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz (12-14 de marzo de 2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] Agradezco a la Dra. Elisabeth
Reinhardt, de la Facultad de Teologia
de la Universidad de Navarra, la
revision del presente manuscrito, asi
como sus sugerencias. Mi
reconocimiento asimismo a la
Pontificia Universita della Santa
Croce por su invitacion a participar,
con la lectura de esta comunicacion,


https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/

en el marco del Convegno di studio
Vir fidelis multim laudabitur. Nel
centenario di Mons. Alvaro del
Portillo, Roma 11-14 de marzo de
2014.

[2] A. del Portillo, Entrevista
concedida a La Vanguardia con
ocasion del 50? aniversario de la
fundacion del Opus Dei. Barcelona, I-
X-1978, en A. del Portillo, Orar. Como
sal y como luz. Seleccion de textos
sobre la vida cristiana, J. A. Loarte
(ed.), Planeta Testimonio (Dir.: . P.
Manglano), Barcelona 2012, n. 331,
pp- 216-217.

[3] En este articulo, los términos:
«Fundador», «Beato», «San»,
«Monsefior» se escribiran en
mayusculas, o bien se seguird, en las
citas, el modo de expresion del autor
correspondiente al que se haga
mencion en el texto. Por su parte, la
acentuacion de la abreviatura «A»,
referida a Alvaro del Portillo, ira



acentuada cuando se cite en
castellano.

[4] Expresion de la que haremos uso
mas adelante, volviéndola a citar, y
que se encuentra en: A. del Portillo,
Sal, luz y fermento. La tarea de los
laicos en la mision de la Iglesia,
publicacion electronica: Red de
revistas cientificas de Ameérica
Latina, El Caribe, Espafia, y Portugal,
Sistema de Informacion Cientifica.
Palabra clave, Universidad de la
Sabana, Colombia, 4 (febrero 2001),
p- 126. Anteriormente en Mundo
cristiano (abril 1999).

[5] A. del Portillo, Presentacion a
Amigos de Dios.

[6] Cfr. M. J. Soto-Bruna, La libertad
en la manifestacion de la imagen
segun la obra De visione Dei de
Nicolas de Cusa, en D. Gonzalez
Ginocchio (ed.), Metafisica y libertad,
Cuadernos de Anuario Filosofico,
serie Universitaria, 214, Servicio de



Publicaciones de la Universidad de
Navarra, Pamplona 2009, pp.
323-336. Cfr. Tomas de Aquino: «[...]
Nam quidem “secundum imaginem?”,
intellectuale significat et arbitri
liberum; quod autem “secundum
similitudinem?”, virtutis secundum
quod homini possibili est
similitudinem», De fide ortodoxa, lib.
II, c. 26, M. Buytaert (ed.), p. 113,
19-26: texto comentado por C. Fabro,
Riflessione sulla liberta, Edivi, Roma
2004 (22 ed.), p. 9; véase asimismo en
Tomds de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, Prologo.

[7] E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en las
ensefianzas de San Josemaria.
Estudio de Teologia espiritual, Rialp,
Madrid 2011 (22 ed.), II, pp. 161-162;
citando a J. J. Sanguineti, La libertad
en el centro del mensaje del beato
Josemaria Escriva, en A. Malo (a cura
di) La grandezza della vita
quotidiana, Edizione Universita della



Santa Croce, Roma 2003, III, pp.
81-99, en concreto, la expresion
citada se encuentra en la pagina 81.

[8] Apuntes de la predicacion, 10-
IV-1974, Archivo General de la
Prelatura (AGP), P01 V-1974, p. 86;
Conversaciones, n. 104; Es Cristo que
pasa, n. 131; Amigos de Dios, nn. 24y
ss;n. 171.

[9] «La fe cristiana [...] nos lleva a ver
el mundo como creacion del sefior, a
apreciar, por tanto, todo lo noble y lo
bello, a reconocer la dignidad de
cada persona, hecha a imagen de
Dios, y a admirar ese don
especialisimo de la libertad, por la
que somos duefios de nuestros
propios actos, y podemos —con la
gracia del Cielo- construir nuestro
destino eterno», Es Cristo que pasa,
n. 99.

[10] J. E. de Balaguer, Obras
completas. Es Cristo que pasa.
Edicion critico-historica preparada



por A. Aranda, Instituto Historico
San Josemaria Escriva de Balaguer,
Rialp, Madrid 2013, pp. 134-135.

[11] Balaguer de, Obras Completas, p.
136.

[12] A. del Portillo, Discurso del 30 de
octubre de 1991, en «Romana» 5
(1989), p. 250.

[13] Juan Pablo II, Saludo, Enc.
Veritatis splendor.

[14] A. Aranda, Perfiles teologicos de
la espiritualidad del Opus Dei, en
«Scripta Theologica» 22/1 (1990), p.
104.

[15] A. del Portillo, Filiazione e
paternita. Quattro testi significativi,
en «Studi cattolici: mensile di studi e
attualita», XXXVIII/339 (1994), pp.
277-280.

[16] Atto accademico in memoria de
S.E.R. Mons. Alvaro del Portillo,



Pontificio Ateneo della Santa Croce,
Roma 9 de mayo de 1996. II: Mons.
Alvaro del Portillo. Fondatore e
primo Gran Cancilliere del Pontificio
Ateneo della Santa Croce, Discorso
del Prof. Mons. J. L. Gutiérrez,
Ordinario nella Facolta di Diritto
Canonico, p. 14.

[17] J. Medina Bayo, Alvaro del
Portillo. Un hombre fiel, Rialp,
Madrid 2013 (4% ed.), p. 559: «En
repetidas ocasiones Juan Pablo II ha
levantado su voz urgiendo a una
nueva evangelizacion de las naciones
de Europa occidental y de otras
regiones, en cuyas vidas se
manifiestan tantos sintomas de vejez
espiritual, de mentalidad esclerdtica,
e incluso de muerte». Cfr. A. del
Portillo, Cartas (AGP, Biblioteca), vol.
2, nn. 373-374.

[18] A. del Portillo, Monsefior Escriva
de Balaguer, instrumento de Dios, en
A. del Portillo - F. Ponz — G. Herranz,



En memoria de Mons. Escriva de
Balaguer, Eunsa, Pamplona 1977 (22
ed.), p. 42.

[19] A. del Portillo, Orar. Como sal y
como luz, texto del editor, pp. 13-14.

[20] Cfr. Medina Bayo, Alvaro del
Portillo. Un hombre fiel, pp. 454-455.

[21] A. del Portillo, Cartas (AGP,
Biblioteca), vol. 1, n. 7.

[22] A. Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, Rendere amabile la
verita. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo. Pastorali-
Teologici-Canonistici—Vari, Ateneo
Romano della Santa Croce, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
1995, p. 276.

[23] Cfr. Aranda, Vocazione e
missione dei cristiani, p. 276; A. del
Portillo, Fieles y laicos en la Iglesia.
Bases de sus respectivos estatutos
juridicos, Eunsa, Pamplona 1969; A.



del Portillo, Prologo a P. Rodriguez —
F. Ocariz - J. L. Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, pp.
11-12.

[24] Portillo del, Monsefior Escriva de
Balaguer, instrumento de Dios, pp.
43-44.

[25] Portillo del, Monsefior Escriva de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 45.

[26] Cfr. Portillo del, Monsefior
Escriva de Balaguer, instrumento de
Dios, p. 46.

[27] Portillo del, Sal, luz y fermento.
La tarea de los laicos en la mision de
la Iglesia, p.126.

[28] Cfr. Portillo del, Cartas, vol. 3, n.
381: «Pensad, pues, en las
posibilidades que os ofrece vuestra
tarea profesional para informar
cristianamente la sociedad, y
sacadles partido [...]. Percataos de la
importancia de trabajar —en uso de



vuestra libertad y con la consiguiente
responsabilidad personal- en
organismos nacionales e
internacionales, desde los que se
pueden promover los valores
cristianos de la familia, la educacion,
la defensa de la vida humana, y
tantas cuestiones que es preciso
orientar segun la doctrina de la
Iglesia».

[29] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, pp. 282-283.

[30] Portillo del, Prologo a El Opus
Dei en la Iglesia, pp. 12-13.

[31] A. del Portillo, Homilia en la
Santa Misa, 15 de octubre de 1986, en
«Romana» 2 (1986), p. 274.

[32] «La filiacion divina [...] va unida
a la libertad de los hijos de Dios», J.
Stohr, La vida del cristiano segun el
espiritu de la filiacion divina, en
«Scripta Theologica» 24/3 (1992), p.
891. Cfr. Camino, n. 659; Rom 8,29.



[33] C. Fabro, Nel secondo
aniversario della morte. Un maestro
de liberta cristiana; Josemaria
Escriva de Balaguer, I’Osservatore
Romano, 2-7-1977.

[34] Cfr. Gutiérrez, Mons. Alvaro del
Portillo, p. 23.

[35] Gutiérrez, Mons. Alvaro del
Portillo, p. 23.

[36] A. del Portillo, Homilia en la
Santa Misa, 15 de octubre de 1985, en
«Romana» 1 (1985), p. 69, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
p- 23.

[37] A. del Portillo, Homilia en la
santa Misa, 21 de octubre de 1991,
«Romana» 7 (1991), p. 264, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
pp. 27-28.

[38] Portillo del, Monsefior Escriva de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 19.



[39] Portillo del, Monsefior Escriva de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 21.
Como veremos a continuacion, Mons.
Alvaro del Portillo subraya a menudo
la idea de una libre aceptacion de siy
de una libre cooperacion al servicio
de la fe, la cual es expresion de la
repetida idea de libertad que subyace
a los escritos de San Josemaria. Una
bibliografia extensa y bastante
completa al respecto se encuentra en
E. Burkhart - J. Lopez, Vida cotidiana
y santidad en las ensefianzas de San
Josemaria. Estudio de Teologia
espiritual, Rialp, Madrid 2011 (22
ed.), I, pp. 161-285; de entre la que
podriamos destacar los siguientes
titulos: L1. Clavell, La libertad ganada
por Cristo en la Cruz. Aproximacion
teoldgica a algunas ensefianzas del
beato Josemaria sobre la libertad, en
«Romana» XVII/33 (2001), pp.
242-271; C. Fabro, El primado
existencial de la libertad, en La
grandezza della vita quotidiana,
Edizione Universita della Santa



Croce, Roma 2003, III, pp. 341-356; C.
Fabro, Riflessione sulla liberta, Edivi,
Roma 2004 (22 ed.); C. Fabro, El
temple de un padre de la Iglesia, en
C. Fabro - S. Garofalo—- M. A.
Raschini, Santos en el mundo.
Estudio sobre los escritos del beato
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid 1993 (822 ed.), esp. pp.
100-136; F. Inciarte, Die Bedeutung
der Freiheit fir den seligen
Josemaria Escriva, en C. Ortiz (dir.),
Josemaria Escriva. Profile einer
Grundergestalt, Adams, Koln 2002,
pp- 419-432; A. Llano, La libertad
radical, en Acto de Homenaje al
Beato Josemaria Escriva de Balaguer,
Fundador de la Universidad de
Navarra, Pamplona 1992, pp. 95-104;
A. Mardegan, Una liberta da vivere.
Brani scelti di Josemaria Escriva
(presentazioni di J. Echevarria),
Paoline, Milano 2004; L. Polo, El
concepto de vida en Mons. Escriva de
Balaguer, «Anuario Filosofico» 18/2
(1985), pp. 9-32; J. J. Sanguineti, La



libertad en el centro del mensaje del
beato Josemaria Escriva, La
grandezza della vita quotidiana,
Edizione Universita della Santa
Croce, Roma, 2003, III, pp. 81-99.

[40] Cfr. E. Reinhardt, La dignidad
del hombre en cuanto imagen de
Dios. Tomas de Aquino ante sus
fuentes, Eunsa, Pamplona 2005.

[41] Amigos de Dios, nn. 23-38.

[42] Cfr. F. Russo, voz Libertad, en
Diccionario de San Josemaria Escriva
de Balaguer, Instituto Historico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
732-741.

[43] De este modo lo ha desarrollado
Sanguineti, La libertad en el centro
del mensaje del beato Josemaria
Escriva, esp. p. 83.



[44] Sanguineti, La libertad en el
centro del mensaje del beato
Josemaria Escriva, esp. p. 83.

[45] L1. Clavell, La libertad ganada
por Cristo en la Cruz. Aproximacion
teoldgica a algunas ensefianzas del
Beato Josemaria sobre la libertad, en
«Romana» XVII/33 (2001), pp.
242-271.

[46] ]. L. Illanes, Iglesia en el mundo:
La secularidad de los miembros del
Opus Dei, en P. Rodriguez - F. Ocariz
—J. L. Illanes (Prologo de Mons.
Alvaro del Portillo), F1 Opus Deien la
Iglesia, pp. 199-301 y pp. 255-256.
Expresa bien el autor que la
“dialéctica libertad-amor” se
encuentra en el texto mas amplio de
San Josemaria Escriva de Balaguer,
La libertad, don de Dios, homilia
recogida en Amigos de Dios, nn.
23-38, y que constituye una base
capilar en nuestra exposicion. Cfr. C.
Fabro, El primado existencial de la



libertad, en Mons. Josemaria Escriva
de Balaguer y el Opus Dei, Eunsa,
Pamplona 1985, pp. 341-356.

[47] P. Olivier, La filiation divine:
vocation et liberté, en La grandeza
della vita quotidiana, III, p. 55. Cfr. A.
Llano, Libertad y trabajo en Trabajo
y Espiritu, IV Simposio Internacional
sobre Fe cristiana y Cultura
contemporanea, (Instituto de
Antropologia y Etica de la
Universidad de Navarra), Eunsa,
Pamplona 2004, p. 188.

[48] Fabro, El primado existencial de
la libertad, p. 346. Cfr. J. Burggraf, La
libertad vivida con la fuerza de la fe,
Rialp, Madrid 2010 (5% ed), esp. pp.
71-109; J. Burggraf, El sentido de la
filiacion divina, en M. Belda Plans - ]J.
Escudero —J. L. Illanes maestre - J. L.
O’Callaghan, Santidad y mundo:
Actas del Simposio Teologico de
estudio en torno a las ensefianzas del
beato Josemaria Escriva (Roma, 12-14



octubre 1993), Eunsa, Pamplona
1996, pp. 109-127: «Cuando un
hombre recibe la gracia divina, es
engendrado a la vida sobrenatural,
renace desde Dios en el amor de
libertad», p. 116; cfr. Surco, n. 317; Es
Cristo que pasa, n. 131 y 139.

[49] A. Del Portillo, Homilia en la
Santa Misa, 23 de octubre de 1989, en
«Romana» 5 (1989), pp. 244-245, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
pp. 20-21.

[50] A. Del Portillo, Homilia en la
Santa Misa, 23 de octubre de 1989, en
«Romana» 5 (1989), p. 246, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
p- 21.

[51] Amigos de Dios, La libertad, don
de Dios, n. 26. Un comentario a este
pasaje lo realicé en M. J. Soto-Bruna,
Elegidos antes de la creacion del
mundo. Verbo e imagen en la
doctrina del Beato J. Escriva de
Balaguer sobre la persona humana,



A. Malo(a cura di) La grandezza della
vita quotidiana, La diginita della
persona humana, Universita della
Santa Croce, Roma 2002, I, pp. 21-41.

[52] A. Del Portillo, Discurso del 20 de
noviembre de 1985, en «Romana» 1
(1985), p. 80; en Gutiérrez, Mons.
Alvaro del Portillo, p. 24.

[53] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 284.

[54] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 285.

[55] A. del Portillo, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus», en
Rendere amabile la verita, p. 394 y p.
396. Cfr. Fabro, El temple de un
padre de la Iglesia, p. 107.

[56] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 285.

[57] Es Cristo que pasa, n. 138.



[58] A. del Portillo, Sermoén, 117, 1, en
Loarte, Orar. Como sal y como luz, n.
2, p. 16.

[59] Portillo del, Orar. Como sal y
como luz, pp. 18-19.

[60] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus» p. 396.
Cfr. Centessimus Annus, n. 41.

[61] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus», p. 396.

[62] Llano, Mons. Alvaro del Portillo
y la Universidad, p. 103.

[63] Carta Enciclica de S.S. Francisco,
Lumen Fidei, pp. 10-11.

[64] J. Echevarria, In memoriam,
Rendere amabile la verita, p. 10.

[65] Medina Bayo, Alvaro del Portillo.
Un hombre fiel, p. 323, donde cita las
siguientes palabras de San Josemaria,



referidas a D. Alvaro: «Tiene la
fidelidad que debéis tener todos
vosotros a toda hora, y ha sabido
sacrificar con una sonrisa todo lo
suyo personal [...]. Y si me
preguntais: ¢ha sido heroico alguna
vez?, os responderé: si, muchas veces
ha sido heroico, muchas, con un
heroismo que parece cosa
ordinaria», San Josemaria, Apuntes
tomados de su predicacion oral, 11-
I11-1973: (AGP, Biblioteca), P01, 1973,
p- 49.

[66] Burggraf, El sentido de la
filiacion divina, pp. 125-126.

[67] Cfr. F. Ocdriz, La filiacion divina,
realidad central en la vida y en la
ensefianza de Mons. Escriva de
Balaguer, «Scripta Theologica» XIII/
2-3 (1981), pp. 533-534.

[68] A. del Portillo, Carta pastoral, 24-
[-1990, num. 15 y Carta pastoral, I-
V-1988, en Loarte, Orar, nn. 92,93 y
95, pp. 74-75.



[69] Portillo del, Carta pastoral, I-
XI-1990, en Loarte, Orar, n. 6, p. 18.

[70] Cfr. Es Cristo que pasa, n. 44;
sobre la necesidad de la gracia
divina, n. 99; y un amplio comentario
en: Burkhart — Lopez, Vida cotidiana
y santidad, pp. 202-214.

[71] Cfr. Fabro, El temple de un Padre
de la Iglesia, pp. 64-66; «La esencia de
la existencia es la realidad de la
libertad, asi como la esencia de la
libertad es la posibilidad de elevarse
al Absoluto»: C. Fabro, La preghiera
nel pensiero moderno, Edizioni di
storia e letteratura,Roma 1979, p. 23.

[72] A. del Portillo, nota 28 a la
Instruccion, mayo 1935/14-1X-1950,
en Burkhardt — Lopez, Vida cotidiana
y santidad,p. 164.

[73] Portillo del, Dotttrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centesimus annus», donde cita
la Esort. Apost. Christifideles laici, n.



37, en Rendere amabile la verita, p.
392. Anteriormente, nos referiamos a
la Carta pastoral, 19-111-1992 (AGP,
P17, vol. 111, n. 31), que se comenta en
el libro, ya citado, de Burkhart —
Lopez, Vida cotidiana y santidad, p.
481.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/libertad-y-
filiacion-divina-la-herencia-de-mons-
alvaro-del-portillo/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-bo/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es-bo/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es-bo/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es-bo/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/

	Libertad y filiación divina: La herencia de Mons. Álvaro del Portillo

