
opusdei.org

La luz de la fe (VII):
la vida sin Dios. El
pecado

Dios es un Padre amoroso que
creó al hombre para alcanzar la
felicidad. Pero el hombre
desobedeció y se prefirió a sí
mismo antes que al Amor de
Dios.

31/05/2018

El Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica comienza con esta
pregunta: «¿Cuál es el designio de
Dios para el hombre?» Y responde:

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/


«Dios, infinitamente bienaventurado
y perfecto en sí mismo, en un
designio de pura bondad, ha creado
libremente al hombre para hacerle
partícipe de su vida
Bienaventurada»[1]. Es decir, Dios ha
creado al hombre para que sea feliz,
y el camino para lograrlo es estar con
Él (cfr. Mc 3,13), participar de su vida
bienaventurada. A esa dicha se
dirigen todas las enseñanzas de
Jesús: «Os he hablado de esto para
que mi alegría esté en vosotros, y
vuestra alegría llegue a
plenitud» (Jn 15,11). Dios Padre,
como todos los padres del mundo, lo
que quiere de sus hijos es que sean
felices.

Este designio de Dios, anhelo de
amor pleno, está inscrito en lo más
íntimo de nuestro ser: el hombre
busca, desea y persigue la felicidad
en todo su obrar y, especialmente, en
todos sus deseos y amores. Hace ya
veintitrés siglos que Aristóteles se dio



cuenta de esto, y escribió, en el
primer capítulo de su Ética a
Nicómaco, que todos los hombres
estamos de acuerdo en que la
felicidad es el bien supremo, en
vistas al cual elegimos todos los
demás bienes (salud, éxito, honor,
dinero, placeres, etc.)[2].

La realidad

En teoría, cualquiera sabe esto, y
podría decir: «yo, lo que quiero, es
ser feliz». Y sin embargo algo falla,
porque con frecuencia el hombre no
consigue alcanzar la felicidad. Quizás
hemos tenido la experiencia de mirar
las caras de la gente a nuestro
alrededor durante un viaje en metro
o autobús y hemos podido descubrir
rostros marcados por la tristeza, la
angustia y el dolor. «Los hombres
mueren y no son felices»,
sentenciaba con cierto pesimismo un
escritor ateo del siglo XX. Y puede



que nos hayamos preguntado
interiormente: «Señor, ¿qué pasa?».

El plan de la Creación incluía nuestra
felicidad, pero algo falló. No siempre
conseguimos ser felices y, a menudo,
quizás por eso mismo, tampoco
logramos hacer felices a los demás.
Es más, no raramente causamos
sufrimientos unos a otros, actuando
de una manera cruel y perversa. Con
frecuencia, hemos de decir: «Señor,
¡ten piedad de tu pueblo! Señor,
¡perdón por tanta crueldad!»[3],
como rezaba el papa Francisco
durante la visita a Auschwitz-
Birkenau en la Jornada Mundial de la
Juventud de 2016. Más tarde, esa
misma noche, al dirigirse a la
multitud desde la ventana del
arzobispado, añadió: «He estado en
Auschwitz, en Birkeanu. ¡Cuánto
dolor, cuánta crueldad! Pero, ¿es
posible que nosotros los hombres,
creados a semejanza de Dios, seamos
capaces de hacer estas cosas?».



¿Qué pasa? ¿Por qué tanta gente no
es feliz? ¿Por qué realidades que
prometen tanta felicidad –la amistad,
los lazos familiares, las relaciones
sociales, las cosas creadas- son a
veces fuente de tanta insatisfacción,
amargura y tristeza? ¿Cómo es
posible que los hombres seamos
capaces de producir tanto daño? Las
respuestas a estas punzantes y
dolorosas preguntas se concentran
en una palabra: el pecado.

Enemigo de la felicidad

Etimológicamente, la palabra 
«pecado» viene del latín peccatum,
que significa: «delito, falta o acción
culpable». En griego, la lengua del
Nuevo Testamento, «pecado» se dice 
hamartia, que significa: «fallo de la
meta, no dar en el blanco», y se
aplicaba especialmente al guerrero
que fallara el blanco con su lanza.
Por último, en hebreo la palabra
común para «pecado» es jattáʼth, que



también significa errar en el sentido
de no alcanzar una meta, camino,
objetivo o blanco exacto.

Así pues, un primer sentido del
pecado es errar el blanco. Lanzamos
una flecha dirigida a la felicidad,
pero fallamos el tiro. En este sentido
el pecado es un error, una trágica
equivocación y, a la vez, un engaño:
buscamos la felicidad donde no está
(como la fama o el poder),
tropezamos en nuestro camino hacia
ella (por ejemplo, acumulando
bienes superfluos que ciegan nuestro
corazón a las necesidades de los
demás) o, peor aún, confundimos
nuestro anhelo de felicidad con otro
amor (como el caso de un amor
infiel). Pero siempre, detrás del
pecado está la búsqueda de un bien –
real o aparente- que pensamos que
nos hará felices. No
comprenderemos el pecado mientras
no sepamos detectar el anhelo de
felicidad insatisfecho que lo genera.



Como advirtió Nuestro Señor: «Del
interior del corazón de los hombres
proceden los malos pensamientos,
las fornicaciones, los robos, los
homicidios, los adulterios, los deseos
avariciosos, las maldades, el fraude,
la deshonestidad, la envidia, la
blasfemia, la soberbia y la
insensatez» (Mc 7,21-22). A veces, un
deseo vehemente de algo que es
pecado procede de una carencia en el
deseo fundamental de amor, que
provoca angustia y tristeza, y que se
piensa –erróneamente- resolver de
ese modo. Por ejemplo, quien se
siente poco querido y carece de
vínculos afectivos firmes, ya sea con
Dios, la propia familia o los amigos,
fácilmente reaccionará con
desconfianza y agresividad, incluso
con injusticia, ante las pretensiones
ajenas, para protegerse y asegurarse;
o buscará un sucedáneo de ese amor
en las relaciones de usar y tirar, el
placer o las cosas materiales.



Solo el amor de Dios sacia[4].
Benedicto XVI lo expresó así: «La
felicidad es algo que todos quieren,
pero una de las mayores tragedias de
este mundo es que muchísima gente
jamás la encuentra, porque la busca
en lugares equivocados. La clave
para esto es muy sencilla: la
verdadera felicidad se encuentra sólo
en Dios. Necesitamos tener el valor
de poner nuestras esperanzas más
profundas solamente en Dios, no en
el dinero, la carrera, el éxito o en
nuestras relaciones personales sino
en Dios. Sólo Él puede satisfacer las
necesidades más profundas de
nuestro corazón»[5]. En cambio,
cuando nos olvidamos de Él, es fácil
que aparezcan la frustración, la
tristeza y la desesperación,
consecuencias de un corazón
insatisfecho. Por eso, resulta lleno de
sentido el consejo de san Josemaría:
«No olvides, hijo, que para ti en la
tierra sólo hay un mal, que habrás de



temer, y evitar con la gracia divina:
el pecado»[6].

Ofensa a Dios, Padre amoroso

El Compendio del Catecismo define el
pecado como «una ofensa a Dios, a
quien desobedecemos en vez de
responder a su amor»[7]. Mucha
gente sin embargo se plantea: «¿De
verdad que a Dios le importa o le
afecta lo que yo hago, incluso lo que
yo pienso? ¿Cómo puedo yo hacer
daño a Dios? ¿Acaso puede Dios
sufrir, padecer? ¿Cómo puedo yo
ofender a Dios, que es absolutamente
trascendente?».

Si por ofensa entendemos causar un
daño, evidentemente a Dios no le
puede ofender nada de lo que
hagamos. Nada de lo que yo haga
daña a Dios. Pero Dios es Amor, es un
Padre lleno de amor por sus hijos, y
puede compadecerse de nosotros.
Más aún, Dios se ha hecho uno de los
nuestros, para tomar sobre sí

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/


nuestros pecados y redimirnos. Lo
explicaba Benedicto XVI en su
segunda encíclica: «Bernardo de
Claraval acuñó la maravillosa
expresión: Impassibilis est Deus, sed
non incompassibilis. Dios no puede
padecer, pero puede compadecer. El
hombre tiene un valor tan grande
para Dios que se hizo hombre para
poder com-padecer Él mismo con el
hombre, de modo muy real, en carne
y sangre, como nos manifiesta el
relato de la Pasión de Jesús. Por eso,
en cada pena humana ha entrado
uno que comparte el sufrir y el
padecer; de ahí se difunde en cada
sufrimiento la con-solatio, el
consuelo del amor participado de
Dios»[8]. San Pablo empleará una
frase fuerte para referirse al misterio
de Cristo: «al que no conocía el
pecado, [Dios] lo hizo pecado en
favor nuestro» (2 Cor 5,21).

En cierto modo, Dios sufre con
nuestro pecado porque nos hace



daño a nosotros. Él no es un ser
caprichoso que convierte en pecado
acciones de suyo indiferentes, y las
prohíbe para que le demostremos
nuestra obediencia evitándolas, sino
un Padre amoroso que nos indica
aquello que nos puede hacer daño e
impedir la felicidad a la que estamos
llamados. Sus mandamientos se
podrían comparar a un manual de
instrucciones del hombre –conviene
tener en cuenta que el contenido de
este manual ha sido inscrito de algún
modo en la naturaleza creada del
hombre, y se dirige
espontáneamente a su conciencia,
sin necesidad de abrir las páginas del
manual– para alcanzar la felicidad
propia y no estorbar la ajena.

El pecado lesiona el amor que Dios
nos tiene, ese amor que quiere
hacernos felices. De algún modo,
cuando pecamos, es como si Dios se
lamentara entre lágrimas: «¿Pero
qué haces, hijo mío? ¿No te das



cuenta de que eso te hace daño, a ti y
a mis otros hijos? ¡No lo hagas! ¡No te
engañes! ¡Mira que ahí no
encuentras lo que añoras, la
felicidad, sino todo lo contrario!
¡Hazme caso!». Es en este sentido que
se dice que el pecado es «una ofensa
a Dios, a quien desobedecemos en
vez de responder a su amor»[9].
Ofendemos su amor, lo ponemos en
entredicho con nuestras obras
pecaminosas.

Conviene añadir que Dios nunca se
enfada con nosotros. Nunca toma
represalias, ni siquiera cuando
pecamos. En esos momentos, es
como si estuviera sufriendo con
nosotros y por nosotros en Cristo.
Decía Clemente de Alejandría que,
«en su gran amor por la humanidad,
Dios va tras el hombre como la
madre vuela sobre el pajarillo
cuando éste cae del nido; y si la
serpiente lo está devorando la madre
revolotea alrededor gimiendo por



sus polluelos (cfr. Deut 32,11). Así
Dios busca paternalmente a la
criatura, la cura de su caída, persigue
a la bestia salvaje y recoge al hijo,
animándole a volver, a volar hacia el
nido»[10]. ¡Así es Dios!

Dios está como el padre de la
parábola del hijo pródigo, oteando el
horizonte por si ve regresar al hijo
pecador (cfr. Lc 15,11-19). El pecado
nos aleja de Dios. Pero eso no es
verdad por parte de Dios, sino por
parte nuestra. Son abundantes los
pasajes del Evangelio en los que
Jesucristo busca el trato con los
pecadores, y los defiende ante los
ataques de los escribas y fariseos.
Dios no se aleja de nosotros, no deja
de amarnos. La distancia se crea en
nuestro corazón, de la piel hacia
dentro. Pero Dios sigue pegado a
nosotros. Somos nosotros los que nos
cerramos a su amor. Y basta un paso
por nuestra parte para que su
misericordia entre en nuestras



almas. «Se levantó y vino a donde
estaba su padre; cuando todavía
estaba lejos, su padre lo vio y se le
conmovieron las entrañas; y,
echando a correr, se le echó al cuello
y lo cubrió de besos» (Lc 15,20). El
pecado es el enemigo número uno de
la felicidad, pero tiene poco poder
ante la misericordia de Dios: «Todos
somos pecadores. Pero él nos ama,
nos ama»[11]. Esa es nuestra
esperanza.

Atentado a la solidaridad humana

Después de hablar de la ofensa a
Dios, el Compendio añade que el
pecado, todo pecado, «hiere la
naturaleza del hombre y atenta a la
solidaridad humana»[12]. En
realidad, ambos elementos están
unidos, pues el hombre es social por
naturaleza. Pero fijémonos en la
segunda parte: atenta a la solidaridad
humana. Ante esta afirmación
algunos se cuestionan: «¿Por qué es



malo el pecado personal si no
incumbe a otras personas, si no hago
daño a nadie?». En realidad, ya
hemos visto que, con el pecado,
siempre hago daño a alguien: a mí
mismo. Y, precisamente por eso,
ofendo a Dios. Pero ahora se trata de
ver que todo pecado, aun el más
oculto, hiere a la unidad de los seres
humanos.

El Génesis describe cómo el primer
pecado rompe el hilo de la amistad
que unía a la familia humana. Tras la
caída, se nos muestra al hombre y a
la mujer como si se apuntaran
mutuamente con su dedo acusador:
«La mujer que me diste como
compañera me ofreció del fruto y
comí» (Gen 3,12), dice Adán. Su
relación, antes marcada por el
asombro amoroso, pasa a estar bajo
el signo del deseo y el dominio:
«Tendrás ansia de tu marido, y él te
dominará» (Gen 3,12), dice Dios a
Eva[13].



San Juan Pablo II lo explicaba así:
«Puesto que con el pecado el hombre
se niega a someterse a Dios, también
su equilibrio interior se rompe y se
desatan dentro de sí contradicciones
y conflictos. Desgarrado de esta
forma el hombre provoca casi
inevitablemente una ruptura en sus
relaciones con los otros hombres y
con el mundo creado»[14]. En efecto,
quien se deja llevar por pecados
internos de rencor o crítica ya está
tratando injustamente a los demás, y
es imposible que no se manifieste
externamente en la omisión del amor
debido al prójimo, o incluso en faltas
externas de caridad con él; quien
comete pecados de impureza,
aunque sean interiores, corrompe su
capacidad de mirar y, por tanto, de
amar, y ya está tratando a los demás,
al menos a algunos, como objetos, y
no como personas; quien solo piensa
egoístamente en su beneficio,
difícilmente podrá dejar de cometer
injusticias y maltratar el



medioambiente que comparte con
los demás. En definitiva, el pecado
introduce una división interna en el
hombre, una pérdida de libertad tal,
que «no es raro que haga lo que no
quiere y deje de hacer lo que querría
llevar a cabo. Por ello siente en sí
mismo la división, que tantas y tan
graves discordias provoca en la
sociedad»[15].

El pecado siembra la división en el
corazón de los hombres y se
interpone en su caminar conjunto
hacia la felicidad. Ante su crudeza, se
podría insinuar la tentación del
pesimismo y la tristeza, sobre todo si
dejáramos de mirar a Cristo.
Contemplar el paso de Jesús
cargando con la Cruz, doloroso pero
sereno, frágil pero majestuoso, nos
llena de esperanza y de optimismo,
porque por muy grandes que sean
nuestras miserias y pecados, ahí está
Él, que con «su caída nos levanta,
[con] su muerte nos resucita. A



nuestra reincidencia en el mal,
responde Jesús con su insistencia en
redimirnos, con abundancia de
perdón. Y, para que nadie desespere,
vuelve a alzarse fatigosamente
abrazado a la Cruz»[16].

José Brage

[1] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n.1.

[2] Cfr. Aristóteles, Ética a Nicómaco,
Centro de Estudios Políticos y
Constitucionales, Madrid 2002, nn.
1095-1097.

[3] Francisco, Visita a Auschwitz, 29-
VIII-2016.

[4] Cfr. Compendio del Catecismo de
la Iglesia Católica, n. 361.



[5] Benedicto XVI, Discurso a los
alumnos del Colegio Universitario
Santa María de Twickenham,
Londres, 17-IX-2010.

[6] San Josemaría, Camino, n. 386.

[7] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 392.

[8] Benedicto XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 39.

[9] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 392.

[10] Clemente de Alejandría, 
Protréptico, 10.

[11] Francisco, Palabras desde la
ventana del Arzobispado de Cracovia
durante la Jornada Mundial de la
Juventud, 29-VIII-2016.

[12] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 392.



[13] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica en el n. 400.

[14] San Juan Pablo II, Exhortación
apostólica Reconciliatio et Paenitentia
(2.XII.1984), n. 15.

[15] Concilio Vaticano II, Constitución
pastoral Gaudium et spes (7.XII.1965),
n. 9.

[16] San Josemaría, Via Crucis, VIIª
estación.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/la-vida-sin-
dios/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/la-vida-sin-dios/
https://opusdei.org/es-bo/article/la-vida-sin-dios/
https://opusdei.org/es-bo/article/la-vida-sin-dios/

	La luz de la fe (VII): la vida sin Dios. El pecado

