
opusdei.org

Mensaje para la VI
Jornada Mundial de
los Pobres (2022)

El Papa Francisco desea que la
VI Jornada Mundial de los
Pobres, que se celebra este
domingo, sea “una oportunidad
de gracia, para hacer un
examen de conciencia personal
y comunitario, y preguntarnos
si la pobreza de Jesucristo es
nuestra fiel compañera de
vida”.

11/11/2022



1. “Jesucristo se hizo pobre por
vosotros” (cf. 2 Co 8,9). Con estas
palabras el apóstol Pablo se dirige a
los primeros cristianos de Corinto,
para dar fundamento a su
compromiso solidario con los
hermanos necesitados. La Jornada
Mundial de los Pobres se presenta
también este año como una sana
provocación para ayudarnos a
reflexionar sobre nuestro estilo de
vida y sobre tantas pobrezas del
momento presente.

Algunos meses atrás, el mundo
estaba saliendo de la tempestad de la
pandemia, mostrando signos de
recuperación económica que
traerían alivio a millones de
personas empobrecidas por la
pérdida del empleo. Se vislumbraba
un poco de serenidad que, sin olvidar
el dolor por la pérdida de los seres
queridos, prometía finalmente poder
regresar a las relaciones
interpersonales directas, a

https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-los-pobres/
https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-los-pobres/


reencontrarnos sin limitaciones o
restricciones. Y es entonces que ha
aparecido en el horizonte una nueva
catástrofe, destinada a imponer al
mundo un escenario diferente.

La guerra en Ucrania vino a
agregarse a las guerras regionales
que en estos años están trayendo
muerte y destrucción. Pero aquí el
cuadro se presenta más complejo por
la directa intervención de una
“superpotencia”, que pretende
imponer su voluntad contra el
principio de autodeterminación de
los pueblos. Se repiten escenas de
trágica memoria y una vez más el
chantaje recíproco de algunos
poderosos acalla la voz de la
humanidad que invoca la paz.

2. ¡Cuántos pobres genera la
insensatez de la guerra! Dondequiera
que se mire, se constata cómo la
violencia afecta a los indefensos y a
los más débiles. Deportación de miles

https://opusdei.org/es-es/tag/ucrania/


de personas, especialmente niños y
niñas, para desarraigarlos e
imponerles otra identidad. Se
vuelven actuales las palabras del
Salmista ante la destrucción de
Jerusalén y el exilio de los jóvenes
hebreos: «Junto a los ríos de
Babilonia / nos sentábamos a llorar, /
acordándonos de Sión. / En los sauces
de las orillas / teníamos colgadas
nuestras cítaras. / Allí nuestros
carceleros / nos pedían cantos, / y
nuestros opresores, alegría. / [...]
¿Cómo podíamos cantar un canto del
Señor / en tierra extranjera?» (Sal
137,1-4).

Son millones las mujeres, los niños,
los ancianos obligados a desafiar el
peligro de las bombas con tal de
ponerse a salvo buscando amparo
como refugiados en los países
vecinos. Los que permanecen en las
zonas de conflicto, conviven cada día
con el miedo y la falta de alimentos,
agua, atención médica y sobre todo



de cariño. En estas situaciones, la
razón se oscurece y quienes sufren
las consecuencias son muchas
personas comunes, que se suman al
ya gran número de indigentes.
¿Cómo dar una respuesta adecuada
que lleve alivio y paz a tantas
personas, dejadas a merced de la
incertidumbre y la precariedad?

3. En este contexto tan contradictorio
se enmarca la VI Jornada Mundial de
los Pobres, con la invitación —
tomada del apóstol Pablo— a tener la
mirada fija en Jesús, el cual «siendo
rico, se hizo pobre por nosotros, a fin
de enriquecernos con su pobreza» (2
Co 8,9). En su visita a Jerusalén,
Pablo se había encontrado con Pedro,
Santiago y Juan, quienes le habían
pedido que no se olvidara de los
pobres. La comunidad de Jerusalén,
en efecto, se encontraba en graves
dificultades por la carestía que
azotaba al país, y el Apóstol se había
preocupado inmediatamente de



organizar una gran colecta en favor
de los pobres. Los cristianos de
Corinto se mostraron muy sensibles y
disponibles. Por indicación de Pablo,
cada primer día de la semana
recogían lo que habían logrado
ahorrar y todos eran muy generosos.

Como si el tiempo no hubiera
transcurrido desde aquel momento,
también nosotros cada domingo,
durante la celebración de la Santa
Eucaristía, realizamos el mismo
gesto, poniendo en común nuestras
ofrendas para que la comunidad
pueda proveer a las exigencias de los
más pobres. Es un signo que los
cristianos siempre han realizado con
alegría y sentido de responsabilidad,
para que a ninguna hermana o
hermano le falte lo necesario. 

Lo atestigua ya san Justino, que, en el
segundo siglo, explicando la
celebración dominical de los
cristianos al emperador Antonio Pío,



escribía así: «En el día llamado “del
Sol” se reúnen todos juntos,
habitantes de la ciudad o del campo,
y se leen las memorias de los
Apóstoles o los escritos de los
profetas según el tiempo lo permita.
[…] Luego se hace la fracción y
distribución de los elementos
consagrados a cada uno y a través de
los diáconos se envía a los ausentes.
Los adinerados y los que lo desean
dan libremente, cada uno lo que
quiere y lo que se recoge viene
depositado con el sacerdote. Este
socorre a los huérfanos, a las viudas,
y a quien es indigente por
enfermedad o por cualquier otra
causa, a los encarcelados, a los
extranjeros que se encuentran entre
nosotros: en resumen, tiene cuidado
de cualquiera que esté en
necesidad» (Primera Apología, LXVII,
1-6).

4. Regresando a la comunidad de
Corinto, después del entusiasmo



inicial, su compromiso comenzó a
disminuir y la iniciativa propuesta
por el Apóstol perdió fuerza. Es este
el motivo que estimula a Pablo a
escribir de manera apasionada
insistiendo en la colecta, «llévenla
ahora a término, para que los hechos
respondan, según las posibilidades
de cada uno, a la decisión de la
voluntad» (2 Co 8,11).

Pienso en este momento en la
disponibilidad que, en los últimos
años, ha movido a enteras
poblaciones a abrir las puertas para
acoger millones de refugiados de las
guerras en Oriente Medio, en África
central y ahora en Ucrania. Las
familias han abierto de par en par
sus casas para hacer espacio a otras
familias, y las comunidades han
recibido con generosidad tantas
mujeres y niños para ofrecerles la
debida dignidad. 



Sin embargo, mientras más dura el
conflicto, más se agravan sus
consecuencias. A los pueblos que
acogen les resulta cada vez más
difícil dar continuidad a la ayuda; las
familias y las comunidades empiezan
a sentir el peso de una situación que
va más allá de la emergencia. Este es
el momento de no ceder y de renovar
la motivación inicial. Lo que hemos
comenzado necesita ser llevado a
cumplimiento con la misma
responsabilidad.

5. La solidaridad, en efecto, es
precisamente esto: compartir lo poco
que tenemos con quienes no tienen
nada, para que ninguno sufra.
Mientras más crece el sentido de
comunidad y de comunión como
estilo de vida, mayormente se
desarrolla la solidaridad. Por otra
parte, es necesario considerar que
hay países donde, en las últimas
décadas, se ha producido un
importante aumento del bienestar



para muchas familias, que han
alcanzado un estado de vida seguro.
Este es un resultado positivo debido
a la iniciativa privada y a leyes que
han apoyado el crecimiento
económico articulado con un
incentivo concreto a las políticas
familiares y a la responsabilidad
social. 

El patrimonio de seguridad y
estabilidad logrado pueda ahora ser
compartido con aquellos que se han
visto obligados a abandonar su hogar
y su país para salvarse y sobrevivir.
Como miembros de la sociedad civil,
mantengamos vivo el llamado a los
valores de libertad, responsabilidad,
fraternidad y solidaridad. Y como
cristianos encontremos siempre en la
caridad, en la fe y en la esperanza el
fundamento de nuestro ser y nuestro
actuar.

6. Es interesante observar que el
Apóstol no quiere obligar a los



cristianos forzándolos a una obra de
caridad. De hecho, escribe: «Esta no
es una orden» (2 Co 8,8); más bien,
pretende “manifestar la sinceridad”
de su amor en la atención y solicitud
por los pobres (cf. ibíd.). Como
fundamento de la petición de Pablo
está ciertamente la necesidad de una
ayuda concreta, pero su intención va
más allá. 

Él invita a realizar la colecta para
que sea un signo del amor, tal como
lo ha testimoniado el mismo Jesús.
En definitiva, la generosidad hacia
los pobres encuentra su motivación
más fuerte en la elección del Hijo de
Dios que quiso hacerse pobre Él
mismo.

El Apóstol, en efecto, no teme
afirmar que esta elección de Cristo,
este “despojo” suyo, es una «gracia»,
más aún, «la gracia de nuestro Señor
Jesucristo» (2 Co 8,9), y sólo
acogiéndola podemos dar expresión



concreta y coherente a nuestra fe. La
enseñanza de todo el Nuevo
Testamento tiene su unidad en torno
a este tema, que también se refleja
en las palabras del apóstol Santiago:
«Pongan en práctica la Palabra y no
se contenten sólo con oírla, de
manera que se engañen a ustedes
mismos. El que oye la Palabra y no la
practica, se parece a un hombre que
se mira en el espejo, pero en seguida
se va y se olvida de cómo es. En
cambio, el que considera
atentamente la Ley perfecta, que nos
hace libres, y se aficiona a ella, no
como un oyente distraído, sino como
un verdadero cumplidor de la Ley,
será feliz al practicarla» (St 1,22-25).

7. Frente a los pobres no se hace
retórica, sino que se ponen manos a
la obra y se practica la fe
involucrándose directamente, sin
delegar en nadie. A veces, en cambio,
puede prevalecer una forma de
relajación, lo que conduce a



comportamientos incoherentes,
como la indiferencia hacia los
pobres. Sucede también que algunos
cristianos, por un excesivo apego al
dinero, se empantanan en el mal uso
de los bienes y del patrimonio. Son
situaciones que manifiestan una fe
débil y una esperanza endeble y
miope.

Sabemos que el problema no es el
dinero en sí, porque este forma parte
de la vida cotidiana y de las
relaciones sociales de las personas.
Más bien, lo que debemos
reflexionar es sobre el valor que
tiene el dinero para nosotros: no
puede convertirse en un absoluto,
como si fuera el fin principal. Tal
apego impide observar con realismo
la vida de cada día y nubla la mirada,
impidiendo ver las necesidades de
los demás. Nada más dañino le puede
acontecer a un cristiano y a una
comunidad que ser deslumbrados
por el ídolo de la riqueza, que



termina encadenando a una visión
de la vida efímera y fracasada.

Por lo tanto, no se trata de tener un
comportamiento asistencialista hacia
los pobres, como suele suceder; es
necesario, en cambio, hacer un
esfuerzo para que a nadie le falte lo
necesario. No es el activismo lo que
salva, sino la atención sincera y
generosa que permite acercarse a un
pobre como a un hermano que
tiende la mano para que yo me
despierte del letargo en el que he
caído. 

Por eso, «nadie debería decir que se
mantiene lejos de los pobres porque
sus opciones de vida implican
prestar más atención a otros asuntos.
Ésta es una excusa frecuente en
ambientes académicos,
empresariales o profesionales, e
incluso eclesiales. […] Nadie puede
sentirse exceptuado de la
preocupación por los pobres y por la



justicia social» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 201). 

Es urgente encontrar nuevos
caminos que puedan ir más allá del
marco de aquellas políticas sociales
«concebidas como una política hacia
los pobres pero nunca con los pobres,
nunca de los pobres y mucho menos
inserta en un proyecto que
reunifique a los pueblos» (Carta enc. 
Fratelli tutti, 169). En cambio, es
necesario tender a asumir la actitud
del Apóstol que podía escribir a los
corintios: «No se trata de que ustedes
sufran necesidad para que otros
vivan en la abundancia, sino de que
haya igualdad» (2 Co 8,13).

8. Hay una paradoja que hoy como
en el pasado es difícil de aceptar,
porque contrasta con la lógica
humana: hay una pobreza que
enriquece. Haciendo referencia a la
“gracia” de Jesucristo, Pablo quiere
confirmar lo que Él mismo predicó,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#169


es decir, que la verdadera riqueza no
consiste en acumular «tesoros en la
tierra, donde la polilla y la
herrumbre los consumen, y los
ladrones perforan las paredes y los
roban» (Mt 6,19), sino en el amor
recíproco que nos hace llevar las
cargas los unos de los otros para que
nadie quede abandonado o excluido. 

La experiencia de debilidad y
limitación que hemos vivido en los
últimos años, y ahora la tragedia de
una guerra con repercusiones
globales, nos debe enseñar algo
decisivo: no estamos en el mundo
para sobrevivir, sino para que a
todos se les permita tener una vida
digna y feliz. El mensaje de Jesús nos
muestra el camino y nos hace
descubrir que hay una pobreza que
humilla y mata, y hay otra pobreza,
la suya, que nos libera y nos hace
felices.



La pobreza que mata es la miseria,
hija de la injusticia, la explotación, la
violencia y la injusta distribución de
los recursos. Es una pobreza
desesperada, sin futuro, porque la
impone la cultura del descarte que
no ofrece perspectivas ni salidas. Es
la miseria que, mientras constriñe a
la condición de extrema pobreza,
también afecta la dimensión
espiritual que, aunque a menudo sea
descuidada, no por esto no existe o
no cuenta. 

Cuando la única ley es la del cálculo
de las ganancias al final del día,
entonces ya no hay freno para pasar
a la lógica de la explotación de las
personas: los demás son sólo medios.
No existen más salarios justos, horas
de trabajo justas, y se crean nuevas
formas de esclavitud, sufridas por
personas que no tienen otra
alternativa y deben aceptar esta
venenosa injusticia con tal de
obtener lo mínimo para su sustento.



La pobreza que libera, en cambio, es
la que se nos presenta como una
elección responsable para aligerar el
lastre y centrarnos en lo esencial. De
hecho, se puede encontrar fácilmente
esa sensación de insatisfacción que
muchos experimentan, porque
sienten que les falta algo importante
y van en su búsqueda como errantes
sin una meta. Deseosos de encontrar
lo que pueda satisfacerlos, tienen
necesidad de orientarse hacia los
pequeños, los débiles, los pobres
para comprender finalmente aquello
de lo que verdaderamente tenían
necesidad. 

El encuentro con los pobres permite
poner fin a tantas angustias y miedos
inconsistentes, para llegar a lo que
realmente importa en la vida y que
nadie nos puede robar: el amor
verdadero y gratuito. Los pobres, en
realidad, antes que ser objeto de
nuestra limosna, son sujetos que nos



ayudan a liberarnos de las ataduras
de la inquietud y la superficialidad.

Un padre y doctor de la Iglesia, san
Juan Crisóstomo, en cuyos escritos se
encuentran fuertes denuncias contra
el comportamiento de los cristianos
hacia los más pobres, escribió: «Si no
puedes creer que la pobreza te
enriquece, piensa en tu Señor y deja
de dudar de esto. Si Él no hubiera
sido pobre, tú no serías rico; esto es
extraordinario, que de la pobreza
surgió abundante riqueza. Pablo
quiere decir aquí con “riquezas” el
conocimiento de la piedad, la
purificación de los pecados, la
justicia, la santificación y otras mil
cosas buenas que nos han sido dadas
ahora y siempre. Todo esto lo
tenemos gracias a la
pobreza» (Homilías sobre la II Carta
a los Corintios, 17,1).

9. El texto del Apóstol al que se
refiere esta VI Jornada Mundial de los



Pobres presenta la gran paradoja de
la vida de fe: la pobreza de Cristo nos
hace ricos. Si Pablo pudo dar esta
enseñanza —y la Iglesia difundirlo y
testimoniarlo a lo largo de los siglos
— es porque Dios, en su Hijo Jesús,
eligió y siguió este camino. 

Si Él se hizo pobre por nosotros,
entonces nuestra misma vida se
ilumina y se transforma, y adquiere
un valor que el mundo no conoce ni
puede dar. La riqueza de Jesús es su
amor, que no se cierra a nadie y va al
encuentro de todos, especialmente de
los que son marginados y privados
de lo necesario. Por amor se despojó
a sí mismo y asumió la condición
humana. Por amor se hizo siervo
obediente, hasta morir y morir en la
cruz (cf. Flp 2,6-8). Por amor se hizo
«pan de Vida» (Jn 6,35), para que a
nadie le falte lo necesario y pueda
encontrar el alimento que nutre para
la vida eterna. 



También en nuestros días parece
difícil, como lo fue entonces para los
discípulos del Señor, aceptar esta
enseñanza (cf. Jn 6,60); pero la
palabra de Jesús es clara. Si
queremos que la vida venza a la
muerte y la dignidad sea rescatada
de la injusticia, el camino es el suyo:
es seguir la pobreza de Jesucristo,
compartiendo la vida por amor,
partiendo el pan de la propia
existencia con los hermanos y
hermanas, empezando por los más
pequeños, los que carecen de lo
necesario, para que se cree la
igualdad, se libere a los pobres de la
miseria y a los ricos de la vanidad,
ambos sin esperanza.

10. El pasado 15 de mayo canonicé al
hermano Charles de Foucauld, un
hombre que, nacido rico, renunció a
todo para seguir a Jesús y hacerse
con Él pobre y hermano de todos. Su
vida eremítica, primero en Nazaret y
luego en el desierto del Sahara,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2022/5/15/canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2022/5/15/canonizzazione.html


hecha de silencio, oración y
compartir, es un testimonio ejemplar
de la pobreza cristiana. Nos hará
bien meditar en estas palabras suyas:
«No despreciemos a los pobres, a los
pequeños, a los trabajadores; ellos no
sólo son nuestros hermanos en Dios,
sino que son también aquellos que
del modo más perfecto imitan a Jesús
en su vida exterior. Ellos nos
representan perfectamente a Jesús, el
Obrero de Nazaret. Son los
primogénitos entre los elegidos, los
primeros llamados a la cuna del
Salvador. Fueron la compañía
habitual de Jesús, desde su
nacimiento hasta su muerte […].
Honrémoslos, honremos en ellos las
imágenes de Jesús y de sus santos
padres […]. Tomemos para nosotros
[la condición] que Él tomó para sí
mismo […]. No dejemos nunca de ser
pobres en todo, hermanos de los
pobres, compañeros de los pobres,
seamos los más pobres de los pobres
como Jesús, y como Él amemos a los



pobres y rodeémonos de ellos» ( 
Comentario al Evangelio de Lucas,
Meditación 263) [1]. Para el hermano
Charles estas no fueron sólo
palabras, sino un estilo de vida
concreto, que lo llevó a compartir
con Jesús el don de la vida misma.

Que esta VI Jornada Mundial de los
Pobres se convierta en una
oportunidad de gracia, para hacer un
examen de conciencia personal y
comunitario, y preguntarnos si la
pobreza de Jesucristo es nuestra fiel
compañera de vida.

Roma, San Juan de Letrán, 13 de junio
de 2022, Memoria de san Antonio de
Padua.

FRANCISCO

[1] Meditación n. 263 sobre Lc 2,8-20:
C. DE FOUCAULD, La Bonté de Dieu.
Méditations sur les saints Evangiles
(1), Nouvelle Cité, Montrouge 1996,
214-216.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/20220613-messaggio-vi-giornatamondiale-poveri-2022.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/20220613-messaggio-vi-giornatamondiale-poveri-2022.html#_ftnref1


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/jornada-
mundial-pobres-2022/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-pobres-2022/
https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-pobres-2022/
https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-pobres-2022/

	Mensaje para la VI Jornada Mundial de los Pobres (2022)

