opusdei.org

Vence la indiferencia
y conquista la paz

Mensaje del Papa Francisco
para la XLIX Jornada Mundial
de la Paz (1 de enero de 2016)

24/12/2015

1. Dios no es indiferente. A Dios le
importa la humanidad, Dios no la
abandona.

Al comienzo del nuevo afio, quisiera
acompafar con esta profunda
conviccion los mejores deseos de
abundantes bendiciones y de paz, en
el signo de la esperanza, para el



futuro de cada hombre y cada mujer,
de cada familia, pueblo y nacion del
mundo, asi como para los Jefes de
Estado y de Gobierno y de los
Responsables de las religiones. Por
tanto, no perdamos la esperanza de
que 2016 nos encuentre a todos firme
y confiadamente comprometidos, en
realizar la justicia y trabajar por la
paz en los diversos ambitos. Si, la paz
es don de Dios y obra de los hombres.
La paz es don de Dios, pero confiado
a todos los hombres y a todas las
mujeres, llamados a llevarlo a la
practica.

Custodiar las razones de la
esperanza

2. Las guerras y los atentados
terroristas, con sus tragicas
consecuencias, los secuestros de
personas, las persecuciones por
motivos étnicos o religiosos, las
prevaricaciones, han marcado de
hecho el afio pasado, de principio a



fin, multiplicAndose dolorosamente
en muchas regiones del mundo,
hasta asumir las formas de la que
podria llamar una «tercera guerra
mundial en fases». Pero algunos
acontecimientos de los afios pasados
y del afio apenas concluido me
invitan, en la perspectiva del nuevo
ano, a renovar la exhortacion a no
perder la esperanza en la capacidad
del hombre de superar el mal, con la
gracia de Dios, y a no caer en la
resignacion y en la indiferencia. Los
acontecimientos a los que me refiero
representan la capacidad de la
humanidad de actuar con
solidariedad, mas alla de los
intereses individualistas, de la apatia
y de la indiferencia ante las
situaciones criticas.

Quisiera recordar entre dichos
acontecimientos el esfuerzo
realizado para favorecer el
encuentro de los lideres mundiales
en el ambito de la COP 21, con la



finalidad de buscar nuevas vias para
afrontar los cambios climaticos y
proteger el bienestar de la Tierra,
nuestra casa comun. Esto nos remite
a dos eventos precedentes de
caracter global: La Conferencia
Mundial de Addis Abeba para
recoger fondos con el objetivo de un
desarrollo sostenible del mundo, y la
adopcion por parte de las Naciones
Unidas de la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible, con el objetivo
de asegurar para ese afio una
existencia mas digna para todos,
sobre todo para las poblaciones
pobres del planeta.

El afio 2015 ha sido también especial
para la Iglesia, al haberse celebrado
el 50 aniversario de la publicacion de
dos documentos del Concilio
Vaticano II que expresan de modo
muy elocuente el sentido de
solidaridad de la Iglesia con el
mundo. El papa Juan XXIII, al inicio
del Concilio, quiso abrir de par en



par las ventanas de la Iglesia para
que fuese mas abierta la
comunicacion entre ella y el mundo.
Los dos documentos, Nostra aetate y
Gaudium et spes, son expresiones
emblematicas de la nueva relacion
de diadlogo, solidaridad y
acompafiamiento que la Iglesia
pretendia introducir en la
humanidad. En la Declaracion Nostra
aetate, la Iglesia ha sido llamada a
abrirse al didlogo con las expresiones
religiosas no cristianas. En la
Constitucion pastoral Gaudium et
spes, desde el momento que «los
g0z0s y las esperanzas, las tristezas y
las angustias de los hombres de
nuestro tiempo, sobre todo de los
pobres y de cuantos sufren, son a la
vez gozos y esperanzas, tristezas y
angustias de los discipulos de
Cristo»[1], la Iglesia deseaba
instaurar un didlogo con la familia
humana sobre los problemas del
mundo, como signo de solidaridad y
de respetuoso afecto[2].


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn2

En esta misma perspectiva, con el
Jubileo de la Misericordia, deseo
invitar a la Iglesia a rezar y trabajar
para que todo cristiano pueda
desarrollar un corazén humilde y
compasivo, capaz de anunciar y
testimoniar la misericordia, de
«perdonar y de dar», de abrirse «a
cuantos viven en las mas
contradictorias periferias
existenciales, que con frecuencia el
mundo moderno dramaticamente
crear, sin caer «en la indiferencia
que humilla, en la habitualidad que
anestesia el animo e impide
descubrir la novedad, en el cinismo
que destruye»[3].

Hay muchas razones para creer en la
capacidad de la humanidad que
actua conjuntamente en solidaridad,
en el reconocimiento de la propia
interconexion e interdependencia,
preocupandose por los miembros
mas fragiles y la proteccion del bien
comun. Esta actitud de


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn3

corresponsabilidad solidaria esta en
la raiz de la vocacion fundamental a
la fraternidad y a la vida comun. La
dignidad y las relaciones
interpersonales nos constituyen
como seres humanos, queridos por
Dios a su imagen y semejanza. Como
creaturas dotadas de inalienable
dignidad, nosotros existimos en
relacion con nuestros hermanos y
hermanas, ante los que tenemos una
responsabilidad y con los cuales
actuamos en solidariedad. Fuera de
esta relacion, seriamos menos
humanos. Precisamente por eso, la
indiferencia representa una
amenaza para la familia humana.
Cuando nos encaminamos por un
nuevo ano, deseo invitar a todos a
reconocer este hecho, para vencer la
indiferencia y conquistar la paz.

Algunas formas de indiferencia

3. Es cierto que la actitud del
indiferente, de quien cierra el



corazon para no tomar en
consideracion a los otros, de quien
cierra los ojos para no ver aquello
que lo circunda o se evade para no
ser tocado por los problemas de los
demas, caracteriza una tipologia
humana bastante difundida y
presente en cada época de la historia.
Pero en nuestros dias, esta tipologia
ha superado decididamente el
ambito individual para asumir una
dimension global y producir el
fenomeno de la «globalizacion de la
indiferencia».

La primera forma de indiferencia en
la sociedad humana es la
indiferencia ante Dios, de la cual
brota también la indiferencia ante el
projimo y ante lo creado. Esto es uno
de los graves efectos de un falso
humanismo y del materialismo
practico, combinados con un
pensamiento relativista y nihilista. El
hombre piensa ser el autor de si
mismo, de la propia vida y de la



sociedad; se siente autosuficiente;
busca no sélo reemplazar a Dios, sino
prescindir completamente de él. Por
consiguiente, cree que no debe nada
a nadie, excepto a si mismo, y
pretende tener sélo derechos[4].
Contra esta autocomprension
erronea de la persona, Benedicto XVI
recordaba que ni el hombre ni su
desarrollo son capaces de darse su
significado ultimo por si mismo[5];y,
precedentemente, Pablo VI habia
afirmado que «no hay, pues, mas que
un humanismo verdadero que se
abre a lo Absoluto, en el
reconocimiento de una vocacion, que
da la idea verdadera de la vida
humana»[6].

La indiferencia ante el projimo
asume diferentes formas. Hay quien
esta bien informado, escucha la
radio, lee los periddicos o ve
programas de television, pero lo hace
de manera frivola, casi por mera
costumbre: estas personas conocen


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn6

vagamente los dramas que afligen a
la humanidad pero no se sienten
comprometidas, no viven la
compasion. Esta es la actitud de
quien sabe, pero tiene la mirada, la
mente y la accion dirigida hacia si
mismo. Desgraciadamente, debemos
constatar que el aumento de las
informaciones, propias de nuestro
tiempo, no significa de por si un
aumento de atencion a los
problemas, si no va acompariado por
una apertura de las conciencias en
sentido solidario[7]. Mds aun, esto
puede comportar una cierta
saturacion que anestesia y, en cierta
medida, relativiza la gravedad de los
problemas. «Algunos simplemente se
regodean culpando a los pobresy a
los paises pobres de sus propios
males, con indebidas
generalizaciones, y pretenden
encontrar la solucion en una
“educacion” que los tranquilice y los
convierta en seres domesticados e
inofensivos. Esto se vuelve todavia


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn7

mas irritante si los excluidos ven
crecer ese cancer social que es la
corrupcion profundamente
arraigada en muchos paises —en sus
gobiernos, empresarios e
instituciones—, cualquiera que sea la
ideologia politica de los
gobernantes»[8].

La indiferencia se manifiesta en
otros casos como falta de atencion
ante la realidad circunstante,
especialmente la mas lejana. Algunas
personas prefieren no buscar, no
informarse y viven su bienestar y su
comodidad indiferentes al grito de
dolor de la humanidad que sufre.
Casi sin darnos cuenta, nos hemos
convertido en incapaces de sentir
compasion por los otros, por sus
dramas; no nos interesa
preocuparnos de ellos, como si
aquello que les acontece fuera una
responsabilidad que nos es ajena,
que no nos compete[9]. «Cuando
estamos bien y nos sentimos a gusto,


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn9

nos olvidamos de los demas (algo que
Dios Padre no hace jamas), no nos
interesan sus problemas, ni sus
sufrimientos, ni las injusticias que
padecen... Entonces nuestro corazon
cae en la indiferencia: yo estoy
relativamente bien y a gusto, y me
olvido de quienes no estan bien»[10].

Al vivir en una casa comun, no
podemos dejar de interrogarnos
sobre su estado de salud, como he
intentado hacer en la Laudato si’. La
contaminacion de las aguas y del
aire, la explotacion indiscriminada
de los bosques, la destruccion del
ambiente, son a menudo fruto de la
indiferencia del hombre respecto a
los demas, porque todo esta
relacionado. Como también el
comportamiento del hombre con los
animales influye sobre sus relaciones
con los demas[11], por no hablar de
quien se permite hacer en otra parte
aquello que no osa hacer en su
propia casa[12].


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn12

En estos y en otros casos, la
indiferencia provoca sobre todo
cerrazon y distanciamiento, y
termina de este modo contribuyendo
a la falta de paz con Dios, con el
projimo y con la creacion.

La paz amenazada por la
indiferencia globalizada

4. La indiferencia ante Dios supera la
esfera intima y espiritual de cada
persona y alcanza a la esfera publica
y social. Como afirmaba Benedicto
XVI, «existe un vinculo intimo entre
la glorificacion de Dios y la paz de los
hombres sobre la tierra»[13]. En
efecto, «sin una apertura a la
trascendencia, el hombre cae
facilmente presa del relativismo,
resultandole dificil actuar de acuerdo
con la justicia y trabajar por la
paz»[14]. El olvido y la negacion de
Dios, que llevan al hombre a no
reconocer alguna norma por encima
de siy a tomar solamente a si mismo


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn13
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn14

como norma, han producido
crueldad y violencia sin medida[15].

En el plano individual y comunitario,
la indiferencia ante el projimo, hija
de la indiferencia ante Dios, asume el
aspecto de inercia y
despreocupacion, que alimenta el
persistir de situaciones de injusticia y
grave desequilibrio social, los cuales,
a su vez, pueden conducir a
conflictos o, en todo caso, generar un
clima de insatisfaccion que corre el
riesgo de terminar, antes o despueés,
en violencia e inseguridad.

En este sentido la indiferencia, y la
despreocupacion que se deriva,
constituyen una grave falta al deber
que tiene cada persona de contribuir,
en la medida de sus capacidadesy
del papel que desemperia en la
sociedad, al bien comun, de modo
particular a la paz, que es uno de los
bienes mas preciosos de la
humanidad[16].


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn15
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn16

Cuando afecta al plano institucional,
la indiferencia respecto al otro, a su
dignidad, a sus derechos
fundamentales y a su libertad, unida
a una cultura orientada a la ganancia
y al hedonismo, favorece, y a veces
justifica, actuaciones y politicas que
terminan por constituir amenazas a
la paz. Dicha actitud de indiferencia
puede llegar también a justificar
algunas politicas economicas
deplorables, premonitoras de
injusticias, divisiones y violencias,
con vistas a conseguir el bienestar
propio o el de la nacion. En efecto, no
es raro que los proyectos econémicos
y politicos de los hombres tengan
como objetivo conquistar o mantener
el poder y la riqueza, incluso a costa
de pisotear los derechos y las
exigencias fundamentales de los
otros. Cuando las poblaciones se ven
privadas de sus derechos
elementares, como el alimento, el
agua, la asistencia sanitaria o el



trabajo, se sienten tentadas a
tomarselos por la fuerza[17].

Ademas, la indiferencia respecto al
ambiente natural, favoreciendo la
deforestacion, la contaminacion y las
catastrofes naturales que
desarraigan comunidades enteras de
su ambiente de vida, forzandolas a la
precariedad y a la inseguridad, crea
nuevas pobrezas, nuevas situaciones
de injusticia de consecuencias a
menudo nefastas en términos de
seguridad y de paz social. {Cuantas
guerras ha habido y cuantas se
combatiran aun a causa de la falta de
recursos o para satisfacer a la
insaciable demanda de recursos
naturales?[18]

De la indiferencia a la
misericordia: la conversion del
corazon

5. Hace un afio, en el Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz «no mas
esclavos, sino hermanos», me referi


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn17
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn18
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html

al primer icono biblico de la
fraternidad humana, la de Cain y
Abel (cf. Gn 4,1-16), y 1o hice para
llamar la atencion sobre el modo en
que fue traicionada esta primera
fraternidad. Cain y Abel son
hermanos. Provienen los dos del
mismo vientre, son iguales en
dignidad, y creados a imagen y
semejanza de Dios; pero su
fraternidad creacional se rompe.
«Cain, ademas de no soportar a su
hermano Abel, 1o mata por envidia
cometiendo el primer
fratricidio»[19]. El fratricidio se
convierte en paradigma de la
traicion, y el rechazo por parte de
Cain a la fraternidad de Abel es la
primera ruptura de las relaciones de
hermandad, solidaridad y respeto
mutuo.

Dios interviene entonces para llamar
al hombre a la responsabilidad ante
su semejante, como hizo con Adany
Eva, los primeros padres, cuando


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn19

rompieron la comunion con el
Creador. «El Sefior dijo a Cain:
“Donde esta Abel, tu hermano?
Respondio Cain: “No sé; ¢soy yo el
guardidn de mi hermano?”. El Sefior
le replicd: ¢Qué has hecho? La sangre
de tu hermano me esta gritando
desde el suelo”» (Gn 4,9-10).

Cain dice que no sabe lo que le ha
sucedido a su hermano, dice que no
es su guardian. No se siente
responsable de su vida, de su suerte.
No se siente implicado. Es
indiferente ante su hermano, a pesar
de que ambos estén unidos por el
mismo origen. {Qué tristeza! jQué
drama fraterno, familiar, humano!
Esta es la primera manifestacion de
la indiferencia entre hermanos. En
cambio, Dios no es indiferente: la
sangre de Abel tiene gran valor ante
sus ojos y pide a Cain que rinda
cuentas de ella. Por tanto, Dios se
revela desde el inicio de la
humanidad como Aquel que se



interesa por la suerte del hombre.
Cuando mas tarde los hijos de Israel
estan bajo la esclavitud en Egipto,
Dios interviene nuevamente. Dice a
Moisés: «He visto la opresion de mi
pueblo en Egipto y he oido sus quejas
contra los opresores; conozco sus
sufrimientos. He bajado a liberarlo
de los egipcios, a sacarlo de esta
tierra, para llevarlo a una tierra fértil
y espaciosa, tierra que mana leche y
miel» (Ex 3,7-8). Es importante
destacar los verbos que describen la
intervencién de Dios: Fl ve, oye,
conoce, baja, libera. Dios no es
indiferente. Esta atento y actua.

Del mismo modo, Dios, en su Hijo
Jesus, ha bajado entre los hombres,
se ha encarnado y se ha mostrado
solidario con la humanidad en todo,
menos en el pecado. Jesus se
identificaba con la humanidad: «el
primogeénito entre muchos
hermanos» (Rm8,29). £l no se
limitaba a ensefiar a la



muchedumbre, sino que se
preocupaba de ella, especialmente
cuando la veia hambrienta (cf. Mc
6,34-44) o desocupada (cf. Mt 20,3).
Su mirada no estaba dirigida
solamente a los hombres, sino
también a los peces del mar, a las
aves del cielo, a las plantas y a los
arboles, pequefios y grandes:
abrazaba a toda la creacion.
Ciertamente, él ve, pero no se limita
a esto, puesto que toca a las
personas, habla con ellas, actia en su
favor y hace el bien a quien se
encuentra en necesidad. No solo, sino
que se deja conmover y llora (cf. Jn
11,33-44). Y actua para poner fin al
sufrimiento, a la tristeza, a la miseria
y a la muerte.

Jesus nos ensefia a ser
misericordiosos como el Padre (cf. Lc
6,36). En la parabola del buen
samaritano (cf. Lc 10,29-37) denuncia
la omision de ayuda frente a la
urgente necesidad de los semejantes:



«]o vio y paso de largo» (cf. Lc
6,31.32). De la misma manera,
mediante este ejemplo, invita a sus
oyentes, y en particular a sus
discipulos, a que aprendan a
detenerse ante los sufrimientos de
este mundo para aliviarlos, ante las
heridas de los demas para curarlas,
con los medios que tengan,
comenzando por el propio tiempo, a
pesar de tantas ocupaciones. En
efecto, la indiferencia busca a
menudo pretextos: el cumplimiento
de los preceptos rituales, la cantidad
de cosas que hay que hacer, los
antagonismos que nos alejan los
unos de los otros, los prejuicios de
todo tipo que nos impiden hacernos
projimo.

La misericordia es el corazén de
Dios. Por ello debe ser también el
corazon de todos los que se
reconocen miembros de la Unica
gran familia de sus hijos; un corazon
que bate fuerte alli donde la dignidad



humana —reflejo del rostro de Dios
en sus creaturas— esté en juego.
Jesus nos advierte: el amor a los
demas —los extranjeros, los
enfermos, los encarcelados, los que
no tienen hogar, incluso los
enemigos— es la medida con la que
Dios juzgara nuestras acciones. De
esto depende nuestro destino eterno.
No es de extrafiar que el apdstol
Pablo invite a los cristianos de Roma
a alegrarse con los que se alegrany a
llorar con los que lloran (cf.Rm
12,15), o que aconseje a los de
Corinto organizar colectas como
signo de solidaridad con los
miembros de la Iglesia que sufren
(cf. 1 Co 16,2-3). Y san Juan escribe:
«S1uno tiene bienes del mundo vy,
viendo a su hermano en necesidad, le
cierra sus entrafas, como va a estar
en €l el amor de Dios?» (1 Jn 3,17; cf.
St 2,15-16).

Por eso «es determinante para la
Iglesia y para la credibilidad de su



anuncio que ella viva y testimonie en
primera persona la misericordia. Su
lenguaje y sus gestos deben
transmitir misericordia para
penetrar en el corazon de las
personas y motivarlas a reencontrar
el camino de vuelta al Padre. La
primera verdad de la Iglesia es el
amor de Cristo. De este amor, que
llega hasta el perddn y al don de si, la
Iglesia se hace sierva y mediadora
ante los hombres. Por tanto, donde la
Iglesia esté presente, alli debe ser
evidente la misericordia del Padre.
En nuestras parroquias, en las
comunidades, en las asociaciones y
movimientos, en fin, dondequiera
que haya cristianos, cualquiera
deberia poder encontrar un oasis de
misericordia»[20].

También nosotros estamos llamados
a que el amor, la compasion, la
misericordia y la solidaridad sean
nuestro verdadero programa de vida,
un estilo de comportamiento en


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn20

nuestras relaciones de los unos con
los otros[21]. Esto pide la conversion
del corazon: que la gracia de Dios
transforme nuestro corazon de
piedra en un corazon de carne (cf. Ez
36,26), capaz de abrirse a los otros
con auténtica solidariedad. Esta es
mucho mas que un «sentimiento
superficial por los males de tantas
personas, cercanas o lejanas»[22]. La
solidaridad «es la determinacion
firme y perseverante de empefarse
por el bien comun; es decir, por el
bien de todos y cada uno, para que
todos seamos verdaderamente
responsables de todos»[23], porque la
compasion surge de la fraternidad.

Asi entendida, la solidaridad
constituye la actitud moral y social
que mejor responde a la toma de
conciencia de las heridas de nuestro
tiempo y de la innegable
interdependencia que aumenta cada
vez mas, especialmente en un mundo
globalizado, entre la vida de la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn21
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn22
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn23

persona y de su comunidad en un
determinado lugar, asi como la de los
demads hombres y mujeres del resto
del mundo[24].

Promover una cultura de
solidaridad y misericordia para
vencer la indiferencia

6. La solidaridad como virtud moral
y actitud social, fruto de la
conversion personal, exige el
compromiso de todos aquellos que
tienen responsabilidades educativas
y formativas.

En primer lugar me dirijo a las
familias, llamadas a una mision
educativa primaria e imprescindible.
Ellas constituyen el primer lugar en
el que se viven y se transmiten los
valores del amor y de la fraternidad,
de la convivencia y del compartir, de
la atencion y del cuidado del otro.
Ellas son también el ambito
privilegiado para la transmision de la
fe desde aquellos primeros simples


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn24

gestos de devocion que las madres
ensefian a los hijos[25].

Los educadores y los formadores
que, en la escuela o en los diferentes
centros de asociacion infantil y
juvenil, tienen la ardua tarea de
educar a los nifios y jovenes, estan
llamados a tomar conciencia de que
su responsabilidad tiene que ver con
las dimensiones morales, espirituales
y sociales de la persona. Los valores
de la libertad, del respeto reciproco y
de la solidaridad se transmiten desde
la mas tierna infancia. Dirigiéndose a
los responsables de las instituciones
que tienen responsabilidades
educativas, Benedicto XVI afirmaba:
«Que todo ambiente educativo sea un
lugar de apertura al otroy a lo
transcendente; lugar de didlogo, de
cohesion y de escucha, en el que el
joven se sienta valorado en sus
propias potencialidades y riqueza
interior, y aprenda a apreciar a los
hermanos. Que ensefie a gustar la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn25

alegria que brota de vivir dia a dia la
caridad y la compasion por el
projimo, y de participar activamente
en la construccion de una sociedad
mas humana y fraterna»[26].

Quienes se dedican al mundo de la
cultura y de los medios de
comunicacion social tienen también
una responsabilidad en el campo de
la educacion y la formacion,
especialmente en la sociedad
contemporanea, en la que el acceso a
los instrumentos de formacion y de
comunicacion esta cada vez mas
extendido. Su cometido es sobre todo
el de ponerse al servicio de la verdad
y no de intereses particulares. En
efecto, los medios de comunicacion
«no solo informan, sino que también
forman el espiritu de sus
destinatarios y, por tanto, pueden dar
una aportacion notable a la
educacion de los jovenes. Es
importante tener presente que los
lazos entre educacion y


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn26

comunicacion son muy estrechos: en
efecto, la educacion se produce
mediante la comunicacion, que
influye positiva o negativamente en
la formacion de la persona»[27].
Quienes se ocupan de la cultura y los
medios deberian también vigilar
para que el modo en el que se
obtienen y se difunden las
informaciones sea siempre
juridicamente y moralmente licito.

La paz: fruto de una cultura de
solidariedad, misericordia y
compasion

7. Conscientes de la amenaza de la
globalizacion de la indiferencia, no
podemos dejar de reconocer que, en
el escenario descrito anteriormente,
se dan también numerosas
iniciativas y acciones positivas que
testimonian la compasion, la
misericordia y la solidaridad de las
que el hombre es capaz.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn27

Quisiera recordar algunos ejemplos
de actuaciones loables, que
demuestran como cada uno puede
vencer la indiferencia si no aparta la
mirada de su préjimo, y que
constituyen buenas practicas en el
camino hacia una sociedad mas
humana.

Hay muchas organizaciones no
gubernativas y asociaciones
caritativas dentro de la Iglesia, y
fuera de ella, cuyos miembros, con
ocasion de epidemias, calamidades o
conflictos armados, afrontan fatigas
y peligros para cuidar a los heridos y
enfermos, como también para
enterrar a los difuntos. Junto a ellos,
deseo mencionar a las personasy a
las asociaciones que ayudan a los
emigrantes que atraviesan desiertos
y surcan los mares en busca de
mejores condiciones de vida. Estas
acciones son obras de misericordia,
corporales y espirituales, sobre las



que seremos juzgados al término de
nuestra vida.

Me dirijo también a los periodistas y
fotégrafos que informan a la opinion
publica sobre las situaciones dificiles
que interpelan las conciencias, y a
los que se baten en defensa de los
derechos humanos, sobre todo de las
minorias étnicas y religiosas, de los
pueblos indigenas, de las mujeres y
de los nifios, asi como de todos
aquellos que viven en condiciones de
mayor vulnerabilidad. Entre ellos
hay también muchos sacerdotes y
misioneros que, como buenos
pastores, permanecen junto a sus
fieles y los sostienen a pesar de los
peligros y dificultades, de modo
particular durante los conflictos
armados.

Ademas, numerosas familias, en
medio de tantas dificultades
laborales y sociales, se esfuerzan
concretamente en educar a sus hijos



«contracorriente», con tantos
sacrificios, en los valores de la
solidaridad, la compasion y la
fraternidad. Muchas familias abren
Sus corazones y sus casas a quien
tiene necesidad, como los refugiados
y los emigrantes. Deseo agradecer
particularmente a todas las personas,
las familias, las parroquias, las
comunidades religiosas, 1os
monasterios y los santuarios, que
han respondido rapidamente a mi
llamamiento a acoger una familia de
refugiados[28].

Por ultimo, deseo mencionar a los
jovenes que se unen para realizar
proyectos de solidaridad, y a todos
aquellos que abren sus manos para
ayudar al préjimo necesitado en sus
ciudades, en su pais o en otras
regiones del mundo. Quiero
agradecer y animar a todos aquellos
que se trabajan en acciones de este
tipo, aunque no se les dé publicidad:
su hambre y sed de justicia sera


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn28

saciada, su misericordia hara que
encuentren misericordia y, como
trabajadores de la paz, seran
llamados hijos de Dios (cf. Mt 5,6-9).

La paz en el signo del Jubileo de la
Misericordia

8. En el espiritu del Jubileo de la
Misericordia, cada uno esta llamado
a reconocer como se manifiesta la
indiferencia en la propia vida, y a
adoptar un compromiso concreto
para contribuir a mejorar la realidad
donde vive, a partir de la propia
familia, de su vecindario o el
ambiente de trabajo.

Los Estados estan llamados también
a hacer gestos concretos, actos de
valentia para con las personas mas
fragiles de su sociedad, como los
encarcelados, los emigrantes, los
desempleados y los enfermos.

Por lo que se refiere a los detenidos,
en muchos casos es urgente que se



adopten medidas concretas para
mejorar las condiciones de vida en
las carceles, con una atencion
especial para quienes estan
detenidos en espera de juicio[29],
teniendo en cuenta la finalidad
reeducativa de la sancion penal y
evaluando la posibilidad de
introducir en las legislaciones
nacionales penas alternativas a la
prision. En este contexto, deseo
renovar el llamamiento a las
autoridades estatales para abolir la
pena de muerte alli donde esta
todavia en vigor, y considerar la
posibilidad de una amnistia.

Respecto a los emigrantes, quisiera
dirigir una invitacidn a repensar las
legislaciones sobre los emigrantes,
para que estén inspiradas en la
voluntad de acogida, en el respeto de
los reciprocos deberes y
responsabilidades, y puedan facilitar
la integracion de los emigrantes. En
esta perspectiva, se deberia prestar


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn29

una atencion especial a las
condiciones de residencia de los
emigrantes, recordando que la
clandestinidad corre el riesgo de
arrastrarles a la criminalidad.

Deseo, ademas, en este Afio jubilar,
formular un llamamiento urgente a
los responsables de los Estados para
hacer gestos concretos en favor de
nuestros hermanos y hermanas que
sufren por la falta de trabajo, tierray
techo. Pienso en la creacion de
puestos de trabajo digno para
afrontar la herida social de la
desocupacion, que afecta a un gran
numero de familias y de jovenes y
tiene consecuencias gravisimas sobre
toda la sociedad. La falta de trabajo
incide gravemente en el sentido de
dignidad y en la esperanza, y puede
ser compensada solo parcialmente
por los subsidios, si bien necesarios,
destinados a los desempleados y a
sus familias. Una atencion especial
deberia ser dedicada a las mujeres —



desgraciadamente todavia
discriminadas en el campo del
trabajo— y a algunas categorias de
trabajadores, cuyas condiciones son
precarias o peligrosas y cuyas
retribuciones no son adecuadas a la
importancia de su mision social.

Por ultimo, quisiera invitar a realizar
acciones eficaces para mejorar las
condiciones de vida de los enfermos,
garantizando a todos el acceso a los
tratamientos médicos y a los
medicamentos indispensables para la
vida, incluida la posibilidad de
atencion domiciliaria.

Los responsables de los Estados,
dirigiendo la mirada mas alla de las
propias fronteras, también estan
llamados e invitados a renovar sus
relaciones con otros pueblos,
permitiendo a todos una efectiva
participacion e inclusion en la vida
de la comunidad internacional, para
que se llegue a la fraternidad



también dentro de la familia de las
naciones.

En esta perspectiva, deseo dirigir un
triple llamamiento para que se evite
arrastrar a otros pueblos a conflictos
0 guerras que destruyen no solo las
riquezas materiales, culturales y
sociales, sino también —y por mucho
tiempo— la integridad moral y
espiritual; para abolir o gestionar de
manera sostenible la deuda
internacional de los Estados mas
pobres; para la adoptar politicas de
cooperacion que, mas que doblegarse
a las dictaduras de algunas
ideologias, sean respetuosas de los
valores de las poblaciones locales y
que, en cualquier caso, no
perjudiquen el derecho fundamental
e inalienable de los nifios por nacer.

Confio estas reflexiones, junto con los
mejores deseos para el nuevo afo, a
la intercesion de Maria Santisima,
Madre atenta a las necesidades de la



humanidad, para que nos obtenga de
su Hijo Jesus, Principe de la Paz, el
cumplimento de nuestras suplicas y
la bendicion de nuestro compromiso
cotidiano en favor de un mundo
fraterno y solidario.

Vaticano, 8 de diciembre de 2015

Solemnidad de la Inmaculada
Concepcidn de la Santisima Virgen
Maria

Apertura del Jubileo Extraordinario
de la Misericordia

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 1.

[2] Cf. ibid., 3.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

[3] Bula de convocacion del Jubileo
extraordinario de la Misericordia
Misericordiae vultus, 14-15.

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta. enc.
Caritas in veritate, 43.

[5] Cf. ibid., 16.

[6] Carta. enc. Populorum progressio,
42.

[7] «La sociedad cada vez mas
globalizada nos hace mas cercanos,
pero no mas hermanos. La razon, por
si sola, es capaz de aceptar la
igualdad entre los hombres y de
establecer una convivencia civica
entre ellos, pero no consigue fundar
la hermandad» (Benedicto XVI, Carta.
enc. Caritas in veritate, 19).

[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 60.
[9] Cf. ibid., 54.

[10]Mensaje para la Cuaresma 2015.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html

[11] Cf. Carta. enc. Laudato si’, 92.
[12] Cf. ibid., 51.

[13] Discurso a los miembros del
Cuerpo Diplomatico acreditado ante
la Santa Sede (7 enero 2013).

[14]ibid.

[15] Cf. Benedicto XVI, Intervencion
durante la Jornada de reflexion,
didlogo y oracion por lapazy la
justicia en el mundo, Asis, 27 octubre
2011.

[16] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 217-237.

[17] «Pero hasta que no se reviertan
la exclusion y la inequidad dentro de
una sociedad y entre los distintos
pueblos sera imposible erradicar la
violencia. Se acusa de la violencia a
los pobres y a los pueblos pobres
pero, sin igualdad de oportunidades,
las diversas formas de agresion y de


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref15
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref17

guerra encontraran un caldo de
cultivo que tarde o temprano
provocara su explosion. Cuando la
sociedad —local, nacional o mundial
— abandona en la periferia una
parte de si misma, no habra
programas politicos ni recursos
policiales o de inteligencia que
puedan asegurar indefinidamente la
tranquilidad. Esto no sucede
solamente porque la inequidad
provoca la reaccion violenta de los
excluidos del sistema, sino porque el
sistema social y economico es injusto
en su raiz. Asi como el bien tiende a
comunicarse, el mal consentido, que
es la injusticia, tiende a expandir su
potencia dafina y a socavar
silenciosamente las bases de
cualquier sistema politico y social
por mas solido que parezca» (Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’, 31; 48.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#31
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48

[19]Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2015, 2.

[20] Bula de convocacion del Jubileo
extraordinario de la Misericordia
Misericordiae vultus, 12.

[21] Cf. ibid., 13.

[22] Juan Pablo II, Carta. enc.
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23]11bid.
[24] Cf. ibid.

[25] Cf. Catequesis durante la
Audiencia general (7 enero 2015).

[26] Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2012, 2.

[27] Ibid.

[28] Cf. Angelus (6 septiembre 2015).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref21
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref22
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref23
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref24
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref26
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref27
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref28
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html

[29] Cf. Discurso a una delegacion de
la Asociacion internacional de
derecho penal (23 octubre 2014).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/jornada-
mundial-paz-2016/ (06/02/2026)


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref29
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/jornada-mundial-paz-2016/

	Vence la indiferencia y conquista la paz

