
opusdei.org

La formación de un
gran relato sobre el
Opus Dei

Este artículo pretende explorar,
analizar e interpretar las
circunstancias que han
propiciado la formación de una
imagen del Opus Dei a lo largo
de su historia, centrándose en
la época de la España
franquista (1939-1975).

09/06/2023



Descarga, en PDF, el artículo La
formación de un gran relato sobre el
Opus Dei

Sumario

Introducción
Los grandes relatos y las
interpretaciones holísticas de la
realidad
El Opus Dei en el contexto del
catolicismo español de la
posguerra (1940-1944):
suspicacia ante la novedad
Recelos de las congregaciones
marianas (1940-1941)
Hostigamiento de la Falange
Española (1941-1944)
El Opus Dei en el contexto de la
evolución política del primer
franquismo (1942-1956)

• 
• 

• 

• 

• 

• 

https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf


El debate en torno a las
cátedras universitarias
(1940-1944)
La pugna entre las familias del
franquismo: falangistas y
tradicionalistas (1951-1956)
Los «tecnócratas» en el
gobierno y la presentación del
Opus Dei como grupo de poder
(1957-1966)
Culminación, globalización y
crisis del gran relato
(1967-1977)
Conclusiones

Abstract: Este artículo pretende
explorar, analizar e interpretar las
circunstancias que han propiciado la
formación de una imagen del Opus
Dei a lo largo de su historia,
centrándose en la época de la España
franquista (1939-1975). El objetivo
principal de esta investigación es
indagar las causas del contraste
entre la realidad del Opus Dei y la
imagen proyectada por ella, pero

• 

• 

• 

• 

• 



también profundizar en los procesos
que rigen este tipo de distorsiones,
tan propios de las sociedades
modernas y, más propiamente,
postmodernas. Se parte, por tanto, de
un interés temático (la imagen del
Opus Dei), y también metodológico y
teórico: el funcionamiento y la
divulgación de los grandes relatos en
las sociedades contemporáneas, así
como la proyección de realidades
sociales y culturales que se
manifiestan en ellos.

Keywords: Opus Dei – Grandes
relatos – Historiografía – España –
1939-1975.

The making of a great story about
Opus Dei in Spain (1939-1975): The
aim of this article is to investigate,
analyze and interpret the image of
Opus Dei, specially centered on the
period of Franco’s rule in Spain
(1939-1975). The principal objective
of the research is to look into the



causes of the contrast between the
reality of Opus Dei and the image
projected by it. A secondary objective
is to explore the processes which
govern these types of distortions,
that are so prevalent in modern
societies and indeed postmodern
societies. The article starts out by
studying this image of Opus Dei and
then proceeds to analyze how the
great stories of contemporary
societies function and are
disseminated, as well as the
projection of the cultural and social
realities that they convey.

Keywords: Opus Dei – Grand
Narrative – Historiography – Spain –
1939-1975.

Introducción

El Opus Dei es hoy día una
institución de la Iglesia con un



reconocido prestigio. Este respeto lo
ha ido ganando desde su fundación
en 1928 y se ha extendido tanto a los
ambientes eclesiásticos como civiles.
A lo largo de su historia ha recibido
muestras de aprecio y alabanzas
procedentes de los más diversos
lugares, ideologías, confesiones y
creencias religiosas. Su erección en
prelatura personal de la Iglesia
Católica, el 28 de noviembre de 1982,
adecuó su configuración jurídica a su
naturaleza, y una multitud de
personas acudió a Roma para las
ceremonias de beatificación (1992) y
canonización (2002) de su fundador.
Sin embargo, junto a esta imagen
positiva, ampliamente reconocida, se
ha ido desarrollando también otra
menos favorable, limitada a algunos
reducidos ambientes académicos,
editoriales y mediáticos, pero que
por su amplia resonancia ha tenido
en diversos momentos una notable
repercusión social.



Como historiador interesado en el
proceso de aproximación, acceso,
interpretación, escritura,
transmisión y recepción del pasado,
siempre me ha llamado la atención el
agudo contraste entre la realidad
histórica del Opus Dei y su universal
aceptación (que no ha cambiado
sustancialmente desde la fecha de su
fundación) y su imagen, que ha
variado enormemente según las
diversas épocas y lugares. Para
cualquiera que conozca
mínimamente la realidad histórica y
el itinerario jurídico del Opus Dei, no
deja de ser llamativa esta
discrepancia entre el hecho-en-sí y su
imagen re-creada.

Partiendo de la observación de este
fenómeno histórico-mediático, este
artículo pretende explorar las
circunstancias que han propiciado la
formación de una determinada
imagen del Opus Dei a lo largo de su
historia, centrándose en la época de



la España franquista (1939-1975). No
se trata, por tanto, propiamente de
un estudio sobre la naturaleza de
esta institución durante ese espacio y
tiempo, sino más bien de un análisis
de los mecanismos que han
articulado la percepción que la
sociedad ha proyectado sobre ella[1].
El artículo se pro-pone profundizar, a
nivel global y teórico, en los procesos
que rigen este tipo de distorsiones,
tan propios de las sociedades
modernas y, más propiamente,
postmodernas. Parto, por tanto, de
un interés temático (la imagen del
Opus Dei), pero también
metodológico y teórico (la
generación, la consolidación, y el
funcionamiento de los grandes
relatos en las sociedades
contemporáneas).

El Opus Dei ha experimentado
durante su singladura la emergencia
de dos imágenes contrapuestas. La
primera la presenta como una



realidad apostólica que ha
contribuido a la difusión de la vida
cristiana en medio del mundo, y
valora su compromiso con algunos
sectores claves en vistas al desarrollo
y progreso de la sociedad,
especialmente en el campo cultural y
educativo. La segunda la describe
como una organización
conservadora que aspira a adquirir
poder, y que, partiendo de una
primera configuración como grupo
de presión ideológica bajo la España
franquista, ha ido variando su
fisonomía para adaptarse a las
cambiantes circunstancias históricas.

Como consecuencia de esta segunda
imagen, se han generado en torno al
Opus Dei una serie de mitos,
deformaciones de la realidad, que
han creado a su vez todo un
complejo imaginario a su alrededor.
Los primeros puntos de fricción
están localizados en la posguerra
española, en los años cuarenta,



procedentes de algunos miembros de
instituciones religiosas en el ámbito
eclesiástico, y de la Falange Española
en el ámbito civil. En 1940, algunos
de los responsables de las
congregaciones marianas vieron en
Escrivá un competidor, e hicieron
todo lo posible por desacreditarlo,
acusándolo de hereje. En 1941 fue
presentada una denuncia ante el
Tribunal de Represión de la
Masonería, acusando a san Josemaría
y a la institución por él fundada de
masónica. En 1942, algunos
miembros de la Falange Española le
denunciaron como antifalangista y
enemigo, por tanto, del Alzamiento
que había dado lugar al
establecimiento del franquismo.
Como consecuencia, a principios de
los años cuarenta, el fundador del
Opus Dei atesoraba ya las denuncias
de hereje, masón, y traidor de la
patria.



Esos hechos históricos marcan el
inicio de las campañas contra el
Opus Dei, y se configuran como los
originantes de un gran relato con
fuertes componentes ideológicos, que
viene arrastrándose hasta la
actualidad, asumiendo formas muy
diversas. Como consecuencia, el
estudio de la formación y desarrollo
de este gran relato (el Opus Dei,
grupo conservador interesado en el
control de los centros de poder),
representa un atractivo campo de
investigación para los historiadores
ocupados en el análisis de la
dinámica de la generación,
consolidación y divulgación de los
relatos históricos, los mitos y los
metarrelatos. Es ésta la cuestión que
me propongo analizar. Mis
consideraciones se moverán a nivel
historiográfico; procederé pues
mediante un análisis de lo ya
publicado, aunque sin excluir
ocasionalmente una exploración más
directa de las fuentes primarias.



Los grandes relatos y las
interpretaciones holísticas de la
realidad

Para comprender el funcionamiento
de la creación de este monstruo
mediático creo que puede ser útil
acudir a la noción de gran relato, que
ha ido tomando cuerpo en la esfera
de las disciplinas humanísticas y las
ciencias sociales a partir de los años
setenta del siglo pasado. Los
historiadores han definido los
grandes relatos como narraciones
globales del pasado, capaces de
transformar conceptualmente las
realidades más complejas,
convirtiéndolas en sencillos sistemas
de conocimiento, asequibles al gran
público[2]. Jean-François Lyotard, en
su diagnóstico La condición
postmoderna, publicado en 1979,
identificó los grandes relatos con el
concepto de los metarrelatos,



surgidos de la racionalización de la
historia a través de teorizaciones
plurisemánticas, capaces de
interpretar genéricamente el pasado,
dar sentido al presente y abrir
perspectivas para el futuro[3].

Los grandes relatos, en el sentido
mencionado, son construcciones
teóricas, articuladas por
intelectuales, que ofrecen
explicaciones simplificadas de los
complejos acontecimientos históricos
experimentados por una sociedad –
especialmente aquellos que poseen
una fuerte carga dramática y están
bien asentados en la memoria
colectiva– insertándolas eficazmente
en la cultura popular[4]. Estos
metarrelatos poseen una notable
dimensión identitaria, atendiendo a
la eficacia de las explicaciones
históricas, la autocomprensión y la
configuración de las sociedades.



Los grandes relatos son fruto de la
memoria más que de la historia y,
consecuentemente, no tienen por qué
tener una base histórica rigurosa,
aunque sí por lo menos una cierta
analogía con la realidad. Suelen
originarse a partir de algunos hechos
más o menos bien precisados, o de
testimonios más o menos directos de
algunos acontecimientos,
transmitidos por tradición oral. Estos
hechos son reinterpretados, para ser
posteriormente recogidos por
intelectuales, que los envuelven en
una sofisticada base científica.
Finalmente, se hacen patrimonio de
escritores y periodistas, quienes los
transforman en historias y los
divulgan en un gran relato
susceptible de ser comprendido,
aprehendido y asimilado por todos
los miembros de la sociedad,
independientemente de su nivel
cultural. Una vez hechos patrimonio
de la opinión pública, los políticos los
utilizan con maestría a su favor,



aunque rara vez consiguen
manipularlos o trans-formarlos, y
por esto se limitan a explotar al
máximo su potencialidad hasta que
pierden vigor y por tanto son
sustituidos por otros de mayor
vigencia.

Los grandes relatos suelen tener
vigencia durante dos o tres
generaciones. Después, no
necesariamente se transforman o
cambian, sino que más bien
languidecen paulatinamente. Así, en
referencia a la historia de España, el
gran relato de la primera mitad del
siglo XIX, por ejemplo, fue la
construcción de una nación a través
de la guerra de la Independencia; el
del primer tercio del XX, el gran
relato de la Restauración y la
mitificación del Cánovas moderado;
en los años que siguen a 1939, el de
la reconstrucción de la España
imperial; el de la Transición
democrática, forjado a través del



«consenso» en torno a ciertos valores
fundamentales como los de
reconciliación, amnesia colectiva
terapéutica y democracia. Más
recientemente, parece haber
dominado el gran relato de la
República y la Guerra Civil como
imagen de las dos Españas
irreconciliables, en un discurso
maniqueísta y reduccionista de
buenos y malos –un discurso que a
su vez está siendo reelaborado en la
actualidad a través de una lectura
revisionista de la historia de España.
No es que estos grandes relatos,
aplicados a la historia de España,
sean históricamente falsos, porque
siempre tienen un fundamento
histórico, pero su simplificación de la
realidad es tan evidente que
finalmente pierden su
referencialidad.

El gran relato se transforma en no
pocas ocasiones en un mito, aunque
no tiene por qué identificarse



plenamente con él. La diferencia es
que el gran relato se preocupa más
por la imagen perdida que por la
realidad de las cosas, mientras que el
mito no necesita la mediación de esa
imagen, porque muchas veces el
momento de su formación coincide
con el del hecho real, aunque luego
se deforme con el paso del tiempo o
(en el proceso más habitual) se acabe
idealizando ese hecho originario. Por
este motivo, el gran relato a menudo
se rige por el lema de que «la
percepción es la realidad», o surge de
aquella otra renombrada aserción de
que «el medio es el mensaje»,
mientras que el mito no precisa
ningún tipo de legitimación, porque
se impone de un modo más
espontáneo[5].

A los historiadores no les satisface el
gran relato para el análisis del
pasado, pero tampoco lo desprecian
como a-histórico, porque –al igual
que el mito– su existencia responde a



una imagen que la sociedad, o una
parte de la sociedad, se ha hecho de
sí misma y, por tanto, desde este
punto de vista, es histórico o, más
propiamente, pertenece al
imaginario histórico de una
sociedad[6]. Los mitos –las historias
milenarias, los héroes fundadores,
los personajes mitificados– se
convierten en modelos para explicar
el mundo, para definir la identidad
propia, tanto ad intra como ad extra,
en su relación con los otros.

Tres libros publicados en España a
principios de la década pasada pusie-
ron de manifiesto la importancia de
la creación de los grandes relatos
para la consolidación de las
identidades colectivas: el de José
Álvarez Junco sobre la formación de
la identidad española en el siglo XIX,
el de Ismael Saz sobre los discursos
de los intelectuales falangistas
durante el franquismo, y el de Santos
Juliá sobre el gran relato de las dos



Españas[7]. Todos ellos parten del
presupuesto de la eficacia de los
grandes relatos o discursos en la
formación de las identidades y de la
construcción de la propia historia.
Una de las conclusiones en la que
coinciden es la pervivencia del gran
relato de las dos Españas, que se
alargó incluso más allá de las
profundas crisis que han azotado al
país en los dos últimos siglos: la
guerra de la independencia, el
desastre de 1898, la Guerra Civil, y la
Transición democrática.

El caso de España es singular, pero
todas las naciones pueden identificar
en su pasado y en su presente la
subsistencia de unas grandes tramas
narrativas, surgidas del
entrecruzamiento de muchas voces y
generadoras de identidades
colectivas. En algún momento de su
historia, buena parte de los países
europeos han mantenido unos
relatos análogos a los creados en



España –la Francia tradicionalista y
revolucionaria, la Italia legal y real,
la Alemania ilustrada y militarista, la
América esclavista y progresista, la
Inglaterra clasista e industrial– que
se caracterizan por su larga
duración, aunque no suelen ser
atemporales porque están asociados
a determinados aspectos o períodos
de su historia.

Como argumenta Manuel Pérez
Ledesma, la preocupación por la
dualidad no duró mucho tiempo en
esos países, y los relatos enfrentados
sobre la identidad de la nación sólo
ocuparon un papel destacado en las
creaciones de sus escritores públicos
en los momentos críticos de las
guerras y los conflictos
internacionales, o en las fases
iniciales de organización de los
Estados nacionales[8]. Pero, sea cual
sea su duración, esos relatos influyen
de modo global, independientemente
de que su creación haya surgido de



un pequeño grupo de intelectuales o
de un único grupo mediático. El Opus
Dei también ha generado uno de
estos grandes relatos.

El Opus Dei en el contexto del
catolicismo español de la
posguerra (1940-1944): suspicacia
ante la novedad

La fundación del Opus Dei data de
1928. Durante los primeros años, san
Josemaría desarrolló su labor sobre
todo entre los jóvenes de Madrid,
tanto estudiantes como trabajadores.
El Opus Dei no tuvo una especial
relevancia pública durante esos
primeros años, habida cuenta de la
pequeñez de los orígenes. La Guerra
Civil española (julio 1936 – abril
1939) puso un freno a la actividad
pastoral de Escrivá de Balaguer, a
causa de la persecución religiosa en
la zona de control republicano, en la
que residió hasta su llegada a Burgos
a finales de 1937. En 1939, al concluir



la Guerra Civil, el Opus Dei contaba
con poco más de una decena de
miembros varones, dispuestos a vivir
el celibato apostólico y con
conciencia explícita de pertenecer a
la institución, entre ellos Isidoro
Zorzano, Juan Jiménez Vargas, José
María González Barredo, Ricardo
Fernández Vallespín, Álvaro del
Portillo, José María Hernández
Garnica, Francisco Botella, Pedro
Casciaro, Rafael Calvo Serer, José
María Albareda[9]. Durante varios
meses, el fundador pudo desarrollar
su labor apostólica sin dificultades
especiales, extendiéndola también a
mujeres[10].

Sin embargo, ya durante ese curso
1939-40 habían surgido algunos
recelos en torno al Opus Dei,
provenientes sobre todo de
ambientes eclesiásticos. No era, sin
embargo, la primera vez que
Josemaría Escrivá se veía expuesto a
habladurías. Él mismo lo había



anotado en sus Apuntes íntimos antes
de la Guerra Civil, cuando la
actividad apostólica del Opus Dei se
limitaba a la Academia DYA y la
Residencia universitaria de Ferraz[11]:
un día de 1935 el hijo del propietario
del inmueble de la Academia, le
contó que alguien había dicho a su
padre: «¿Cómo tienen ustedes
alquilados sus pisos a DYA, que es
cosa de masones? –“¡Hombre! –le
replicó el propietario–, no sabía que
los masones rezan todos los días el
rosario tan devotamente”»[12]. Pero
Escrivá no les había dado demasiada
importancia pues, al fin y al cabo,
siempre se había tratado de críticas
más bien residuales y no estaban
originadas por una campaña
organizada.

Recelos de las congregaciones
marianas (1940-1941)

El panorama cambió
sustancialmente después de la



Guerra Civil, en los primeros años
cuarenta. El Opus Dei sufrió entonces
una crítica más sistemática, unas
murmuraciones que no cesaban, que
empezaban a propagarse de un
modo llamativo y que eran
desproporcionadamente grandes,
atendiendo a su pequeño tamaño en
aquellos momentos. La realidad es
que el mensaje que difundía, basado
en una espiritualidad laical, se
enfrentaba a un contexto eclesial
donde los seglares tendían a
considerarse unos fieles de segunda
categoría, cuya santidad no se
excluía como posibilidad, pero lo era
siempre por analogía con religiosos y
sacerdotes. Este renovado mensaje
de santificación a través de lo
ordinario no fue comprendido por
todos. Algunos no sólo no lo
entendieron sino que se aprestaron a
ponerle freno.

Los primeros infundios contra el
Opus Dei y su fundador están bien



localizados en el Madrid de
principios de 1940. Algunos de los
miembros de la Obra comentaban a
Josemaría Escrivá lo que oían en la
universidad en contra de su persona
y de la institución que había
fundado. Corría la voz entre algunos
círculos de estudiantes, en la
Universidad o en las Escuelas
Especiales, que el oratorio de Jenner
–residencia de estudiantes
promovida por el Opus Dei en
Madrid en 1939– estaba decorado
con signos masónicos y cabalísticos,
se comulgaba con formas
perfumadas, había cruces sin
crucificado, y se respiraba un
ambiente enrarecido[13]. Escrivá se
resistía a creer en la entidad de esas
críticas, hasta que en la primavera de
1940, comprobó que quienes las
estaban divulgando pertenecían a la
Congregación Mariana de Madrid,
cuyos dirigentes eran eclesiásticos
influyentes tanto en el mundo
clerical como en el civil[14].



Escrivá supo entonces que el jesuita
encargado de esa Congregación,
Ángel Carrillo de Albornoz,
propagaba entre los jóvenes
congregantes que el Opus Dei era
una sociedad secreta, herética y de
cuño masónico. Habló con el jesuita
para llegar a un acuerdo de
comunicarse recíprocamente
cualquier crítica peyorativa que
llegase a su conocimiento, bien
contra el Opus Dei o bien contra las
congregaciones marianas[15]. Las
críticas de Carrillo podían estar
condicionadas por el
bienintencionado deber de preservar
las congregaciones marianas, pero,
en todo caso, eran infundadas. Ya un
tiempo antes, san Josemaría había
dirigido una carta al obispo de
Madrid, Leopoldo Eijo y Garay,
fechada el 23 de abril de 1940, en la
que reconocía haber detectado esas
habladurías desde «hace meses», lo
que puede retrotraernos incluso a
finales de 1939[16].



De este modo empezó a configurarse
el gran relato en torno al Opus Dei.
Este gran relato surgió
significativamente de diversos
sectores relacionados con el mundo
eclesiástico, no del ámbito laicista,
anticlerical o anti-católico. Se
juzgaba al Opus Dei como una
institución novedosa surgida en el
seno de la Iglesia, pero que de hecho
la perjudicaba, porque enseñaba y
practicaba doctrinas sospechosas de
herejía o cuanto menos dudosas, por
divulgar una llamaba a la santidad a
través de lo ordinario que ponía en
entredicho la excelencia de la
vocación religiosa. La crítica de
masónica contenía, por lo demás,
unas evidentes connotaciones
religioso-políticas, que en el
ambiente clerical de la España del
primer franquismo podía implicar el
inicio de un proceso judicial con
eventuales repercusiones penales.



Una carta de Josemaría Escrivá al
obispo de Murcia, datada el 15 de
septiembre de 1940, ayuda a
entender el fondo de la cuestión:

Tengo noticias fidedignas de que un
Sr. Consiliario de la Juventud de A.C.
masculina de Murcia ha dicho a la
letra: «que la labor (la que vengo
haciendo desde hace doce años,
pegadito a mi Ordinario y a los
Ordinarios de los lugares donde
trabajo) está expuesta a una
excomunión del Papa: que él [el
Consiliario] está perfectamente
enterado de sus alcances, pero que a
los Obispos sólo les contamos lo que
nos conviene, etc.». Todo esto es
totalmente calumnioso, y de su
gravedad juzgará mi Señor Obispo[17].

Este es uno de los documentos que
testimonian que Escrivá de Balaguer
procuró contar con el apoyo y la
aprobación de los obispos, tanto en
Madrid como en las otras ciudades



donde el Opus Dei iba asentando su
actividad apostólica; así lo confirman
además sus continuas peticiones a
los obispos, vía epistolar, de
permisos para abrir residencias e
instalar sagrarios[18].

En diciembre de 1940 las críticas se
extendieron a Barcelona,
adquiriendo formas análogas a las de
Madrid, aunque asumieron formas
más dramáticas. Manuel María
Vergés, director de las influyentes
congregaciones marianas que
dirigían los jesuitas en esa ciudad,
introdujo algunas citas de Camino en
su predicación de la Novena a la
Inmaculada de 1940 para extraer de
esas citas la conclusión de que las
enseñanzas que contenían eran
heréticas[19]. A mediados de enero de
1941, Vergés predicó una homilía
donde criticaba explícitamente esta
«nueva espiritualidad» que «permite
mentir a sus miembros puesto que
me consta positivamente que algunos



lo son y me lo han negado» y que
además pretendía llevar a la
convicción de que almas entregadas
a Dios podían perseverar «sin ningún
distintivo, con americana y corbata,
libres para ir a donde se les
antoje»[20].

Las ideas que contenían las homilías
de Vergés son particularmente
relevantes para los objetivos de este
artículo, porque explican muy bien el
funcionamiento de la gestación de
los grandes relatos: se parte de la
base de un fundamento real (los
miembros del Opus Dei, laicos, no
llevaban distintivos y, aunque no
negaran su pertenencia al Opus Dei
estaban en su derecho de no
declararla innecesariamente, y
además algunos de los aludidos por
Manuel María Vergés, como Alfonso
Balcells, no lo eran en ese momento)
que es tergiversado, dando lugar a la
creación de un relato, que se divulga
rápidamente. El caso del jesuita



Vergés es además especialmente
significativo, pues el citado Alfonso
Balcells ha narrado en su
autobiografía, con bastante detalle,
los hechos mencionados y el proceso
posterior de rectificación del jesuita,
quien actuó siempre de buena fe
pero muy condicionado por la
mentalidad clerical de aquella
época[21].

En todo caso, las calumnias de
Barcelona y Madrid se fueron
difundiendo entre las familias de los
que habían solicitado su admisión en
el Opus Dei. Durante el curso
1940-1941, algunos religiosos
visitaron a los padres de los que
frecuentaban el centro del Opus Dei
en Barcelona, llamado El Palau.
Argumentaban que sus hijos, junto
con otros jóvenes, estaban siendo
imbuidos de unas peligrosas y
novedosas ideas, que se enfrentaban
a la tradición secular de la Iglesia.
Uno de esos jóvenes, Rafael Escolà,



explicaba que «enseguida visitaron a
mi familia para contarles que la Obra
era una “herejía muy peligrosa”, que
a nosotros “nos iban embaucando
poco a poco”, que Josemaría Escrivá
“era diabólico” y que por hacer
oración les calificaban de
“iluministas” y que también
practicaban “ritos inventados”»[22].

Se repartieron hojas en círculos
eclesiásticos, llenas de acusaciones
contra la persona de Josemaría
Escrivá y de la institución por él
fundada. Una de esas notas es
especialmente significativa del relato
que se estaba tejiendo sobre el Opus
Dei desde esos ambientes, y que
tanta influencia tendría después:

Opus Dei. Mandatos y normas a sus
afiliados. Retraerse del Director
Espiritual, ocultándole siempre el
pertenecer al Opus. Ningún religioso
es católico. – No hacer Ejercicios
Espirituales. – La perfección está en



nosotros sólo. – No decir nada al
confesor (acerca del Opus) pues
juzgamos que no nos puede
comprender. – El sentir de las
Congregaciones no es adecuado al
siglo XX. – El P. Escrivá, autor del
libro Camino dirige la institución. –
Hemos de ser pocos y lo más selecto.
– No aceptamos las Órdenes
religiosas pero sí el clero secular.
Hace algo más de un año que
funciona esta institución. – El Card.
Primado Dr. Gomá dijo antes de
morir que A.C. debía expulsar a tales
individuos que en ella buscaban
adeptos. – Santa coacción. Santa
desvergüenza. Santa intransigencia.
– Donde veas una cruz de palo sin
figura de Cristo, has de ver el lugar
en que te has de crucificar[23].

La confusión rebasó pronto el ámbito
de las congregaciones marianas y se
difundió entre los fieles, también por
iglesias y conventos. De la primavera
de 1941 es un suceso bien ilustrativo,



que relata uno de los primeros
miembros del Opus Dei en Barcelona,
Laureano López Rodó:

Recuerdo que en una ocasión D.
Pascual Galindo, sacerdote amigo del
Padre, fue a Barcelona y estuvo
viéndonos en el Palau. Nos insistió en
que fuéramos al día siguiente a oír la
Santa Misa que él celebraría en un
colegio de monjas situado en la
esquina de la Diagonal y la Rambla
de Cataluña. Asistimos a la Misa y
comulgamos (lo cual entonces era
muy poco frecuente). La Superiora y
alguna otra monja allí presente
quedaron muy «edificadas» y nos
invitaron a desayunar con D. Pascual
Galindo. En pleno desayuno D.
Pascual le dijo a la Superiora: «éstos
son los herejes por cuya conversión
me pidió Vd. que ofreciera la Misa».
La pobre monja a poco se desmaya:
le habían hecho creer que éramos
una legión numerosísima de
verdaderos herejes y se encontró con



que éramos unos pocos estudiantes
corrientes y molientes que
asistíamos a Misa con devoción y
comulgábamos[24].

En el fondo de esos malentendidos se
percibe el recelo de algunos
eclesiásticos que consideraban que el
Opus Dei llegaba con la intención de
poner en entredicho el valor de la
vida consagrada y de asumir labores
tradicionalmente promovidas por los
religiosos. El Opus Dei supondría
algo así como una institución que
venía a enturbiar la paz interna de la
Iglesia y llevarse a algunas
vocaciones que estaban destinadas a
la vida consagrada. Para algunos de
los religiosos de aquella época,
predicar la santificación en medio
del mundo tal y como lo hacía el
fundador del Opus Dei era cuanto
menos arriesgado. Y en todo caso el
Opus Dei aparecía, a sus ojos, como
una institución que pretendía
competir con los religiosos por el



monopolio del apostolado. Josemaría
Escrivá lo señalaba el 31 de mayo de
1941 –cuando empezaban a
experimentarse con especial
virulencia los ecos de la campaña
contra el Opus Dei– en una extensa
carta al obispo de Madrid, en la que
concluía que todo era cuestión de
que algunos religiosos temían que
iban a perder vocaciones[25].

Es sintomático analizar la trayectoria
de dos de los principales detractores
del Opus Dei en sus primeros años
(los padres jesuitas Ángel Carrillo de
Albornoz y Manuel Vergés), que son
representativos de los dos
principales focos del hostigamiento
(Madrid y Barcelona), y escenifican
la importancia de las congregaciones
marianas en la divulgación de esas
calumnias.

Ángel Carrillo de Albornoz era uno
de los religiosos más influyentes de
Madrid, sobre todo por su labor en



las congregaciones marianas, a las
que acudían muchos jóvenes de la
ciudad. Carrillo empezó a criticar al
Opus Dei, porque no admitía que
pudiera haber una espiritualidad
basada en la santificación de las
tareas ordinarias, fuera del estado
religioso. Además, recelaba del Opus
Dei, porque consideraba que estaba
provocando la salida de jóvenes de
las congregaciones marianas, que
tradicionalmente eran la cantera de
las vocaciones jesuitas.

Carrillo había sido un abogado
brillante del gobierno de España
antes de entrar en los jesuitas y tenía
un fuerte atractivo personal. Había
sido capellán de las fuerzas
nacionales durante la Guerra Civil y
tenía un gran prestigio entre los
propios jesuitas, por lo que no es
extraño que muchos de ellos le
siguieran en su hostigamiento contra
el Opus Dei. Después de un período
en la curia jesuita de Roma, Carrillo



decidió abandonar la orden en 1951.
Escribió entonces al superior de la
orden en Suiza y le devolvió el
dinero que la orden le había dado
para llegar ahí. Terminó en París,
donde un empresario le empleó
como jefe de sus operaciones
comerciales. Carrillo contrajo
matrimonio en una iglesia
protestante de París. Enterado de esa
situación, el fundador del Opus Dei
se preocupó por ayudarle a arreglar
su situación moral y jurídica[26].
Murió en París en 1981.

El otro caso es el del ya mencionado
Manuel María Vergés. Su historia
tiene un final menos dramático.
Alfonso Balcells, que –como ha
quedado dicho– frecuentaba la labor
del Opus Dei en Barcelona sin
pertenecer por aquellos años a la
institución, fue dramáticamente
expulsado de la Congregación («por
Judas y traidor»), en enero de 1941[27].
Después de su expulsión, se produjo



una tensa conversación en casa de
los Balcells, en la que Alfonso expuso
ante su familia la enorme sorpresa
que se había llevado con la actuación
de Manuel Vergés, atribuyéndola a
un gigantesco malentendido. El
padre, convencido finalmente de la
sinceridad de su hijo, fue a hablar
con el jesuita, quien quedó bastante
convencido de su error. De hecho,
meses más tarde de los tensos
acontecimientos de la expulsión,
Vergés preguntó con afecto a
Santiago Balcells por su hermano
Alfonso, demostrándole que aquella
crisis estaba superada y que todo
había sido un malentendido. Años
más tarde, Vergés acudió a la
primera Misa de un sacerdote
catalán del Opus Dei, Jaume Planell,
celebrada en el colegio La Salle de
Barcelona. El gesto fue considerado
por todo el mundo como una
manifestación de su voluntad de
reconciliación[28]. Vergés moriría en
1956, dejando tras de sí una estela de



hombre apostólico y fiel a la Iglesia
Católica[29].

Los itinerarios de Carrillo y Vergés,
tan divergentes, ratifican que las
críticas vertidas contra el Opus Dei
por aquellos eclesiásticos durante los
años cuarenta respondían sobre todo
al desconcierto que producía en
algunos la novedad del mensaje de
Escrivá sobre la búsqueda de la
santificación a través de lo ordinario.

Durante el verano de 1942, se
repitieron en Valencia hechos
análogos a los que se habían
producido meses antes en Madrid y
Barcelona. La familia de Florencio e
Ismael Sánchez Bella fue alertada del
peligro que corrían sus hijos si
seguían frecuentando los centros del
Opus Dei: «A mis padres fueron a
verles dos eclesiásticos y les dijeron
tales falsedades, quizás pensando
que obraban de buena fe, que mis
padres nos amenazaron con



expulsarnos de casa si volvíamos a ir
por algún Centro del Opus Dei»[30].
Especialmente significativo es el
testimonio de Amadeo de
Fuenmayor, a quien su madre le
contó que un jesuita le había visitado
para prevenirle contra el Opus Dei,
aduciendo que a «los del Opus Dei os
tienen alucinados porque os hacen
creer que se puede ser santo en
medio del mundo». Fuenmayor
concluye: «Ésta era la causa de mi
lamentable desvarío. Ésta era la gran
herejía, que –de no abandonar el
Opus Dei– arrastraría mi alma al
precipicio»[31]. Sucedió algo parecido
con los padres de Javier de Ayala en
Zaragoza: «algunos PP. de la
Compañía, allí en Zaragoza,
inquietaron a mi familia gravemente,
acusando al Siervo de Dios de haber
fundado una secta, especie de
masonería, siendo como los antiguos
iluminados, que terminaron en el
infierno»[32].



Todos estos acontecimientos
urgieron al fundador a seguir los
consejos del obispo de Madrid,
Leopoldo Eijo y Garay, quien tiempo
atrás le había sugerido la
conveniencia de que el Opus Dei
contara con una aprobación jurídico-
canónica, aunque fuera provisional y
de ámbito diocesano[33]. Hasta
entonces, a Escrivá le había parecido
suficiente contar con la aprobación
explícita de los obispos de las
diócesis españolas donde el Opus Dei
había iniciado su labor, sin
considerar necesaria una aprobación
de tipo jurídico. Pero, ante la
insistencia de Eijo y Garay, y la
experiencia de los primeros
malentendidos, accedió a su petición
y el Opus Dei fue aprobado como Pía
Unión por el obispo de Madrid el 19
de marzo de 1941.

Hostigamiento de la Falange
Española (1941-1944)



Sin embargo, esta medida no parece
que tuviera demasiada eficacia para
acallar las calumnias, al menos vistas
las cosas a corto plazo, ya que en los
años 1941-1943 continuó la campaña
de desprestigio en algunos ambientes
clericales. Se produjo además una
intervención de la autoridad civil,
que hasta ese momento se había
mantenido al margen. De este modo,
el gran relato del Opus Dei como una
herejía católica se extendió también
al mundo civil con la naturalidad con
la que se entrelazaban los asuntos
políticos y religiosos en el primer
franquismo[34].

De hecho, el asunto llegó hasta el
gobernador civil de Barcelona,
Antonio Correa Veglison, quien llamó
a comparecer a Alfonso Balcells. Este
no sería miembro del Opus Dei hasta
enero de 1943, pero el piso donde se
realizaban las actividades apostólicas
estaba a su nombre. Este joven
consiguió convencer al gobernador



de que las críticas de «secta
iluminista o algo parecido» eran
infundadas. Balcells había sido
alertado en mayo de 1941 por el
doctor Torrent, compañero suyo de
Facultad, quien le hizo saber que
existían gestiones para impedir su
acceso a médico de guardia del
Hospital Clínico de Barcelona, con el
pretexto de pertenecer a una secta
herética[35]. Que una autoridad civil
se preocupara por un asunto de
alcance espiritual, y lo hiciera
«apasionadamente», como lo
testimonia el abad de Montserrat,
Aurelio María Escarré, en carta que
unos meses más tarde dirigió al
obispo de Madrid, muestra bien a las
claras el tipo de sociedad en que caló
este inicio de gran relato[36].

Por su parte, ante ese conjunto de
hechos, Balcells escribió al obispo de
Madrid, quien le respondió,
intentando serenarle:



Querido Sr. mío: Recibí la carta que
me escribió V. por indicación del
Excmo. Sr. Obispo de ahí. Ya lo sabía
yo sobradamente, nuestro D. José Mª
no deja de comunicarme nada. ¡Ya ve
V. qué sociedad secreta! Dios N.S. le
premiará a V. todo; súfralo por Él y
por el Opus, y con mucha caridad y
perdón. Ya se hacen gestiones para
que no prospere este atropello.
Escribo además a ese Sr. Obispo.
Creo que enseguida se calmará el
temporal. De corazón la bendice su
afm. (afectuosísimo) en N.S., + El
Obispo de M., Madrid, 2.VI.1941[37].

La carta, conservada en el Archivo
del Opus Dei, lleva un significativo
autógrafo de Escrivá, que anota con
su característica caligrafía de gruesos
trazos que en aquel momento
Balcells no era del Opus Dei. Las
palabras del obispo debieron
consolar al joven médico catalán,
pero no fueron precisamente



proféticas en la afirmación de que
«enseguida» amainaría el temporal.

Consta, en efecto, que no mucho
después de esa carta fue presentada
una acusación ante el Tribunal de
Represión de la Masonería, que
había sido constituido unos meses
antes, el 10 de septiembre de 1940. El
ponente, González Oliveros,
comunicó que se denunciaba a un
grupo de personas, dirigidas por el
padre Escrivá, de formar una rama
masónica con concomitancias con las
sectas judaicas. La trama judeo-
masónica, tan típica de la psicología
complotística de la España del
primer franquismo, entraba en
escena. Esta idea era, por otra parte,
heredera de una tradición
procedente de la Ilustración francesa
del siglo XVIII, que había calado en
los sectores cultos más
conservadores de toda la cristiandad
occidental, incluida la protestante.



Escrivá conoció estos hechos, entre
otras fuentes, gracias a un buen
amigo, que por aquel entonces
ejercía de magistrado, Luis López
Ortiz, quien ha dejado un relato de
los hechos:

Siendo yo Secretario General del
Tribunal Especial de Represión de la
Masonería, el Director General de
Seguridad transmitió al Presidente
del Organismo, el General Saliquet,
entonces también Capitán General de
Madrid, una denuncia contra el Opus
Dei, formulada por un Padre de la
Compañía, cuyo nombre no supe, en
la que se estimaba que aquel era un
rebrote masónico, que se dedicaba a
desviar vocaciones que hubieran
acrecido a los Jesuitas y sobre todo a
arrinconar los Ejercicios Ignacianos,
con el fin de descristianizar la
juventud.

El Tribunal estaba entonces
compuesto, a más del Presidente, por



los Generales Rada y Borbón, Don
Wenceslao González Oliveros, Don
Juan José Pradera y Don Marcelino
Ulibarri. El Presidente nombró una
Ponencia integrada por González
Oliveros y Pradera, a la que los socios
de la Obra, según los ponentes
refirieron, se les facilitó
solícitamente la investigación. El
resultado se expuso prolijamente de
palabra por D. Wenceslao, el cual no
escatimó juicios colectivos elogiosos
ni alabanzas. Cuando llevaba largo
rato en el desenvolvimiento de su
informe, mencionó, un tanto de
pasada, que los socios de la Obra
viven, entre otras virtudes, la
castidad. El General Saliquet, que en
contraste con su ruda apariencia, era
hombre muy agudo, preguntó si la
Ponencia había observado alguna
fisura en el acatamiento a la
castidad, y el Sr. Oliveros, al igual
que el Sr. Pradera, manifestaron que
no había ni asomo de duda sobre la
honestidad de todos los socios. El



Presidente entonces decidió, que no
se hablara más de la denuncia y que
se archivara el asunto, pues él jamás
comprendería la utilidad de que un
masón, para sus fines, tuviera que
vivir la castidad. Aserto que
compartió el Tribunal en pleno. La
“sentencia”, salomónica si se quiere,
conocida por referencias, fue muy
celebrada por los denunciados, a los
que por entonces se les dejó
tranquilos a este respecto. Digo por
entonces pues siempre reverdecía
alguna insidia, que quedaba
prejuzgada por la decisión
primaria[38].

No se trató, por lo demás, de un
hecho aislado. Entre el 14 y el 20 de
diciembre de 1941, Josemaría Escrivá
estuvo predicando unos ejercicios
espirituales a algunas jóvenes
universitarias en Valencia,
organizados por la Acción Católica en
el convento de las religiosas del
Servicio Doméstico. Una de las



asistentes, María Teresa Llopis,
estudiante de química, le reconoció
al propio Escrivá que había sido
enviada por algunos políticos para
espiarle. Según ella, se preparaba
una denuncia por masonería y
misterismo, una acusación urdida
por algunos concejales del
Ayuntamiento de Valencia con el
respaldo del comisario de policía[39].
El objetivo era clausurar la
residencia que el Opus Dei tenía en
Valencia, en la calle Samaniego. La
trama se evitó a través de la
mediación de Antonio Rodilla,
vicario general de la Diócesis de
Valencia, pero las investigaciones
continuaron, generando incluso
situaciones grotescas como la del
espionaje a que fue sometido Escrivá.
Él mismo narra la conversación que
mantuvo con María Teresa Llopis
durante esos ejercicios:

Una de las ejercitantes, María Teresa
Llopis, que estudia Ciencias



Químicas, pasó a hablar conmigo y
me contó, en resumen, lo siguiente:
1/ Que se había sentido muy
conmovida, al oírme hablar de la
caridad, y se creía obligada a
decirme que hay personas
empeñadas en calumniarme. 2/ Que
le habían asegurado que yo soy
masón, y que mi nombre está en un
fichero que tiene el gobernador civil
de Valencia. Que esto se lo contó ella
a D. Salvador Escrivá, actual Rector
del Patriarca, quien le aseguró que
eso no es verdad. 3/ Que hay quienes
cuentan cosas tremendas, horribles,
de la Residencia de Samaniego. 4/
Que a ella le han propuesto que sirva
de espía, para que la policía pueda
sorprender las actividades
masónicas de la Residencia. 4/ [sic]
Que le aseguraron que yo dirijo esta
Residencia de Samaniego. 5/ Que
quien ha dicho todo eso y le ha
propuesto el espionaje es persona de
comunión diaria, dirigida de un
padre jesuita, que está en contacto



con el gobernador y con el
ayuntamiento. 6/ Que esta misma
persona le aseguró que se habían
encontrado en nuestra casa paños
negros y signos masónicos; y que esto
lo han dicho chicos que han estado
en la Residencia. 7/ Que hubo un
revuelo en la Universidad, con
motivo de adelantar las vacaciones, y
que ha habido que sancionar a diez
alumnos de ciencias: dos de ellos –y
dio nombres: Muñoz y Botella–, de
Burjasot, capitanes rojos; y los demás
de Samaniego. Todos estos eran los
cabecillas. Los estudiantes rojos
están en Burjasot y en Samaniego.
Esto se sabe (así dijo) por las fichas
que hay en la secretaría. [...] 11/
Continuó la muchacha –Mª Teresa–
diciendo que el plan es enviar policía
a Samaniego.

Escuché en silencio –estoy tan
acostumbrado, Jesús mío– y le hice
ver la obligación grave de comunicar
lo que sabía a la Autoridad



Eclesiástica. Me prometió hablar con
el Sr. Vicario General.

Hoy, viernes, ha vuelto a verme la
Srta. Llopis. [...] [Y ella afirmó]: “Esto
viene del P. Lacruz, que es el director
del capitán Cerezo, y del P. Segarra, el
Superior. Estoy segura”. 4/ Me
explica que es el capitán Cerezo, de
la policía armada, quien ha hablado
con ella y le ha propuesto ser espía.
5/ Me asegura que, como metieron a
ella, han metido en el asunto a
concejales de Valencia y al comisario
de policía[40].

La última frase es interesante,
porque es una muestra fehaciente de
la facilidad con que se podía pasar
por aquel entonces de la esfera
eclesiástica a la política, sin solución
de continuidad, lo que aumentaba el
riesgo real de los malentendidos o
incluso la posibilidad del inicio de
imputaciones judiciales. Unos meses
más tarde, el 16 de enero de 1942, fue



redactado un Informe Confidencial
sobre la Organización Secreta Opus
Dei, elaborado por la Delegación de
Información de la Falange en
Madrid. Allí se acusaba a la
institución de oponerse a los fines
del Estado por internacionalismo,
clandestinidad, intromisión en la
vida intelectual y el orden de ideas
propugnado por el Caudillo,
sectarismo, actividad contra el
Movimiento y utilización de la Iglesia
para fines partidistas[41].

Casi por las mismas fechas, en marzo
de 1942, Carlos Rodríguez de
Valcárcel, jefe Nacional del SEU
(Sindicato de Estudiantes
Universitarios) e influyente político
de la Falange, fue a visitar al obispo
de Madrid, Leopoldo Eijo y Garay.
Como resultado de la campaña
promovida contra el Opus Dei, venía
a consultar al prelado sobre la
sociedad «secreta y masónica»
fundada por Josemaría Escrivá. El



obispo defendió al fundador del
Opus Dei no sólo porque estaba
convencido de su santidad sino
también por su patriotismo, tal como
relató años después Eduardo
Alastrué, quien también estuvo
presente en la tensa entrevista[42].

Cualquiera que conozca
mínimamente el peculiar ambiente
de la España de aquellos años sabe
que esa acusación, y las análogas
antes mencionadas, eran para
tomárselas en serio. De hecho no
prosperaron, pero no dejaban de ser
peligrosas para el fundador del Opus
Dei, porque provenían de ambientes
falangistas que tenían gran
relevancia política e influencia en el
Gobierno, y actuaban con una fuerte
conciencia de partido único[43].
Cualquier otro criterio político era
considerado antipatriótico y sujeto,
por tanto, a persecución. Cualquier
acusación de herejía o sospecha de
heterodoxia podría comportar



también la apertura de un proceso
penal por atentar contra la
integridad del régimen político
hegemónico en España.

Durante los años 1943 y 1944
continuaron las acusaciones. A
principios de 1943, uno de los
miembros del Opus Dei, Eduardo
Alastrué, fue investigado, según
contó a Escrivá un amigo, por
«pertenecer a una sociedad secreta,
enemiga de la F.E. (Falange
Española), que está en connivencia
con la embajada inglesa», y que
esperaban «ir conociendo las
amistades de Alastrué, para hacer
con todos una buena redada»[44]. El 6
de febrero de 1943 se presentó en la
residencia de la calle Diego de León
de Madrid un agente del Servicio de
Información de la Falange, enviado a
sonsacar noticias con el pretexto de
ver cómo estaba organizado el
abastecimiento de la casa. El relato
de José Manuel Casas Torres, director



de la residencia, tiene también
interés:

Esta mañana llegó un agente del
Servicio de Información de la
Delegación de Falange; le pasaron al
despacho y bajé a verle. Me enseñó
su documentación y me dijo venía a
ver como teníamos organizada la
cuestión de abastecimientos. Le
contesté que el encargado de ello no
estaba, pero que podía enseñarle las
cartillas y tal vez darle algún dato
más. Mientras iba a buscarlas pasé
aviso al Padre [a Josemaría Escrivá],
que me dijo, como es lógico, que se
las enseñara y le facilitara su labor
en todo. Bajé con ellas, las vio, sin
concederles gran importancia, y
comenzó a pre[gun]tarme a quién
pertenecía la Residencia, cuantos
chicos había y cómo se ingresaba
[...].

En esto entró el Padre en el despacho
[...]. [El Padre] le hizo ver además



que esto era un atropello y una falta
de delicadeza y que hubiera bastado
dirigirse personalmente a él para
obtener todos los informes, sin
necesidad de andarse con tapujos ni
misterios. El muchacho no negó, sino
que preguntó que qué era esa
institución. El Padre le dijo que era
una organización de carácter
religioso que ejercitaba el apostolado
entre intelectuales, y, añadió, que por
eso mismo era tanto más de lamentar
lo que se había hecho, y más todavía
siendo una institución aprobada por
la Iglesia. Después le hizo ver cómo
en los comienzos de muchas
instituciones excelentes, de carácter
religioso, el Señor ha permitido la
contradicción e incluso la
persecución de los buenos, y cómo en
casa había ocurrido lo mismo, y se
habían vertido sobre el Opus una
serie de calumnias, aunque ya había
cesado esta campaña[45].



Paralelo al hostigamiento de la
Falange, continuaron también los
recelos por parte de algunos clérigos.
La diferencia fundamental de estos
ataques, respecto a los originarios de
principios de los años cuarenta, es
que a mediados de esa década el
Opus Dei estaba ya extendido por las
ciudades más importantes de
España, y por tanto su precariedad
era menor. Además, y quizás más
importante, el Opus Dei había
recibido poco antes la primera
aprobación jurídica por parte de la
Santa Sede, con el nihil obstat para la
erección diocesana de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, el 11 de
octubre de 1943.

Los años 1945 y 1946 supusieron una
tregua. En el verano de 1946, Escrivá
se trasladó a Roma para seguir
personalmente las gestiones para la
concesión de una nueva aprobación
jurídica, que llegaría el 24 de febrero
de 1947 a través del Decretum laudis,



que dotaría al Opus Dei de un
régimen jurídico universal,
amparado en la nueva figura de los
institutos seculares[46]. En diciembre
de 1947, san Josemaría podía
escribir, en referencia a la
atenuación de los ataques al Opus
Dei: «Se han calmado bastante las
aguas»[47]. Por otra parte, su estancia
en Roma –donde fijó su residencia de
modo permanente a partir del
verano de 1946, aunque con
frecuentes viajes a España hasta
1949– favoreció la disminución de las
calumnias en su país natal.

Todos estos malentendidos fueron
especialmente dolorosos para el
fundador y los primeros miembros
del Opus Dei por tres razones: en
primer lugar, porque faltaban a la
verdad respecto a una institución
recién nacida, lo que la hacía
evidentemente más vulnerable a los
golpes y comprometía su futuro; la
segunda, porque parte de los ataques



provenían de personas que, por su
condición religiosa, estaban
entregadas a Dios y, conscientemente
o no, cometían una injusticia; la
tercera, porque en muchas ocasiones,
cuando la calumnia llegaba a los
obispos, paralizaban o hacían de
hecho inviable la labor apostólica del
Opus Dei en esas diócesis, como
consecuencia de la inalterable
costumbre del fundador de no iniciar
nunca el trabajo en una diócesis cuyo
obispo no diera su consentimiento
explícito para iniciar esas tareas.

En esos años, para definir los
ataques, Josemaría Escrivá solía
utilizar –y siguió haciéndolo en el
futuro– una fórmula de profunda
raigambre en la tradición espiritual
española desde Santa Teresa: «la
contradicción de los buenos». Las
críticas habían surgido de personas
vinculadas a prestigiosas
instituciones religiosas, con siglos de
historia, por lo que el Opus Dei era



de hecho considerado en esos
ambientes una fundación espuria,
que había que purificar. El fundador
del Opus Dei preveía a la vez –y así lo
manifestó en más de una ocasión–
que esas críticas podrían acabar
siendo recogidas por personas no
católicas, con daño no sólo de la
Obra, sino de la Iglesia, lo que le
dolía profundamente. El tiempo le
dio la razón.

El Opus Dei en el contexto de la
evolución política del primer
franquismo (1942-1956)

Más allá de los acontecimientos
reseñados, en los que se ponen de
manifiesto tanto el recelo de cierto
mundo clerical como el
hostigamiento de la Falange, el gran
relato sobre el Opus Dei fue
pivotando cada vez más hacia la
esfera pública, concretamente la
política, trascendiendo los ambientes
eclesiásticos. Como consecuencia, a



partir de los años cincuenta el Opus
Dei pasa a ser considerado por
algunos como una amenaza
reaccionaria en lo político y
conservadora en lo religioso –
acusaciones en las antípodas de las
anteriores, tanto desde el punto de
vista religioso como ideológico. Pero
éste es el mecanismo de generación
de los mitos y los grandes relatos,
que precisan de medias verdades
para fundamentar su alto poder
ejemplarizante y generalizador,
basados en buena medida en la
ficcionalización.

Como todos los mitos, esta nueva fase
del gran relato arraiga en un
contexto y circunstancias históricas
determinadas. En este caso, el
contexto es la propia evolución del
franquismo en los años cincuenta,
durante los cuales el falangismo
perdió su supremacía como fuerza
política e ideológica hegemónica. La
idea distorsionada de asimilar el



Opus Dei a una fuerza política y
económica surge de identificarlo
como una de las familias que
entonces empezaron a rivalizar por
los nuevos espacios públicos
generados ante el vacío dejado por la
Falange a finales de los años
cincuenta. De ahí emerge también la
idea del interés del Opus Dei por
controlar el poder político. Aunque
este relato se teje y consolida en
torno a la falseada idea de los
tecnócratas del Opus Dei, antes de su
emergencia en 1957 se habían
producido dos fenómenos, que
conviene rastrear también en este
capítulo: el debate en torno a las
cátedras –a principios de los años
cuarenta– y el enfrentamiento
cultural entre las familias
tradicionalistas y falangistas a
principios de los cincuenta.

El debate en torno a las cátedras
universitarias (1940-1944)



El ámbito cultural e intelectual fue
uno de los más perjudicados por la
ruptura que supuso la Guerra Civil.
Una buena parte de los intelectuales
se habían exiliado y muchos otros
habían optado por quedarse en el
país, pero no pudieron desarrollar su
labor con normalidad. La
universidad, en concreto, se encontró
con la necesidad de renovar sus
profesores en un breve período de
tiempo. Se inició entonces un
proceso muy intenso de
reconstrucción de la universidad
como centro neurálgico y punto clave
de recuperación cultural en el que
intervinieron buena parte de los
intelectuales del país que
sintonizaban con el régimen, pero
también otros que, sin estar
entusiasmados con la situación
generada después de la Guerra Civil,
consideraban un deber para con
España –y, en el caso de personas de
honda formación católica, para con



la propia conciencia– intervenir en el
debate cultural[48].

En este contexto es donde hay que
situar el revuelo causado por el
acceso a cátedras de un número
reducido pero significativo de
miembros del Opus Dei[49]. Algunos
llegaron a hablar incluso del «asalto
del Opus Dei a las cátedras». En
concreto, se difundió el rumor de
que el ministro José Ibáñez-Martín
favorecía a los candidatos que
pertenecían a la Acción Católica, a
través de la Asociación Católica
Nacional de Propagandistas, y al
Opus Dei. La posición del ministro en
esta cuestión era, en efecto,
determinante: según la ley de 1943 el
ministro de Educación Nacional
designaba directamente a los cinco
miembros del tribunal de oposición a
cátedra. Ibáñez-Martín era
propagandista, y no cabe duda de
que vería con buenos ojos a
candidatos a cátedra católicos y con



un curriculum digno de la plaza
vacante. Entre ellos, los había
provenientes de los propagandistas –
por cuyo Boletín sabemos que se
exhortaba a sus miembros a opositar
y obtener cátedras– y también otros
del Opus Dei, éstos sobre todo en las
ramas de las Facultades de Filosofía y
Letras.

Sin embargo, las personas que
pertenecían a los propagandistas o al
Opus Dei eran sólo una parte de los
concurrentes a cátedras, y de los que
finalmente las obtuvieron. En este
sentido, las notas de «católicos y
prestigiosos», condiciones para el
acceso a cátedra, no eran ni mucho
menos exclusivas de los
propagandistas y de los miembros
del Opus Dei, sino que podían
aplicarse a casi todos los opositores
de los años cuarenta. En 1941,
concretamente, sólo un miembro del
Opus Dei, José María Albareda, era
catedrático y únicamente once



miembros del Opus Dei obtuvieron la
cátedra a lo largo del quinquenio
1940-1945, período en el que la
campaña de la conquista de las
cátedras fue más virulenta. En ese
período accedieron a la cátedra 179
profesores[50]. El historiador Onésimo
Díaz ha calculado que el número de
personas del Opus Dei que
obtuvieron la cátedra en los años
cuarenta fueron veintitrés[51]. Este
dato ayuda a situar este tema en su
dimensión real.

De otra parte, como han puesto de
manifiesto los especialistas sobre la
historia intelectual de la España de la
posguerra, no todos los católicos
estaban de acuerdo en los caminos
que se debían recorrer para alcanzar
la re-catolización de España a través
de la cultura y de la universidad.
Entre otras cuestiones, hay también
ahí un problema generacional que
explica en parte esa diversidad de
enfoques y que conviene tener



presente para comprender el
artificioso debate de la conquista de
las cátedras[52].

Como un dato más, y procurando
añadir una información inédita a los
muchos estudios ya realizados,
consta que ninguno de los
medievalistas que entre 1940 y 1944
fueron obteniendo sus cátedras
pertenecían al Opus Dei: Antonio de
la Torre y del Cerro (1878-1966),
quien en 1940 heredó la cátedra de
Madrid del exiliado Claudio Sánchez
Albornoz, y había sido uno de los
maestros de Jaume Vicens Vives
desde su cátedra de Barcelona[53];
José María Lacarra (1907-1987),
quien obtuvo la cátedra por la
Universidad de Zaragoza en 1940[54];
Ángel Ferrari Núñez (1906-1986),
catedrático por la Universidad de
Santiago de Compostela en 1940,
quien recibió la herencia de Hinojosa
y ejerció más tarde su docencia en la
Universidad de Madrid[55]; Alfonso



García-Gallo (1911-1992), heredero
de la mejor tradición jurídico-
institucionalista del medievalismo
español, quien recuperó su cátedra
en 1940, en la Universidad de
Valencia[56]; y José María Font Rius
(nacido en 1915), quien obtuvo su
cátedra en 1944 por la Universidad
de La Laguna[57]. Hay un único
miembro del Opus Dei, José Orlandis,
que se podría incluir en la relación
de medievalistas, pero su cátedra de
la Universidad de Murcia, obtenida
en 1942, pertenecía a la Facultad de
Derecho. Entre 1944 y 1955, ya no
hubo ninguna convocatoria de
cátedra del área de la historia
medieval[58].

Obviamente, sería interesante, para
acabar de documentar este tema,
realizar un estudio monográfico del
desarrollo de la universidad en la
España de los años cuarenta
teniendo a la vista las diversas
disciplinas. Sin embargo, por los



datos que ya poseemos, se puede
afirmar que existe una
desproporción entre el número de
miembros del Opus Dei que
accedieron a las cátedras por
aquellos años y el revuelo levantado.
Me parece que el fenómeno puede
tener dos explicaciones. Por un lado,
esa desproporción concuerda
perfectamente con la tesis
desarrollada en este artículo: el mito
del asalto de las cátedras es un hito
más en la configuración del gran
relato sobre el Opus Dei. Por otro
lado, es evidente que la fuerte
personalidad, la presencia pública y
la notable categoría científica de
algunos de esos primeros
catedráticos e intelectuales del Opus
Dei contribuyó a la propagación de
esos rumores. En este sentido, se
puede destacar particularmente la
figura de José María Albareda
(1902-1966), que fue el primer
secretario general del CSIC y, en gran
parte, su fundador y diseñador.



Desde ese puesto ejerció obviamente
un notable influjo en la
reorganización de la investigación
científica en España, tan castigada
después de la Guerra Civil.

Otro de los intelectuales miembros
del Opus Dei que empezó a
despuntar aquellos años fue Rafael
Calvo Serer (1916-1988). Obtuvo la
cátedra de Historia Moderna y
Contemporánea de la Universidad de
Valencia en 1942, y fue una figura
importante en el debate cultural de
esos años, particularmente en torno
al grupo de intelectuales de la revista
Arbor, cuyo primer número apareció
en 1944. Otro intelectual de relieve
fue Vicente Rodríguez Casado
(1918-1990), quien obtuvo la cátedra
de Historia Moderna y
Contemporánea de la Universidad de
Sevilla en 1942, y fue a su vez
fundador de la Universidad de
verano de La Rábida en Huelva a
partir de 1943[59]. Por fin, parece



importante destacar a Florentino
Pérez Embid (1918-1974),
incorporado más tardíamente al
mundo universitario (obtuvo la
cátedra de Historia de América por la
Universidad de Sevilla en 1949), pero
que jugó también un papel
significativo ya en los años
cincuenta, extendiendo su influjo a la
política.

Todos estos profesores universitarios
influyeron, al igual que otros muchos
católicos, en la cultura española del
primer franquismo, pero no existen
datos objetivos que permitan
encasillarlos en la categoría de un 
grupo colectivo de presión.
Ciertamente, estos académicos
crearon diversas plataformas para
desarrollar su labor intelectual y
cultural: un centro de investigación
en el caso de Albareda, una revista
cultural en el caso de Calvo Serer,
una universidad de verano en el caso
de Rodríguez Casado y una



plataforma más cercana a la política
activa en el caso de Pérez Embid.
Pero cada uno actuó de acuerdo con
sus propias ideas y recorrió su
propio camino. Si se tiene presente la
diversa evolución intelectual, política
e ideológica de cada uno de ellos, se
hace aún más evidente que la idea de
que constituían un grupo no se
sostiene. Algo sí les unía: su
preocupación por la promoción y la
defensa de un orden cultural
cristiano, tal y como en ese momento
era entendido por muchos otros.

La pugna entre las familias del
franquismo: falangistas y
tradicionalistas (1951-1956)

Tras el final de la segunda guerra
mundial, el régimen español
atravesó un momento difícil,
caracterizado por el boicot
internacional e incluso la amenaza
de invasión externa. Franco, con su
pragmatismo habitual, intentó hacer



frente a estas amenazas alejando del
gobierno o aislando políticamente a
los falangistas que durante los años
de la segunda guerra mundial se
habían manifestado más netamente
germanófilos o que parecían menos
predispuestos a adaptarse a los
nuevos tiempos. A cambio, decidió
incorporar a algunos demócrata-
cristianos, calificativo que indicaba
una determinada actitud común de
fondo, pero que acogía en su seno a
personas con perfiles intelectuales e
ideológicos con frecuencia
heterogéneos[60]. A lo largo de los
años cincuenta, el régimen consiguió
estabilizarse. Fue entonces cuando se
incrementaron las pugnas entre las
diversas familias franquistas para
atraer a sus proyectos a Franco.

Se inició así un período, cuyo punto
álgido fue el trienio 1952-1954, en el
que se materializó un
enfrentamiento entre dos posturas
divergentes en su lectura del



proyecto de España y, por tanto, de la
estrategia a seguir una vez se
accediera al poder[61]. Todos los
protagonistas de este debate estaban
de acuerdo en que España tenía que
ser, ante todo, un país católico, pero
diferían en los contenidos y fines de
la política cultural católica a
implantar. Con el tiempo, se fueron
consolidando dos facciones de
diferente talante ideológico y
político, que empezaron a rivalizar.
Ambas estaban plenamente
identifica-das con el régimen, pero la
primera provenía de una particular
mixtura entre un falangismo de corte
liberal y un sector de origen
demócrata-cristiano y la segunda se
basaba en una revitalización del
tradicionalismo cultural. Para los
primeros, el problema radicaba en lo
que España no era aún (España como
problema); para los segundos, en lo
que España había sido y debía
continuar siendo (España sin
problema). Para los primeros, la



depresión nacional no consistía en
haber perdido algo, sino en no haber
ganado algo, por lo que propugnaban
una regeneración, una reforma, una
adaptación original; para los
segundos, la depresión nacional era
consecuencia de una pérdida que
había que restañar, y por tanto su
ideal era el regreso al pasado: era
precisa una restauración. Los
primeros respondían a las
convicciones más profundas de una
Falange que se estaba reinventando
ante el nuevo contexto político,
cultural e ideológico de mediados de
los años cincuenta. Los segundos
pretendían restaurar el espíritu de
Acción Española, un heterogéneo
movimiento cultural fundado en
1931 que aglutinó a los monárquicos
durante la República y fueron
asociados por Franco al Movimiento
Nacional durante la guerra. Entre los
primeros se podría destacar al
demócrata-cristiano Joaquín Ruiz-
Giménez (embajador ante la Santa



Sede desde 1948 a 1951 y Ministro de
Educación desde 1951 a 1956) y a los
neo-falangistas Pedro Laín Entralgo y
Dionisio Ridruejo. Los segundos
pivotaban alrededor de la
hegemónica figura de Rafael Calvo
Serer, junto a activistas culturales
como Jorge Vigón y Florentino Pérez
Embid[62].

Los inicios de este debate se
relacionaron con las pugnas por
ocupar posiciones de poder ante la
configuración del Nuevo Estado. La
derrota de los fascismos europeos y
el aislamiento al que fue sometida la
dictadura incentivaron la
reactivación del debate intelectual en
torno a cuestiones como el ser de
España, la especificidad de lo
español, el sentido de la tradición, el
origen de la decadencia, la identidad
católica de la nación, o la
identificación del catolicismo con lo
español. A finales de los cuarenta,
para los falangistas se había



desvanecido el sueño de constituir
un nuevo orden en el mundo
occidental junto a Alemania e Italia.
Los tradicionalistas, por su parte,
habían perdido toda esperanza de
entender lo que ocurría en España
en clave de los vencedores de la
guerra mundial. Ante el bloqueo de
las soluciones políticas que ofrecían
el fascismo y la democracia para la
construcción del Nuevo Estado, todos
ellos buscaron la solución en la
experiencia histórica española,
ensimismándose en una reflexión
histórica sobre la esencia de España
y, particularmente, buscando como
modelo las épocas históricas –la edad
media, el renacimiento, el siglo de
Oro, la guerra de la independencia–
en las que se había verificado una
tradición autóctona autosuficiente en
el ejercicio de poder.

Uno de los temas clave del debate era
la actitud que debía adoptarse
respecto a los intelectuales liberales



del periodo anterior a la Guerra Civil,
y determinar en qué medida la
nueva síntesis ideológica y espiritual
que surgía en España a principios de
los años cincuenta debía constituirse
heredera de la cultura española de la
anteguerra. Para los falangistas, la
incorporación de las ideas
intelectuales liberales de la
preguerra a la nueva intelectualidad
debía ser generosa. Para los
tradicionalistas, había que hacer de
esa herencia liberal una rigurosa
discriminación. En definitiva,
pasados casi tres lustros desde el
final de la Guerra Civil, había que
redefinir y enjuiciar históricamente
la postura de los que iniciaron el
Movimiento Nacional[63].

En este debate, de notables
resonancias historiográficas, no sólo
par-ticiparon algunos historiadores
profesionales de reconocida talla –
Ramón Menéndez Pidal, Américo
Castro, Claudio Sánchez Albornoz,



Jaume Vicens Vives–, sino también
los respectivos líderes ideológicos de
cada una de las facciones, Laín
Entralgo y Rafael Calvo Serer. Ambos
publicaron por aquellos años
diversos ensayos sobre el problema
de España, unas interpretaciones de
la historia que eran una patente
proyección en el pasado de sus
diferentes modos de concebir la
política cultural del momento.

Pedro Laín Entralgo, junto con
Dionisio Ridruejo y Antonio Tovar,
formaban parte del grupo
procedente de Falange, que en el
gobierno constituido en 1951 habían
escalado puestos del Ministerio de
Educación con la protección de
Joaquín Ruiz-Giménez, que era
demócrata-cristiano de origen, pero
que no tenía ningún reparo en
aparecer públicamente ataviado con
la camisa azul. En un interesante
proceso de ida y vuelta, estos
neofalangistas empezaron a cortejar



a los intelectuales de la generación
del 98 más propiamente liberales
(Unamuno, Machado, Baroja,
Azorín), excluyendo de su esfera
intelectual la figura
intergeneracional de Maeztu.
Dejando intacto su culto a José
Antonio, trataron de refundar una
suerte de falangismo liberal, algunos
de cuyos representantes –como
Ridruejo, Laín y Aranguren– fueron
adoptados como referentes
intelectuales por la izquierda
durante el tardofranquismo y la
transición.

Rafael Calvo Serer, por su parte, era
el líder del grupo alternativo, que
provenía de Acción Española y
pretendía apropiarse de la herencia
de Menéndez Pelayo y de Ramiro de
Maeztu. Significativamente, el propio
Calvo Serer era historiador, y había
realizado su tesis doctoral sobre
Menéndez Pelayo y su visión de la
decadencia española (1940)[64]. Su



plataforma intelectual estaba
relacionada con el Consejo de
Investigaciones Científicas, en cuyo
seno había contribuido a crear la
revista cultural Arbor, en la que ya
en los años cuarenta habían
colaborado algunos jóvenes
intelectuales como Vicente Palacio
Atard, José María Jover, Vicente
Rodríguez Casado, Gonzalo
Fernández de la Mora, Vicente
Marrero, Federico Suárez y Antonio
Fontán, y en la que los historiadores
tenían, significativamente, una
presencia destacada. Ese grupo tenía
vinculaciones también con
Florentino Pérez Embid, cuyo trabajo
en la Dirección General de
Información a partir de 1951, y su
relación con una tradicional
institución cultural, el Ateneo de
Madrid, hacían de él un valioso
instrumento de gestión cultural.
Calvo Serer y Pérez Embid –
valenciano y andaluz
respectivamente–, se aliaron con



Jaume Vicens Vives, catalán, en la
tarea de promocionar los centros de
investigación histórica de la
periferia, y en potenciar una visión
común de la historia, compatible con
una apreciación de las diferencias
regionales[65]. Cobró relevancia
también Jorge Vigón, con quien
Ridruejo había tenido un intenso
debate sobre el problema de España,
y que representaba el enlace con 
Acción Española. Aunque la figura
principal de este segundo grupo
(Calvo Serer) fuera miembro del
Opus Dei y algunos de los citados lo
fueran también (Rodríguez Casado,
Pérez Embid, Federico Suárez y
Fontán), es claro que otros, como
Jaume Vicens Vives, José María Jover,
Vicente Palacio Atard, Jorge Vigón,
Gonzalo Fernández de la Mora y
Rafael Gambra, no tenían mucho que
ver con esa institución. Por
consiguiente, no era propiamente el
Opus Dei quien definía o aglutinaba



a ese grupo. La realidad era mucho
más compleja.

De otra parte, así como en el primer
grupo la coherencia ideológica venía
claramente definida por el
falangismo explícito aunque
renovado de sus protagonistas (de
ahí que haya sido considerado por
algunos una facción neofalangista),
en el segundo, el de los
tradicionalistas, la coherencia
ideológica era menor. Esta misma
heterogeneidad dificulta la tarea de
encontrar un concepto que los
aglutine a todos. Por este motivo, la
utilización del concepto 
tradicionalismo, ya de por sí
plurisemántico, debe ser entendida
en este caso como una noción que
describe su intención de buscar en la
tradición histórica española la
solución a los problemas que tenía
planteada la España de los años
cincuenta –una noción que
obviamente queda lejos de la



acepción más específica del concepto
identificada con el Carlismo.

La historia del enfrentamiento entre
las dos facciones se precipitó
abruptamente a raíz de la
publicación del célebre artículo de
Calvo Serer sobre la política interior
de la España de Franco en la revista
parisina Écrits de Paris, en
septiembre de 1953[66]. Con su
habitual audacia, rayana a la
temeridad, arremetía contra los
nacional-sindicalistas de corte
falangista por haber fracasado en su
propósito totalitario a pesar de
contar con todos los medios posibles,
y calificaba de nihilista a la derecha
demócrata cristiana en la línea de
Martín Artajo, por haber naufragado
desembocando en una atonía
política. Calvo Serer no comprendía
como después del fracaso de los
primeros y el naufragio de los
segundos, un católico-propagandista
como Ruiz-Giménez se hubiera



aliado con representantes de la
izquierda falangista como Laín,
Tovar y Ridruejo. En ese contexto
Calvo presentaba como alternativa
(una especie de «tercera fuerza») a
los intelectuales que, junto a él,
estaban comprometidos con una
ambiciosa tarea de restauración del
país.

El resultado de la marejada política e
ideológica que levantó el artículo de 
Écrits de Paris fue la pérdida de
Calvo Serer de la dirección de Arbor,
de su puesto en el CSIC y de su influjo
en la esfera pública española y, con
ello, la derrota de los tradicionalistas,
con la subsiguiente hegemonía de los
falangistas. Sin embargo, el triunfo
de éstos fue efímero, porque pronto
se vieron desbordados por la
rebelión universitaria de principios
de 1956, que tuvo como consecuencia
inmediata la destitución de Ruiz-
Giménez, y dio paso a un periodo de
incertidumbre política que culminó



en la constitución de un nuevo
gobierno en 1957, fruto de factores,
tanto ideológicos como sobre todo
económicos, que llevaron a un
cambio profundo en el horizonte
político-cultural español.

Trazando un balance desde la
perspectiva propia de nuestro
estudio, puede decirse que la
divergencia entre falangistas y
tradicionalistas tuvo como
consecuencia una profundización en
el recelo de la Falange respecto al
Opus Dei, algo que, tal como ya
hemos visto, se había manifestado
justo diez años antes en los sucesos
del Madrid clericalizado de los
primeros años cuarenta. Entre los
tradicionalistas había algunos
miembros del Opus Dei, junto a otros
que no lo eran; en cambio, en el
grupo de los falangistas no había
ninguno. Estamos ante un hecho que
hunde sus raíces en los antecedentes
históricos de la Falange y de la



democracia cristiana, y que, en todo
caso, no justifica considerar al Opus
Dei como un grupo de poder dentro
del delicado equilibrio de las familias
franquistas. Sin olvidar, por lo
demás, que la inmensa mayoría de
los miembros del Opus Dei, que se
había implantado en diversas
ciudades españolas y había
comenzado a partir de 1945 su
expansión internacional, fueron por
entero ajenos a estos debates.

Como siempre, son las fuentes
originales –las que surgen del
momento histórico analizado y no
del momento histórico desde el que
se analiza– las que nos dan la clave
de los acontecimientos históricos y
éstas se mueven en una dirección
distinta de ese malentendido.
Ridruejo, en el artículo de 1952 en el
que distinguía estos dos grupos,
calificándolos de excluyentes y 
comprensivos, no hablaba de una
oposición entre Falange y Opus Dei,



sino, literalmente, entre Falange
Española y Acción Española:

«En fin, Falange Española y Acción
Española –tan afines en la
afirmación de lo español y en el
amor por los métodos heroicos–
fueron dos movimientos
perfectamente incompatibles y sin
posibilidad de recíproca inteligencia
o práctica compenetración»[67].

Es digno de notar que, tanto en el
debate de las cátedras como en el de
la contraposición entre
tradicionalistas y falangistas, no se
nombra al Opus Dei en los escritos
publicados por los diversos
protagonistas. Existen ciertamente
referencias al Opus Dei en
conversaciones o cartas privadas,
pero no en los medios de
comunicación ni en las revistas
culturales del momento, lo que
obviamente tiene que ver con la
escasa credibilidad que habría tenido



la adscripción del Opus Dei a una de
las familias franquistas en litigio.

Los «tecnócratas» en el gobierno y
la presentación del Opus Dei como
grupo de poder (1957-1966)

Durante la segunda mitad de la
década de los cincuenta, España
experimentó una significativa
transición de la autarquía a la
liberalización. Esta transición,
forzada por la necesidad de
adecuarse tanto a la evolución
interior (con la endémica crisis
económica y los condicionamientos
de la autarquía) como a la exterior
(con la Europa de posguerra en su
fase más álgida de desarrollo),
implicó una transformación del
régimen, que condujo a nuevas
políticas económico-comerciales, que
pasaron por encima de los debates
ideológicos. Todo ello tuvo como
consecuencia algunos cambios en las
carteras ministeriales, que afectaron



sobre todo a los ministerios más
directamente relacionados con la
administración y con la economía. La
nueva generación de políticos no se
sintió en absoluto identificada con el
debate entre tradicionalistas y
falangistas, sencillamente porque
estos nuevos agentes culturales y
políticos no tenían ya interés por las
disquisiciones acerca de la esencia de
España, o por la reconstrucción,
regeneración o restauración de su
pasado, sino más bien por la
búsqueda de soluciones concretas
ordenadas a la consecución de un
desarrollo económico y social.

Como consecuencia, de los
esencialistas e ideológicos debates
públicos de los primeros años
cincuenta, se pasó a un acentuado
pragmatismo. Del predominio de los
funcionarios del ministerio de
Educación se pasó a la hegemonía de
los técnicos en administración y
economía. Los tradicionalistas se



diluyeron y los falangistas tendieron
a transformarse, poco a poco, en
demócratas[68], evolución a la que no
fueron ajenos algunos de los
tradicionalistas, como el propio
Rafael Calvo Serer. Una nueva época
histórica se abría, y otros
estereotipos se acuñaban o
reinventaban. El enfrentamiento
entre tradicionalistas y falangistas
había terminado con la derrota de
ambas facciones, una detrás de otra
(1953 y 1956). Las transformaciones
políticas subsiguientes eran fruto de
los nuevos tiempos: España salía de
la autarquía propugnada por la
Falange para abrirse a las
instituciones económicas
occidentales y, particularmente, al
Mercado Común Europeo. Todo esto
era fruto de una evolución ya
iniciada en años anteriores, pero
impulsada con mayor decisión a
partir de ahora.



Hito importante en esta evolución
fue la remodelación del gobierno que
Franco afrontó en 1957,
concretamente el 25 de febrero de
ese año. El nuevo gobierno
presentaba elementos de
continuidad con los anteriores, y
también novedades. Entre estas
últimas destacaban los
nombramientos de Alberto Ullastres
en Comercio y Mariano Navarro
Rubio en Hacienda. El primero había
colaborado con Acción Nacional
durante la República. Finalizada la
Guerra Civil, se doctoró en Derecho y
fue miembro del Instituto de
Economía del CSIC. Como
colaborador en la sección de
Economía Nacional del Instituto de
Estudios Políticos, formó parte de la
ponencia que redactó el proyecto
fundacional de la Facultad de
Ciencias Políticas y Económicas de la
Universidad de Madrid. Se graduó en
ella y desde 1948 ocupó la cátedra de
Historia de la Economía Universal y



de España. Durante varios años fue
profesor de Economía y Hacienda en
el Centro de Estudios Universitarios
de Madrid, y de Historia Económica,
en el Instituto Social León XIII. El
segundo tuvo una estrecha
vinculación con la Acción Católica en
los años de la República. Después de
la Guerra Civil, se comprometió en
actividades relacionadas con los
ambientes sindicales. Su acceso a la
política se produjo a través de los
sindicatos verticales agrarios,
convirtiéndose en procurador en
Cortes por los Sindicatos. A ambos se
les confiaba una importante esfera
del gobierno: la relacionada con el
desarrollo económico.

Tanto los falangistas como los
sectores que se vieron fuera del
poder con la caída de Ruiz-Giménez,
reaccionaron frente a las nuevas
incorporaciones, y otras que les
sucedieron, tildándolas de 
tecnócratas, dando al término un



tinte despectivo, es decir, que se
trataba de gente que quizás tenía
una preparación técnica pero que les
faltaba un verdadero sentido de
Estado, y el correspondiente
trasfondo cultural y político. El hecho
de que tanto Alberto Ullastres como
Mariano Navarro Rubio fueran
miembros del Opus Dei llevó a dar
un paso más en esa estrategia
política hablando de tecnócratas del
Opus Dei.

Se llegaba así a una etapa de especial
importancia en la configuración del
gran relato sobre el Opus Dei. El
centro y el origen de esa etapa es de
nuevo España, pero ahora el gran
relato no quedará limitado a ese país,
sino que se va a extender por todo el
mundo occidental. La globalización
del gran relato está motivada en
buena medida no sólo por el nuevo
contexto histórico, donde los eventos
tienden a trascender las fronteras
estatales, sino también porque



adquirirá a partir de 1957 una
llamativa dimensión mediática, por
la intervención de importantes
periódicos europeos y
norteamericanos. El nombramiento
de Alberto Ullastres y Mariano
Navarro tuvo una gran repercusión,
y muy pronto se les asignó la
etiqueta de ministros del Opus Dei[69].

Es posible que en algunos de los
medios de comunicación esa
calificación aspirara sólo a dar un
dato, sin atribuirle una particular
significación. No era esa en cambio
la intención de los ambientes
españoles que la habían propiciado.
En todo caso, se prestaba a dar la
impresión de que eran de algún
modo, y precisamente en cuanto
ministros, representantes del Opus
Dei, lo que ponía en entredicho la
finalidad exclusivamente apostólica
de esta institución, y la libertad y
responsabilidad personales de sus
miembros en las actuaciones



profesionales y políticas, defendida
siempre por Josemaría Escrivá a
capa y espada, fueran del signo que
fueran las opciones que unos y otros
adoptaran. No hizo una excepción
con Navarro Rubio y Ullastres.

Desde el primer momento, el Opus
Dei puso de manifiesto que ni
Ullastres ni ningún otro político lo
representaba. El 12 de julio de 1957
la Secretaría del Opus Dei en España
difundió una nota en la que se
reafirmaba esta realidad, publicada
por ABC al día siguiente y por otros
medios nacionales e internacionales,
como el inglés Catholic Herald[70]. De
la misma línea es el artículo de Julián
Herranz, en ese momento miembro
del Consejo General del Opus Dei,
sobre «el Opus Dei y la política»,
publicado en la revista mensual 
Nuestro Tiempo, en abril de 1957; el
mismo autor volvió sobre el tema en
1961 con un nuevo artículo, titulado
«Naturaleza del Opus Dei y las



actividades temporales de sus
miembros», que apareció también en
Nuestro Tiempo. Meses antes, José
Luis Illanes, residente también en
Roma, había publicado un artículo
sobre «L’attività dei cattolici nella
Spagna d’oggi», publicado en Studi
Cattolici a raíz de la afirmación,
hecha por parte de la prensa, de que
el Opus Dei había venido a ser el
principal apoyo a Franco por parte
de los católicos. Illanes enfatizaba la
libertad en temas políticos de los
miembros del Opus Dei. Como el
artículo señalaba también la libertad
que gozaban los católicos para
oponerse a Franco, no se pudo
publicar en España.

El equívoco de presentar al Opus Dei
como una fuerza política e ideológica
con una notable influencia en el
franquismo se recrudeció en 1962,
con ocasión de la remodelación del
gobierno que se produjo aquel año.
Dos de los cambios más relevantes



fueron la entrada de Manuel Fraga
Iribarne como Ministro de
Información y Turismo, que
enlazaba con algunos medios
demócrata cristianos y falangistas y
que propició una cierta apertura en
la política de censura de los medios
de comunicación, y del ingeniero
Gregorio López Bravo como Ministro
de Industria, políticamente
independiente, que era miembro del
Opus Dei.

Algo análogo ocurrió con motivo de
la nueva remodelación del gobierno
que tuvo lugar en 1965. En ese año
Ullastres y Navarro Rubio dejaron el
gobierno, aunque su política
económica continuó aplicándose.
Alberto Ullastres continuó
trabajando por la incorporación al
Mercado Común, que se hizo
realidad en 1970 en virtud del
Acuerdo económico preferencial
entre el Estado español y la
Comunidad Económica Europea



firmado en octubre de ese año. En
esa misma remodelación del
gobierno, Laureano López Rodó,
catedrático de Derecho
Administrativo, que era miembro del
Opus Dei, fue nombrado ministro del
Plan de Desarrollo. López Rodó tenía
una larga experiencia política, pues
en 1956 había sido nombrado
secretario general técnico de la
Presidencia de Gobierno y siempre
había contado con el apoyo del
almirante Carrero Blanco, uno de los
principales colaboradores del
general Franco.

Ante la reiteración de las noticias y
comentarios de prensa que
continuaban manteniendo el
equívoco respecto a las relaciones
entre gobierno español y Opus Dei,
éste se vio obligado a emitir en junio
de 1962 un nuevo comunicado, esta
vez de la Secretaría General del Opus
Dei, en el que se aclaraba que:



Los socios del Opus Dei son
libérrimos en su pensamiento y en su
actuación política, lo mismo que
cualquier otro ciudadano católico.
Dentro de la Asociación caben, y de
hecho hay, personas de distintas y
aún opuestas ideas políticas, sin que
el Opus Dei tenga nada que ver de
ningún modo en los méritos o
deméritos de la gestión personal de
sus socios. Quede, pues, claro que el
Opus Dei no está ligado a ninguna
persona, a ningún régimen, ni a
ninguna idea política[71].

El comunicado no dejaba lugar a la
interpretación. Por lo demás el
propio fundador del Opus Dei se
había manifestado personalmente.
Estaba dispuesto a tolerar en silencio
las injurias que pudieran proferirse
sobre su persona, pero consideraba
necesario hacer pública su protesta
cuando se tratara de errores
referentes a la Iglesia y al Opus Dei.
Así se pone de manifiesto en una



carta del fundador dirigida al
consiliario del Opus Dei en España,
fechada el 9 de octubre de 1965 en la
que, con tono de indignación,
denunciaba: «No podemos tolerar
más la calumnia, ni la insinuación
venenosa: y de cada cien casos, los
cien tienen su origen en esa España
mía queridísima. ¡Basta!»[72].

De hecho, pocos meses antes, en
mayo de 1964, había intervenido
personalmente mediante una carta
dirigida a Javier de Borbón-Parma,
cabeza de uno de los sectores
políticos de la época, el
tradicionalismo dinástico,
quejándose de la difusión, en un acto
organizado por ese grupo, de unos
folletos en los que se atacaba
calumniosamente al Opus Dei:

Me llama poderosamente la atención,
aunque soy muy amigo de la libertad
política y muy respetuoso con lo que
piensan todos, que en la reunión de



Montejurra no haya habido más que
unas cuantas pancartas en las que se
insultaba a unos hijos míos que, en
uso de su plena libertad, piensan
honradamente como les da la gana.
Sobre todo, cuando en España son
tantas las personas que no coinciden
con los carlistas. Renuevo mi
maravilla, y no puedo entender esa 
predilección. Respeto, sin embargo, la
libertad disgustosa de esos señores
de Montejurra, y no presento
ninguna queja. Sin embargo, llegó a
mis manos una hoja que se llama
«Boina Roja» –sin pie de imprenta,
pero con contenido carlista– n. 89,
año 12, con un artículo titulado «A
los españoles», y firmado por «Unos
excombatientes», en donde se ataca
calumniosamente a la Obra. No lo
puedo tolerar: y me avergüenza que
personas que pertenecen a la
llamada Comunión carlista se presten
a difamaciones de este estilo.



A continuación, concluye con una
frase bien ilustrativa de su postura:

Si estos hechos se repiten, tendré que
tomar mis determinaciones, ya que
no se trata de una infamia contra mí,
que estoy siempre dispuesto a
soportar en silencio, sino de una
infamia contra Dios Nuestro Señor y
los que, consagrándole sus vidas, le
sirven[73].

La Falange Española, reviviendo
acaso aquellos ataques proferidos
durante los años cuarenta, orquestó
una fuerte campaña de prensa
vehiculada por el diario Pueblo, afín
al régimen, y la Organización
Sindical Española, como reacción al
hecho de que entre los firmantes de
algunos artículos periodísticos en
contra del monopolitismo sindical
del franquismo hubiera algún
miembro del Opus Dei. Escrivá de
Balaguer escribió una enérgica carta



al Ministro correspondiente, José
Solís Ruiz:

Con ese modo de proceder
equivocado [...] no logran más que
ofender a Dios, confundiendo lo
espiritual con lo terreno, cuando es
evidente que los Directores del Opus
Dei nada pueden hacer para cohibir
la legítima y completa libertad
personal de los socios [...]. Esta 
familia espiritual no interviene ni
puede intervenir nunca en opciones
políticas o terrenas en ningún
campo, porque sus fines son 
exclusivamente espirituales[74].

La equívoca presentación del Opus
Dei como un grupo de presión
política había empezado a ser
universal, y continuó siéndolo en
años posteriores. Las campañas de
prensa, sobre todo en periódicos
franceses y españoles, abundaron en
1966, desvirtuando la naturaleza
espiritual del Opus Dei,



atribuyéndole un deseo de influencia
política, poder económico y prestigio
entre las élites sociales, y negando su
dimensión universal, identificándolo
con una obra española[75]. Escrivá
decidió no limitarse a cartas
personales o a promover
comunicados de los organismos de
gobierno de la Obra, y concedió
entrevistas a corresponsales de los
medios más influyentes del
panorama mediático internacional.
La primera entrevista fue publicada
en Le Figaro en mayo de 1966; en
ella, pasaba revista a diversos temas
y reafirmaba la naturaleza espiritual
del Opus Dei, defendiendo una vez
más la absoluta libertad de sus
miembros en las cuestiones políticas,
económicas o culturales. Las
entrevistas concedidas a los más
diversos medios internacionales
entre los años 1966 y 1968 fueron el
contenido del libro Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer,
pronto traducido a varios idiomas.



Vale la pena reproducir dos de sus
respuestas. La primera forma parte
de la entrevista publicada en Le
Figaro:

Insisto en que cada uno de los socios
del Opus Dei trabaja con plena
libertad y con responsabilidad
personal, sin comprometer ni a la
Iglesia, ni a la Obra porque ni en la
Iglesia ni en la Obra se apoyan para
realizar sus personales actividades.
Gentes formadas en una concepción
militar del apostolado y de la vida
espiritual, tenderán a ver el trabajo
libre y personal de los cristianos
como una actuación colectiva. Pero
le digo, como no me he cansado de
repetir desde 1928, que la diversidad
de opiniones y de actuaciones en lo
temporal y en lo teológico opinable,
no es para la Obra ningún problema:
la diversidad que existe y existirá
siempre entre los miembros del Opus
Dei es, por el contrario, una
manifestación de buen espíritu, de



vida limpia, de respeto a la opción
legítima de cada uno[76].

La segunda proviene de la entrevista
concedida unos meses después, en
abril de 1967, a Peter Forbath,
corresponsal de la revista
norteamericana Time:

El Opus Dei no interviene para nada
en política; es absolutamente ajeno a
cualquier tendencia, grupo o
régimen político, económico, cultural
o ideológico. Sus fines son
exclusivamente espirituales y
apostólicos [...]. Desde el mismo
momento en que se acercan a la
Obra, todos los socios conocen bien
la realidad de su libertad individual,
de modo que si en algún caso alguno
de ellos intentara presionar a los
otros imponiendo sus propias
opiniones en materia política o
servirse de ellos para intereses
humanos, los demás se rebelarían y
lo expulsarían inmediatamente [...].



Si se diera alguna vez –no ha
sucedido, no sucede, y con la ayuda
de Dios, no sucederá jamás– una
intromisión del Opus Dei en la
política, o en algún otro campo de las
actividades humanas, el primer
enemigo del Opus Dei sería yo[77].

Estas declaraciones constituyen un
testimonio histórico de primera
magnitud. De hecho, contribuyeron a
frenar algunas de las actitudes y
campañas que las habían provocado,
aunque no consiguieron evitar que el
gran relato continuara
difundiéndose. Como nos hallamos
ante un momento clave en la
configuración de ese relato, merece
la pena analizar más detenidamente
el trasfondo ante el que unos y otros
hechos –las declaraciones del Opus
Dei y los malentendidos que las
provocaron– se sitúan.

En los años cincuenta, el régimen
franquista continuaba respondiendo



a los valores del bando vencedor de
la Guerra Civil[78]. Ante todo, seguía
fundamentado sobre el poder
autoritario del general Franco. Desde
1938, el dictador había velado
escrupulosamente para que sus
gobiernos reflejaran exactamente el
equilibrio de familias integradas en
el Movimiento Nacional –nombre por
el que se conocía el conjunto de
fuerzas políticas que habían apoyado
el Alzamiento de 1936 desde el inicio.
Estas fuerzas políticas eran los
militares, los falangistas, los
tradicionalistas carlistas, los
demócrata-cristianos, los
monárquicos y algunas
personalidades «independientes»,
que le merecían confianza por sus
conocimientos profesionales, y que
en todo caso provenían
sistemáticamente de los altos
cuerpos de la Administración del
Estado. La novedad del gobierno de
1957 era la generosa presencia de un
grupo de esos independientes, que



debían dar un impulso a las
reformas sociales, políticas,
administrativas y económicas que,
según el parecer de Franco, la nación
necesitaba.

Estas reformas debían ceñirse,
lógicamente, al espectro político e
ideológico de la dictadura franquista.
Uno de los objetivos del nuevo
gobierno fue la integración de la
economía española en el marco del
mundo occidental, a través de un
plan de estabilización y de medidas
liberalizadoras propias de una
economía de mercado. Fueron
precisamente Navarro Rubio y
Ullastres, ministros de Hacienda y
Comercio respectivamente, quienes
debían pilotar esa nueva política.
Esta reforma no fue un simple
«relevo de guardia» sino el inicio de
una tendencia a orillar a la Falange
como pivote político e ideológico del
régimen[79]. Es importante tener esto
en cuenta al analizar la virulenta



reacción de los falangistas ante la
aparición de los tecnócratas, como
pronto empezaron a ser designados
por sus detractores: en ellos vieron a
los que, de hecho, les habían
desplazado de los centros
neurálgicos del poder.

Sectores del Movimiento no sólo
tildaron despectivamente de 
tecnócratas a los nuevos ministros,
sino añadían el matiz de tecnócratas
del Opus Dei, con lo que confundían
su adscripción a una determinada
tendencia dentro de los gobiernos de
Franco con su pertenencia a una
institución de la Iglesia. Es
interesante observar que los
miembros del Opus Dei que fueron
ministros de Franco durante los años
cincuenta, sesenta y setenta, no
pertenecían a ninguna de las familias
antes reseñadas, aunque provenían
habitualmente de los grupos
genéricos identificados con las
tradiciones demócrata-cristianas o



monárquicas, surgidas en España
antes de la Guerra Civil[80]. La única
excepción fue Fernando Herrero
Tejedor, ministro y secretario general
del Movimiento Nacional del
penúltimo gobierno de Franco, de
ascendencia falangista, aunque
alcanzó notoriedad más bien hacia el
final del régimen. Pero por lo general
no tenían, por así decirlo, un perfil
ideológico identificable con alguna
de las familias políticas existentes,
por lo que, desde una perspectiva
ideológica, podía pensarse en
agruparlos bajo el paraguas de la
tecnocracia, aunque entre ellos
hubiera tan diferentes posturas[81].

De este modo, a despecho de su
pluralidad intelectual e ideológica,
fueran o no del Opus Dei, todos estos
ministros pasaron a ser agrupados,
desde fuera, bajo un mismo
calificativo. En la contienda por el
poder político de aquellos años, los
adversarios políticos de los nuevos



ministros, en lugar de plantear la
lucha por el poder en su ámbito
propio, recurrieron a una maniobra
de opinión pública bien conocida:
crear artificialmente un grupo. En
este caso, se amparaban en la real (e
incluso en la supuesta) pertenencia a
una institución de la Iglesia (el Opus
Dei) de algunos de ellos. Nada
importaba que esta circunstancia, de
naturaleza espiritual, no
condicionara su posición política e
ideológica –y todavía menos en un
régimen político donde todo era
católico. Pero la etiqueta tecnócratas
les sirvió para agrupar a cualquiera
que se integrase en el grupo que
López Rodó estaba formando en la
secretaría general técnica de la
vicepresidencia del gobierno, bajo la
protección del almirante Carrero
Blanco. De hecho, esos técnicos, entre
los que destacaban por ejemplo
Agustín Cotorruelo, Santiago Udina
Martorell, Fabià Estapé, José Ángel
Sánchez Asiaín, Enrique Fuentes



Quintana y Juan Sardá Dexeus,
tenían entre ellos mismos una muy
diversa ascendencia ideológica y
procedencia política, así como un
diferente grado de cercanía con el
Opus Dei[82]. Se deseaba sólo un cliché
eficaz cara a la intriga política del
momento[83].

Esto hizo a los ministros del Opus Dei
(y a los que se metía en el mismo
saco sin formar parte de esa
institución) más vulnerables desde
una perspectiva estrictamente
política, porque un defecto o error de
uno de ellos podría ser proyectado a
todos –generalización que también
era aplicable a su buen hacer, que es
finalmente lo que ha quedado
inscrito en la memoria colectiva de
los españoles, porque gracias a sus
políticas pragmáticas son
considerados como los causantes del 
desarrollismo y, por tanto, del
principio del final del franquismo y
del despegue de la economía



española. Anclados en esta estrategia
de generalización, las críticas, que
habían surgido en un principio
exclusivamente para salvaguardar
intereses políticos (la búsqueda de
mayores cuotas de poder por parte
de las diversas familias franquistas)
fueron degenerando
simultáneamente en un deseo de
desprestigio de la institución a la que
pertenecían también algunos de
ellos. En todo caso, lo que nadie duda
a estas alturas es la eficacia de las
medidas tomadas por aquellos
tecnócratas cara a la modernización
económica y, consecuentemente,
política y cultural, de la España
franquista. Raymond Carr y Juan
Pablo Fusi sintetizan su labor como
defensores de un rápido crecimiento
capitalista y de la neutralización de
la política por la vía de la
prosperidad[84].

Por otra parte, hubo, además, otros
prestigiosos tecnócratas que, sin ser



del Opus Dei, colaboraron en el
diseño y despliegue del Plan de
Estabilización, como Juan Sardá,
Gabriel Ferràs, José Luis Sampedro,
Manuel Varela Parache o Enrique
Fuentes Quintana. ¿Por qué no se les
aplica también el calificativo de 
tecnócratas, aunque ellos no
pertenecieran al Opus Dei? La única
explicación posible es que ellos no
fueron ministros y, por tanto, no
pudieron ser identificados como una
amenaza política por las familias
franquistas, especialmente los
falangistas. Éstos vieron claramente
que el éxito de los tecnócratas
implicaba de hecho la desaparición
de la Falange como grupo
hegemónico entre las familias
franquistas. Por esto fueron ellos
quienes orquestaron la campaña de
desprestigio contra los llamados
tecnócratas, a la que después se
sumaron otros grupos, tanto desde el
mundo civil como eclesiástico, con



mayor o menor empeño según fuera
su interés[85].

Los ministros del Opus Dei
coincidían con todos los demás
miembros del gabinete en que eran
católicos, pero su pertenencia a la
institución no condicionó
particularmente su orientación
política e ideológica, como tampoco
sus concretas decisiones de gobierno.
De hecho, algunos otros ministros
eran miembros de Asociaciones de
fieles, especialmente los procedentes
de la Asociación Nacional Católica de
Propagandistas, pero a nadie se le
ocurrió afirmar que ellos
representaban a dichas asociaciones
en el Gobierno[86]. Otra cuestión,
también innegable, es que algunos de
ellos coincidieron en algunas
residencias de estudiantes y Colegios
Mayores, que se constituyeron en
centros de sociabilidad, según el
concepto acuñado por la moderna



historiografía, lo que generaba un
lógico círculo común de amistades[87].

Sin embargo, la captación de nuevas
personas para los puestos políticos
no respondió a un único criterio –
quizás el único criterio claro era la
exclusión de las mujeres. Es
ilustrativo el relato de López-Rodó
sobre sus sistemas de cooptación de
nuevos ministros y altos cargos, en el
que razones de amistad se unen a las
estrictamente personales, de
segundas referencias, o simplemente
de casualidades[88]. Esta
circunstancia, referida a los centros
de sociabilidad y la generación de
relaciones interpersonales como
base de cooptación política, no por
menos obvia me parece esencial para
entender toda esta cuestión. Una
mayor atención de historiadores y
sociólogos a este aspecto, basándose
en las últimas contribuciones de la
historiografía francesa, contribuiría
sin duda a aclarar mucho más el



debate historiográfico sobre el origen
y las motivaciones de las nuevas
incorporaciones a los puestos
políticos[89]. En este sentido, es
significativo que la fulgurante
carrera política de otro miembro del
Opus Dei (Florentino Pérez-Embid)
sufriera un parón en el mismo año
de la promoción de Navarro Rubio y
Ullastres. Además, como sutilmente
apunta Paul Preston, «resulta
revelador que a principios de la
década de 1960 hubiera más tensión
entre López Rodó y Navarro Rubio
que entre López Rodó y Fraga»[90].

Merece la pena acudir al recuento
que hace Laureano López-Rodó en
sus memorias:

También se propaló el infundio de
que los miembros del Opus Dei que
intervenían en la política formaban
un grupo homogéneo. Es patente
que, como consecuencia lógica de la
plena libertad política, eran muy



diversas sus posturas y opiniones. A
título de ejemplo, recordemos que
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Domínguez Marroquín y José Ramón
Herrero Fontana eran falangistas;
Juan María de Araluce Villar y Pedro
Mendizábal Uriarte, tradicionalistas;
Mariano Navarro Rubio, sindicalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontán Pérez y Florentino
Pérez Embid pertenecían al Consejo
Privado del Conde de Barcelona y, en
cambio, Gregorio López Bravo de
Castro, Vicente Mortes Alfonso y yo
mismo fuimos partidarios de la
restauración de la Monarquía en la
persona de Don Juan Carlos de
Borbón; Alberto Ullastres Calvo y
Juan José Espinosa San Martín eran
políticos independientes; por último
hubo quienes se hallaban en la
oposición al Régimen, cuya figura
más destacada fue Rafael Calvo
Serer[91].



Los ministros que pertenecían al
Opus Dei ni actuaron como grupo ni
tenían un interés especial en actuar
como tal, ya que esto, además de
traicionar las ideas defendidas por la
institución espiritual a la que
pertenecían, les hubiera reportado
más perjuicios que beneficios en el
ambiente político de la época. Sin
embargo, como algunos de ellos
gozaron desde el principio de la
etiqueta de independientes, sin estar
adscritos a las categorías de carlistas
o falangistas, fácilmente se les podía
considerar ad extra como un nuevo
grupo emergente, más cercano a los
monárquicos y los demócrata-
cristianos. Ante la necesidad que
suelen tener las sociedades de
encuadrar a las personas en grupos,
para hacer más asequible y
comprensible la ya de por sí
compleja realidad que les rodea, se
les asignó el pragmático título de
tecnócratas, cuando quizás lo más



apropiado hubiera sido referirse a
ellos como independientes.

En todo caso, el dato cierto es que de
los ciento dieciséis ministros
designados por Franco en once
gobiernos entre 1939 y 1975, ocho de
ellos fueron miembros del Opus Dei:
Mariano Navarro Rubio (1957-1965),
Alberto Ullastres (1957-1965),
Gregorio López Bravo (1962-1973),
Juan José Espinosa (1965-1969),
Faustino García Moncó (1965-1969),
Laureano López Rodó (1965-1975),
Vicente Mortes (1969-1973),
Fernando Herrero Tejedor (1975).
Con la perspectiva histórica
adquirida, se percibe mejor la
desproporción entre ese reducido
número de ministros y la magnitud
del ruido mediático que se generó
por la supuesta influencia del Opus
Dei en la evolución política de la
España franquista.



Por otra parte, algunos
Propagandistas no entendieron la
actitud independiente de esos
ministros. Les desconcertaba que el
Opus Dei no quisiera unirse a un
frente común demócrata-cristiano.
La experiencia ya había funcionado
durante la Segunda República (a
través de la coalición de la CEDA, la
Confederación Española de Derechas
Autónomas), y ahora la veían
también necesaria para enfrentarse
a las tendencias totalitarias de la
Falange Española y, no menos
importante, para afrontar con
garantías de futuro el día después del
franquismo. En este sentido, algunos
historiadores han postulado que «no
era fácil para hombres formados en
el catolicismo fuertemente jerárquico
de la preguerra comprender que
unas gentes que compartían su
preocupación por regenerar la 
intelligentsia nacional y la vida
pública, no militase en sus filas»[92].
De hecho, todos aquellos que



confiaban en un frente demócrata-
cristiano fueron quienes –en la
política franquista madrileña y en la
curia eclesiástica romana– menos
entendieron la postura del Opus Dei.
Y es precisamente de este campo de
donde emergió el otro gran frente del
segundo gran relato, que se
extendería a Roma. Muchos años
después de escribir su libelo contra el
Opus Dei bajo el seudónimo de
Daniel Artigues, Jean Bécarud
describía de este modo a su
confidente Giménez Fernández, una
de sus más importantes fuentes de
información para la escritura de su
libro:

Antiguo líder de la izquierda cedista,
ministro de Agricultura con la
República y reconocido especialista
de Bartolomé de las Casas, se
dedicaba a la enseñanza, después de
no pocas vicisitudes, en la
Universidad de Sevilla. Más
democratacristiano que nunca, era



un furibundo adversario del
franquismo en general y del Opus
Dei en particular[93].

Se comprende bien así que las
críticas a los tecnócratas del Opus Dei
procedieran también de los grupos
opositores del franquismo, muchos
de ellos socialistas y comunistas en el
exilio. Si bien todos estaban de
acuerdo en que había que
desarrollar la economía española,
coincidían también en que este
saneamiento suponía un balón de
oxígeno para el régimen y podía por
tanto hacerlo más longevo, al darle
una mayor credibilidad. Los
enemigos del catolicismo, por su
parte, aprovecharon la oportunidad
de criticar a una institución católica
que era conocida por su cada vez
mayor pujanza espiritual, pero que
parecía mostrar ahora su apoyo a un
régimen autoritario. Por fin, emergió
también una crítica de los sectores
más nacionalistas y antifranquistas



de Cataluña y el País Vasco por el
supuesto españolismo del Opus Dei –
un juicio que parece hoy inverosímil,
viendo la nómina de tantos
miembros del Opus Dei autóctonos,
que en aquellos años se
comprometieron con la preservación
de la identidad cultural y la
autonomía política de esas
comunidades.

Por otra parte, hay que señalar que
hubo también notorios casos de
miembros del Opus Dei activos en la
oposición antifranquista, lo que
desautoriza a los que pensaban que
había directrices «desde arriba» en la
institución para apoyar al
franquismo. Aparte de Calvo Serer,
quien después del artículo de 1953 en
Écrits de Paris adoptó una postura
claramente crítica con el régimen,
otro de sus colaboradores en Arbor,
Antonio Fontán, llevó a cabo una
actividad cuanto menos poco



complaciente con el régimen a través
de la dirección del diario Madrid[94].

Otros miembros del Opus Dei, como
Pere Pascual, Robert Espí y Francesc
Brosa, además de otros estudiantes,
participaron en la célebre 
caputxinada, del año 1966. La 
caputxinada fue la primera protesta
notoria contra el régimen franquista
en Barcelona, que tuvo un especial
eco por estar encabezada por
intelectuales. Recibe este nombre
porque se desarrolló en el
monasterio de los capuchinos de
Sarrià, entre el 9 y el 11 de marzo de
1966. Se inició como una reunión
clandestina de una asociación de
estudiantes constituida para rivalizar
con la asociación oficial de la Falange
(SEU) y culminó con todos sus
asistentes encerrados en el
monasterio en señal de desacuerdo
contra el régimen franquista. La
protesta agrupó a personas de
posturas políticas e ideológicas muy



diversas, incluidas las de centro-
izquierda y el clandestino Partido
Comunista. Poco después del inicio
del acto, el 9 de marzo, la guardia
civil irrumpió en el monasterio y
obligó a todos los asistentes a
desalojarlo y a mostrar sus
documentos. Alrededor de doscientos
participantes decidieron quedarse,
continuando sus debates. Durante
más de cuarenta y ocho horas fueron
huéspedes de los capuchinos.
Finalmente, después de dos días de
gran tensión, los estudiantes salieron
pacíficamente y algunos fueron
depurados, entre ellos Pere Pascual,
que fue excluido del sector editorial,
en el que había trabajado hasta ese
momento[95].

La pluralidad de los miembros del
Opus Dei ha sido documentada por
algunos especialistas en el período,
ajenos a la institución. Ellos han
afirmado que en ningún caso se
puede hablar de un monolitismo en



la actuación pública del Opus Dei en
la España franquista, no sólo por la
evidencia de que hubo miembros
depurados sino también porque,
entre los franquistas que eran
miembros del Opus Dei, surgieron
tendencias muy diferentes. Incluso
miradas las cosas desde la
perspectiva equivocada del
funcionamiento del Opus Dei como
un grupo político, la extrañeza es
grande al ver que las actuaciones de
sus miembros fueron tan diversas,
como por ejemplo entre Calvo Serer,
Pérez-Embid y López Rodó. Así lo
narra el historiador Manuel Pérez
Ledesma, comentando el libro de
Santos Juliá sobre las dos Españas:

Los excluyentes fracasaron en 1953,
cuando el intento de Calvo Serer de
convertir a su grupo en una «Tercera
Fuerza», enfrentada tanto a los
falangistas orteguianos como a la
derecha católica en el poder, acabó
con la pérdida del poder cultural del



que habían disfrutado hasta
entonces. Aunque lo más
sorprendente fue que de la misma
corporación religiosa surgió poco
después un nuevo grupo de juristas y
economistas, encabezados por López
Rodó, que acabaron con la figura del
«intelectual católico» y la
sustituyeron por la del «tecnócrata»,
al tiempo que introducían un
lenguaje político secularizado y
racional, apoyado en la idea de
eficacia y progreso. Desde una
institución tan católica como el Opus
Dei se acababa así con la
sacralización de la política y la vida
cultural cuyos últimos
representantes habían sido otros
miembros del Opus Dei[96].

Esto pondría también en entredicho
la supuesta univocidad del
calificativo de tecnócratas y su
generalización. Entre los que se
suelen incluir en ese grupo hubo
algunos que simplemente aspiraban



a potenciar la economía, y en este
sentido eran sobre todo técnicos (tal
fue probablemente el caso de
Ullastres), y otros que tenían
objetivos políticos netos y de largo
alcance, como es el caso de López
Rodó, que aspiraba a la
modernización de la estructura
administrativa del Estado español (lo
que trasciende a la técnica) y a
promover una marcha hacia la
monarquía, optando por el príncipe
Juan Carlos.

Por otra parte, es interesante señalar
que, durante esos mismos años de
desarrollismo de la posguerra
mundial, otros países europeos
confiaron también la dirección de los
asuntos económicos a técnicos y
empresarios tecnócratas, sin
provocar por ello problemas de
interpretación como los que tuvieron
lugar en España. Antonio Argandoña
concluye que:



la tesis de la vinculación de los
tecnócratas con el Opus Dei fue, en
aquellos momentos, la solución
cómoda adoptada por
personalidades o grupos políticos
cuya hegemonía se veía amenazada
por los éxitos técnicos de los
tecnócratas (y por la misma
presencia de éstos en la escena
política española), aunque atribuirles
aquella vinculación fuese una
falsedad y una injusticia con ellos y
con el Opus Dei. Si esto es así, la
continuidad del cliché hasta nuestros
días muestra una cierta pereza
mental en algunos analistas e
historiadores. Ahora, como entonces,
hablar de «los tecnócratas del Opus
Dei» ahorra tener que llevar a cabo
un análisis más profundo de aquellos
años, acerca de qué personas
formaron aquel grupo político que
disfrutó de cuotas importantes de
poder alrededor del Almirante
Carrero Blanco, cuáles eran sus
concepciones económicas y sus



ideales políticos, qué pretendían con
su actuación, etc. Pero esto deja sin
explicar numerosos caracteres de la
política y de la economía de aquellos
años. Y cuando esos caracteres se
han estudiado y comprendido, el
Opus Dei no desempeña papel
alguno[97].

Es patente, pues, que hubo miembros
del Opus Dei entre los franquistas y
entre los antifranquistas, ante lo cual
el fundador tuvo siempre una actitud
de no-intervencionismo, porque
defendió la libertad de esas personas
en cuestiones políticas e ideológicas,
aun siendo consciente de las
dificultades, incomprensiones y
recelos personales e institucionales
que esta actuación suscitaría, tanto
en al ámbito civil como en el
eclesiástico. ¿Fue precisamente esa
neutralidad del Opus Dei, la que le
reportó tantos ataques?



Por otra parte, al no existir en la
España de entonces libertad de
asociación política ni cauces para la
expresión del pluralismo, a medida
que se fue debilitando el franquismo,
tendía a adquirir matiz político
cualquier manifestación de tipo
religioso, cultural, nacionalista, social
o incluso lúdica que, por su misma
naturaleza, eran ajenas al campo de
la lucha política, como sucedió con el
deporte[98]. Además, quienes
criticaban ahora al Opus Dei por su
intromisión en el precario equilibrio
de poder en la España franquista,
dieron categoría de universal a lo
que no eran más que circunstancias
contingentes y coyunturales de un
país concreto, en este caso España.
Esto causó más de un quebradero de
cabeza a los miembros del Opus Dei
de otras latitudes, especialmente en
los países anglosajones, a quienes se
aplicaron unas categorías
típicamente hispánicas que no



cuadraban en absoluto con su
particular idiosincrasia.

Las presiones al fundador del Opus
Dei para que cambiara su forma de
actuar, y diera indicaciones precisas
a los miembros que desarrollaban
tareas políticas, fueron persistentes,
y provinieron tanto de las
autoridades civiles como de las
eclesiásticas. Cada una de las
facciones le exigía, paradójicamente,
dos actuaciones contrapuestas, fruto
de posturas cesaropapistas o
clericales. Quienes provenían del
ámbito civil, le recriminaban que la
institución por él fundada se
inmiscuyera en asuntos políticos, en
una lucha des-enfrenada por el
poder. Quienes provenían del ámbito
eclesiástico, le reprochaban que no
estuviera dispuesto a estimular a los
miembros del Opus Dei a unirse a las
fuerzas de la Democracia Cristiana,
que se habían mostrado
providenciales en Italia ante el



imparable avance del comunismo
durante la postguerra, y que en otros
países, especialmente en Europa e
Hispanoamérica, habían adquirido
otras formas, pero la misma idea de
fondo[99]. Éstos también le hostigaban
para que obligara a los miembros del
Opus Dei a retirarse del gobierno
franquista. Pero él actuaba siguiendo
un lógico raciocinio: igual que no les
había estimulado a entrar en esos
gobiernos, tampoco podía animarles
a salir de ellos. Si le acosaban para
pronunciarse sobre la moralidad de
un régimen político, aducía que no le
correspondía a él hacerlo, sino a la
jerarquía eclesiástica, si es que lo
veía oportuno –y, para bien o para
mal, no hubo ninguna declaración
eclesiástica oficial de condena al
régimen franquista.

Por encima de todo, Escrivá velaba
por preservar la libertad de los
miembros del Opus Dei en materias
opinables, una idea que hoy día



parece más o menos asimilada y de
sencilla explicación, pero que en
aquellos momentos de mayor
polarización ideológica y
maniqueísmo político era más
complejo postular y defender. Por
muy dictatorial que fuera, el régimen
franquista no había sido rechazado
por la autoridad eclesiástica
competente, por lo que Escrivá,
concluía él mismo, no tenía nada
más que decir. Por lo demás, y
aunque este dato sea circunstancial
en esta argumentación porque no
afecta a la esencia del problema sino
a sus efectos coyunturales, es un
hecho innegable que la labor de los 
tecnócratas supuso un aumento
considerable del nivel económico de
España, un crecimiento de las
posibilidades de acceso a la cultura, y
un aumento de la (relativa)
pluralidad ideológica que tan
providenciales se mostraron a la
hora de la Transición democrática
española de la segunda mitad de los



setenta. Esto lo han reconocido
unánimemente todos los estudiosos
del período, que enfatizan el carácter
modélico de la transición
democrática española como una
reforma sin degenerar en revolución,
al tiempo que apuntan lo beneficioso
que fue para el milagro español el
crecimiento económico, la favorable
coyuntura internacional y la
oportuna explotación del turismo[100].

Los especialistas también han
reconocido que no se pueden unir las
dos etiquetas, Opus Dei y tecnocracia:
«el atribuir el giro de la política
económica a la influencia exclusiva
del Opus Dei aparece como un grave
error»[101]. Sea como fuere, Escrivá
siguió con su norma de no interferir
en la orientación política o ideológica
de los miembros del Opus Dei,
aunque esto le reportara abundantes
quebraderos de cabeza. Durante
aquellos años, llegó a comentar a uno
de los directores regionales del Opus



Dei de España: «me quitarían
muchos problemas si esos hermanos
tuyos no fueran ministros, pero si yo
insinuase eso no respetaría su
libertad y destrozaría la Obra»[102].

El hecho es que la campaña surgida
desde 1957 en España contra el Opus
Dei y su presencia en la vida pública,
confinada hasta entonces a las
fronteras peninsulares, se extendió
por todo el mundo a partir de 1964,
azuzada por el interés mostrado por
influyentes semanarios
internacionales. El gran relato del
Opus Dei como una fuerza política al
servicio del falangismo (por muy
inverosímil que fuera para el que
tuviera un mínimo conocimiento de
los sucesos acaecidos pocos años
antes en España, con el
hostigamiento de la Falange al Opus
Dei, y el posterior enfrentamiento
entre falangistas y tradicionalistas)
se expandió tan rápido entre los
países demócrata-liberales, a mi



entender, por tres motivos. En
primer lugar, porque desde esos
países se identificaba, sin matices, al
régimen franquista con los clásicos
regímenes fascistas italianos y
alemanes, lo cual supone un
llamativo error desde el punto de
vista estrictamente histórico y, por
supuesto, de la historia intelectual y
las ideologías. En segundo lugar,
porque apoyar al fascismo
significaba dar alas a las fuerzas que
habían sido vencidas décadas atrás
por los aliados, quienes habían
tenido que pagar un altísimo precio
humano y material por ello. En
tercer lugar, porque en el mundo
polarizado de la guerra fría, no había
lugar para una tercera fuerza
diferente a la de la democracia-
liberal o el comunismo.

Culminación, globalización y crisis
del gran relato (1967-1977)



El debate generado en torno a los 
tecnócratas se fue apaciguando a
medida que avanzaban los años
sesenta, en los que España se vio
envuelta progresivamente en el
tardofranquismo, y el contexto iba
cambiando sensiblemente: si los
tecnócratas se habían aprovechado a
finales de los cincuenta del
desvanecimiento de los debates
esencialistas entre tradicionalistas y
falangistas, a finales de los sesenta
ellos mismos se vieron desplazados
del centro neurálgico de la escena
política por los nuevos movimientos
ideológicos y sociales que se
presentaron como alternativa a un
régimen que languidecía, como por
ejemplo el socialismo, el comunismo,
el sindicalismo y los movimientos
nacionalistas catalán y vasco.
Quienes lideraron esos movimientos
de contestación al franquismo
empezaron a partir de entonces a
copar los foros intelectuales y las
luchas por el poder, aunque todavía 



desde fuera, y ellos fueron quienes
protagonizarían poco más tarde la
transición española de mediados de
los años setenta.

Sin embargo, el gran relato del Opus
Dei como una fuerza política y
económica más que una institución
con fines espirituales volvió a
revitalizarse a raíz de la publicación
de los libros de Daniel Artigues (El
Opus Dei en España, 1968) y Jesús
Ynfante (La prodigiosa aventura del
Opus Dei,1970). El primero de ellos es
un libelo contra el Opus Dei que tuvo
una notoria influencia en España y
Francia, cuyo autor firmó como
Daniel Artigues, en realidad
seudónimo de Jean Bécarud. Como su
mismo autor reconoció más tarde en
su autobiografía intelectual, el libro
fue escrito sin hablar con ningún
miembro del Opus Dei y sus
principales fuentes fueron los ex-
miembros de la institución críticos
con ella. Bécarud reconoció treinta



años después que eludió, «quizás
equivocadamente», entablar contacto
con representantes del Opus Dei, y
finalmente, concluye:

De cualquier modo, al escribir en
1999, tengo que insistir en el hecho
de que el Opus Dei ya no es en la
actualidad lo que era hacia 1970, y
que ahora me guardaría de emitir al
respecto el menor juicio moral [...].
Un segundo y fundamental error
procede del intento de establecer una
relación entre el Opus Dei y la
Institución Libre de Enseñanza, que
tuve siempre en mente[103].

Cabe cuestionarse si el Opus Dei era
el que había cambiado entre 1970 y
1999 o más bien el contexto. Como
apunta el propio Bécarud, el Opus
Dei quedó muchas veces aprisionado
entre otras instituciones españolas
de aquel período, que nada tenían
que ver con su identidad –Institución
Libre de Enseñanza, órdenes



religiosas, partidos democrata-
cristianos, asociaciones político-
religiosas–, que curiosamente
siempre eran tomados como puntos
de comparación y analogía. En todo
caso, es evidente que estos dos libros,
azuzados por el peculiar ambiente
del tardofranquismo y por los
intereses económicos de sus
editoriales, tuvieron una amplia
difusión tanto en España como en el
mundo francés y anglosajón.

Poco tiempo después, en febrero de
1972, el influyente semanario
británico The Economist publicaba,
en uno de sus monográficos sobre
política internacional, un extenso
reportaje sobre España, titulado
«Between Past and Future»[104]. El
reportaje sostenía que la clave de la
estabilidad de Franco se podía
resumir en que no se había
comprometido del todo con ninguna
de las fuerzas políticas que le habían
seguido en el Alzamiento de 1936:



militares, carlistas, falangistas,
demócrata-cristianos y monárquicos:

The secret of General Franco’s
survival over the 33 years since the
civil war has been that he has never
allowed one faction to grow too
strong […]. Today, a new force has
achieved political ascendency in
Spain. Many of those aligned with it
are too young to remember the civil
war. Some call them simply the
technocrats; to others, they are the
disciplined militants of Opus Dei[105].

Cuando la evolución de la política
española estaba tomando ya otros
derroteros, el semanario
argumentaba que los tecnócratas
habían llegado justo en el momento
en que parecía que las otras fuerzas
del Movimiento habían perdido su
oportunidad. Esto contribuyó, según
la tesis defendida por el semanario
británico, a que los tecnócratas
fueran los encargados de ocupar ese



vacío de poder. Desde un punto de
vista mediático, era eficaz identificar
un grupo que amparase
sociológicamente a todos los 
tecnócratas. Apareció entonces el
Opus Dei, que no tenía ningún
interés en meterse en el avispero de
las familias franquistas pero que fue
introducido a la fuerza por el
semanario británico, que se hacía
eco de la problemática surgida en la
España de 1957 con la entrada de los
dos ministros del Opus Dei en el
gobierno.

The Economist no hizo más que
recoger este estado de cosas,
sintetizar en un agudo artículo ese
gran relato y divulgarlo por todo el
mundo. Cinco años más tarde, en su
siguiente monográfico dedicado a
España («The New Spain», The
Economist, 2 de abril de 1977), el
gran relato creado por ellos mismos
estaba consolidado. En el artículo
había escasas referencias al Opus Dei



pero, lo que es más importante, se
daba por hecho algunos de estos
mitos como si fueran realidades. De
Laureano López Rodó se afirmaba
tranquilamente que era el líder
miembro de una orden laica secreta
(«a leading member of the wealthy
and secretive lay order», p. 18). Con
todo, es evidente que el Opus Dei no
asumía el protagonismo que se le
había asignado en el monográfico de
1972. El mito seguía en pie, aunque
había remitido en intensidad. La
salida de los últimos ministros del
Opus Dei, con la remodelación del
gabinete a principios de 1974, tras el
asesinato del Almirante Carrero
Blanco, hizo atenuar lógicamente el
protagonismo mediático que la
institución había tenido, muy a su
pesar, hasta ese momento.

En ese mismo artículo de 1977 se
hacía referencia también a una idea
que, con el tiempo, tendría un cierto
eco en la opinión pública, pero que,



con todo, no acabaría constituyendo
un verdadero gran relato. Para
algunos observadores, el Opus Dei
era considerado como un nuevo tipo
de calvinismo católico, que exaltaba
la importancia del trabajo cotidiano
y que había llevado a sus miembros a
tener suficiente competencia y
racionalidad como para dirigir la
economía española. De este pequeño
relato se haría eco, bastantes años
después, Joan Estruch, en su tesis
doctoral sobre el Opus Dei, publicada
en 1994, y ha dado lugar a una
derivación del gran relato en la
consideración del Opus Dei como
una fuerza en la que convergen las
etiquetas conservadoras y
modernizantes –en la línea de las
teorías sociológicas generales sobre
la modernización y su relación con la
religión y los procesos de
secularización[106]. La aparición de la
idea de modernización está
obviamente relacionada con que a
pocos observadores se les escapa la



aportación objetiva de algunos
miembros del Opus Dei (Ullastres,
López Rodó, López Bravo) a la
modernización económica y política
de España, así como la contribución
de algunos otros (Amadeo de
Fuenmayor) a su modernización
religiosa, a través de la ley de
libertad religiosa.

En todo caso, según el gran relato de
los tecnócratas, el espíritu fascista del
régimen franquista habría
impregnado el Opus Dei, dotándole
de una tendencia conservadora en lo
político e integrista en lo doctrinal
que ya no abandonaría en el futuro.
Todavía hoy, podemos apreciar la
vigencia de este relato en algunos de
los medios de información más
influyentes[107]. Pero, de hecho, nadie
puede documentar hoy en día un
alineamiento de Escrivá en uno u
otro bando. John Allen comenta
sutilmente:



En las décadas de 1930 y 1940,
cuando el sentimiento aplastante en
la España católica era profranquista,
el silencio de Escrivá se interpretó a
menudo como la señal de un
liberalismo escondido; hacia las
décadas de 1960 y 1970, cuando la
opinión de los católicos había
cambiado, ese mismo silencio se
interpretó como una máscara del
conservadurismo profranquista[108].

Además, si el Opus Dei hubiera
buscado poder e influencia, sus ocho
ministros en los treinta y seis años
del franquismo habrían aumentado
todavía más (en su número y en su
capacidad de influencia) durante la
Transición, cosa que no sucedió. La
nómina de ministros del Opus Dei
disminuyó radicalmente a partir de
la remodelación del gobierno de
Franco en enero de 1974, tras el
asesinato de Carrero Blanco –lo que
también desmitificaba la supuesta
hegemonía de López Rodó en los



gobiernos de Franco. Entre los
miembros del Opus Dei, sólo Antonio
Fontán fue ministro de
Administración Territorial entre
1979 y 1980, e Isabel Tocino y
Federico Trillo en gabinetes de la
presidencia de José María Aznar
(1996-2004).

Desde 1975, con la muerte de Franco
y del propio fundador del Opus Dei,
hasta 1980, las cosas volvieron a
entrar en un cierto periodo de
normalidad, típico de los momentos
de decadencia de un gran relato.
Como factores que contribuyeron a
esta decadencia, subrayaría dos: por
un lado, dejaron huella las
declaraciones hechas por el Opus
Dei, por su fundador, y por sus
propios miembros, confirmando su
libertad en cuestiones políticas e
ideológicas; por otro, los hechos
mismos fueron constatando la
falsedad del gran relato. Éste pudo y
puede continuar perviviendo



cambiando y adaptándose, pero es
evidente que ya ha perdido fuerza.

Por una parte, fue aumentando la
conciencia por parte de los
historiadores de que la labor de los
tecnócratas era más compleja de lo
que se venía diciendo, lo que llevó a
introducir el término desarrollistas y
a las reflexiones sobre la
modernización de España y su
relación con la religión que han
llevado a cabo sociólogos como José
Casanova[109]. Por otra parte, quedó
más patente, con el paso del tiempo,
el pluralismo que se daba entre
miembros del Opus Dei, y el hecho de
que algunos se opusieron al régimen,
tal como se ha detallado
anteriormente.

La propia evolución de la coyuntura
histórica, en concreto en el tardo-
franquismo, contribuyó a la
disipación del gran relato. El
atentado a Carrero Blanco tuvo como



consecuencia la desaparición de
López Rodó, lo que puso de relieve
que era Carrero y no López Rodó
quien tenía un acceso más directo a
Franco y, por tanto, al poder.
Después de la muerte de Franco,
hubo personas del Opus Dei que se
manifestaron seguidoras del partido
en el que recabó López Rodó (Alianza
Popular), otras que se
comprometieron con el proyecto
liderado por Adolfo Suárez (Unión de
Centro Democrático), otros con los
nacionalistas catalanes o vascos
(como Unió Democrática de Cataluña,
Convergencia Democrática de
Cataluña, Partido Nacionalista
Vasco), y otros buscaron una
anacrónica restauración de la
democracia cristiana.

También contribuyó decisivamente
el hecho del honesto reconocimiento
de algunos autores de la
superficialidad científica con la que
habían procedido en sus



investigaciones (el citado caso de
Jean Bécarud es muy notorio) y,
sobre todo, el hecho de que un
número cada vez mayor de
historiadores, basados en fuentes
primarias, matizaron sus
afirmaciones o publicaron
monografías de rigor. Así, los
historiadores y sociólogos que
adoptaron las obras de Artigues y de
Ynfante como una de sus principales
fuentes de información y
documentación (Juan José Linz,
Raymond Carr, Guy Hermet y Paul
Preston[110]) han ido siendo
sustituidos, con el paso del tiempo,
por autores mejor documentados a
partir de los años noventa,
ampliando sus fuentes sobre el Opus
Dei y reduciendo la tendencia
sensacionalista y apriorística que
había predominado en años
anteriores. La lista empieza a ser ya
notoria: Carolyn P. Boyd (1997),
Vicente Cárcel Ortí (1997), Stanley G.
Payne (1997), José Andrés-Gallego y



Antón Pazos (1998), Javier Tusell
(1998), Gonzalo Redondo (1999, 2005,
2009), William J. Callahan (2000),
Mercedes Cabrera y Fernando Del
Rey (2002), Santos Juliá (2004)[111].
Algunos de estos nuevos trabajos no
son ajenos del todo al gran relato del
Opus Dei, pero desde luego sus
análisis más documentados y menos
apasionados representan un paso
adelante hacia el predominio de lo
rigurosamente histórico sobre lo
mitificante o metarrealista.

Conclusiones

Desde la fundación del Opus Dei
(1928) hasta finales del franquismo
se pueden distinguir diferentes
oleadas en la evolución del gran
relato: desde la consideración del
Opus Dei como una peligrosa
novedad e incluso una herejía en el
seno del catolicismo posterior a la
Guerra Civil hasta su presentación
como una organización



conservadora con ambiciones
políticas y económicas en la España
fuertemente ideologizada del
franquismo y en los ambientes
occidentales marcados por la guerra
fría y el sesentayochismo. En este
estudio, ha interesado sobre todo
enfatizar el carácter proyectivo de
estos metarrelatos en torno al Opus
Dei, partiendo del hecho de que han
ido variando al compás de la paralela
mutación del ambiente político,
cultural e ideológico de la sociedad
occidental, y de la misma situación
de la Iglesia Católica. Es decir, que
cada relato forjado en torno al Opus
Dei refleja unas determinadas
mentalidades, identificadas más con
los valores proyectados por la
sociedad en ese momento que con la
propia naturaleza de la institución.

Como consecuencia, el mito del Opus
Dei se ha modificado, consolidado y
evolucionado a lo largo del tiempo
como una realidad mutante,



adaptada a las variaciones de las
épocas y las mentalidades, y como
respuesta a las necesidades de los
paradigmas generados por la
sociedad occidental durante la
segunda mitad del siglo XX[112]. La
primera oleada responde a los
recelos de una sociedad en la que los
religiosos y eclesiásticos gozaban de
gran prestigio, y en la que los laicos
eran considerados sólo como
elementos subordinados a la
jerarquía; por tanto, se percibía el
Opus Dei como una amenaza de la
estabilidad de la vida de la Iglesia,
con su mensaje «revolucionario».
Estos malentendidos, localizados en
un principio en el ámbito clerical,
fueron aprovechados por la Falange,
que se unió a los ataques desde su
posición hegemónica en la vida
política y cultural de la primera
España franquista de partido único.
El momento álgido de esta fase del
gran relato lo constituyeron los
ataques recibidos por miembros del



Opus Dei que frecuentaban las
congregaciones marianas en Madrid
y Barcelona (1940).

Durante esos mismos años cuarenta,
el Opus Dei fue hostigado por la
Falange, que lo consideraba como un
competidor en la dura pugna por la
repartición de los centros del poder
en el primer franquismo, a pesar de
la pequeña dimensión que todavía
tenía la institución y que sus
actividades estaban restringidas al
campo espiritual. Esta conjetura se
concretó en la acusación de «asalto»
a las cátedras universitarias por
parte del Opus Dei. Este recelo se
proyectará a principios de los
cincuenta, cuando algunos miembros
del Opus Dei (particularmente,
Rafael Calvo Serer) empezarán a
tener una mayor presencia pública.

A partir de los años sesenta, los
ataques dejaron de proceder de la
derecha (si encajamos a la Falange



Española en esta categoría) y
empezaron a pro-venir
significativamente de la izquierda. El
Opus Dei pasó a ser considerado un
engendro franquista, que pretendía
alargar la vida del lánguido régimen
gracias a la eficaz política económica
de los tecnócratas. El Opus Dei se
habría hecho con el poder político,
aprovechando la decadencia de
sectores ideológicos como la Falange
o los Propagandistas, que, en otro
tiempo, habían concentrado todo el
poder. El mito se extendió
acríticamente a algunos ambientes
eclesiásticos, que empezaron a
considerar al Opus Dei como una
organización conservadora,
integrista y reaccionaria, recelosa de
las reformas del Concilio Vaticano II
(1962-1965). Esta segunda oleada
abarcó, pues, desde las críticas a los
tecnócratas por parte de falangistas y
otras familias franquistas, hasta la
actitud adversa de algunos
eclesiásticos en el contexto de las



tensiones que conoció el período
postconciliar. A partir de 1975, con la
muerte de Franco y la consolidación
de la democracia en España, así
como con la cada vez más amplia
expansión internacional del Opus
Dei, el relato llegó a su fin, aunque
persistan todavía hoy anacrónicas
secuelas fruto de la inercia.

Ante tantas mutaciones de la imagen
del Opus Dei es fácil cuestionarse si
es la propia institución o su imagen
la que se ha visto alterada. Aparte de
la evidencia de la continuidad
histórica del Opus Dei como
institución, un dato emerge con
claridad: el Opus Dei ha reiterado las
declaraciones proclamando la
orientación espiritual de su
actividad. Así, el hecho de que una
persona pertenezca al Opus Dei no es
ni más ni menos relevante para sus
decisiones que el de ser un cristiano
que desea comportarse de modo
coherente con su fe. Por tanto, en



una historia política o ideológica
resulta irrelevante, cuando no
equívoco, señalar que un
determinado personaje público
forma parte del Opus Dei.

Llegados a este punto, es preciso
preguntarse por algunos factores que
parecen repetirse en la historia
narrada en este artículo, desde las
primeras calumnias contra el Opus
Dei en el Madrid de la postguerra
hasta los últimos coletazos a finales
de la época franquista. En primer
lugar, cabe destacar la capacidad de
renovación, regeneración y mutación
de los mitos en torno al Opus Dei.
Para alguien que se acerque a esta
realidad sin haberla vivido, este
asunto se transforma en un campo
de experimentación prototípico de
las periódicas renovaciones que
precisa la memoria histórica para
retroalimentarse. Considerando las
muy diversas críticas recibidas por el
Opus Dei en ese periodo (1940-1977),



algunas de las cuales se presentan
totalmente opuestas entre sí, parece
inverosímil que su objetivo haya sido
siempre la misma institución, y no
diversas. Las críticas aparecen así
totalmente irracionales,
contraviniendo el principio de no-
contradicción: la misma persona es
falangista y perseguida por los
falangistas, herético y perseguido por
los enemigos de la Iglesia, renovador
y acusado de conservadurismo.
Escrivá de Balaguer mismo recuerda
que le tildaron de masón, «de
monárquico, de antimonárquico, de
falangista, de carlista, de anti-
carlista». En plena guerra mundial
«iban las mismas personas –o gentes
movidas por ellos– a las Embajadas
de los aliados, para decir que yo era
germanófilo; y a las representaciones
de Alemania e Italia, para decir que
yo era anglófilo»[113].

Al mismo tiempo, y quizás menos
paradójicamente de lo que parece,



esa misma variedad del fondo de las
críticas es compatible con la mutua
retroalimentación de los diversos
grandes relatos. Unas palabras del
fundador del Opus Dei, quien sufrió
en primera persona tanta diversidad
de críticas, son bien elocuentes de
esta realidad:

En aquellos primeros momentos
fuertes, que no son fáciles de
describir, porque removieron a
muchas almas contra el Opus Dei y
en contra de mí, decía a los
hermanos vuestros, que tenía cerca:
hijos míos, lo malo no es esta
campaña de ahora, lo malo será que
después repetirán lo mismo los
fanáticos y los enemigos de la Iglesia,
reforzando sus calumnias con el
falso testimonio de estos santos
varones. Y, efectivamente, así sucede.
Todas las falsedades contra la Obra
que ahora se difunden, no son
nuevas: son francamente viejas, son



las inventadas entonces, hace tantos
años[114].

Lo que está en juego en la
desaparición de este gran relato, o su
sustitución por una interpretación
con base histórica, es el
reconocimiento de la finalidad
apostólica del Opus Dei y la
consiguiente libertad política y
profesional de sus miembros. Existe
una notoria contradicción entre el
hecho de la tarea del Opus Dei, de
alcance internacional, extendida a
personas de todas las condiciones
sociales, y materializada en
innumerables iniciativas de carácter
educativo y asistencial, por un lado, y
el hecho de que sus autoridades
puedan dar orientaciones sobre la
política en un país concreto, por otro.
La expansión por países de tan
diversas circunstancias ideológicas y
situaciones políticas sólo es posible si
sus miembros tienen conciencia de
su libertad y si las autoridades del



Opus Dei la respetan plenamente. La
expansión del Opus Dei es, en suma,
una confirmación de la honestidad
de las declaraciones de su fundador y
de sus dirigentes respecto a la
autonomía de sus miembros en los
ámbitos humanos, sean éstos
políticos, económicos, profesionales,
culturales.

Jaume Aurell. Profesor titular de
Historia de la Universidad de
Navarra. Especialista en
historiografía medieval y
contemporánea, ha publicado Els
mercaders catalans al Quatre-Cents
(1996), La escritura de la memoria.
De los positivismos a los postmo-
dernismos (2005) y Authoring the
Past. History, Autobiography and
Politics in Me-dieval Catalonia (2012).
Ha editado, junto a Pablo Pérez,
Católicos entre dos guerras. La



historia religiosa de España en los
años veinte y treinta (2005) y
publicado algunos artículos sobre las
relaciones entre autobiografía e
historia en las revistas Annales,
Biography, Viator, Rethinking History
y Prose Studies.

e-mail: saurell@unav.es

[1] Sobre la naturaleza del Opus Dei,
hay algunos estudios que considero
imprescindibles para todo aquel que
quiera entender esta realidad, más
allá de las deformaciones a las que
hago referencia en este artículo. Son,
por este orden: Pedro Rodríguez –
Fernando Ocáriz – José Luis Illanes,
El Opus Dei en la Iglesia.
Introducción eclesiológica a la vida y
el apostolado del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993; Amadeo de Fuenmayor –
Valentín Gómez-Iglesias – José Luis
Illanes, El Itinerario Jurídico del
Opus Dei: Historia y defensa de un
carisma, Pamplona, Eunsa, 1989;



Andrés Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei. Vida de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp (3 vols.: 1997, 2002,
2003; Josemaría Escrivá de Balaguer,
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, Madrid, Rialp, 1968.

[2] Es importante aclarar que parto
aquí de la definición de gran relato
en su acepción pro-piamente
historiográfica, surgida de los
ambientes postmodernos, que se
desarrolló con fuerza a partir de los
años setenta del siglo pasado. Dejo de
lado, por tanto, otros significados
relacionados con otras disciplinas,
particularmente la teológica.

[3] Jean-François Lyotard, La
condición postmoderna: informe
sobre el saber, Madrid, Cátedra, 1984
(versión original francesa de París,
Minuit, 1979).

[4] Para el concepto de la memoria
colectiva, clave para la comprensión



de la formación de los grandes
relatos, cfr. los estudios clásicos de
Maurice Halbwachs, On Collective
Memory, Chicago, The University
Press of Chicago, 1992 (1950) y
Gérard Namer, Mèmoire et sociéte,
París, Méridiens Klincksieck, 1987

[5] Cfr. Marshall McLuhan,
Understanding Media. The
Extensions of Man, New York,
McGraw-Hill, 1964, cap. 1.

[6] Los forjadores del concepto de
imaginario histórico fueron sobre
todo los historiadores de la tercera
generación de los Annales,
historiadores vinculados a la historia
de las mentalidades, como Gerges
Duby, Jacques Le Goff y Emmanuel
Le Roy Ladurie: cfr Jaume Aurell, La
escritura de la memoria. De los
positivismos a los postmodernismos,
Valencia, PUV, 2005, pp. 97-105.

[7] Cfr. José Álvarez Junco, Mater
Dolorosa. La idea de España en el



siglo XIX, Madrid, Santillana USA
Pub., 2001; Ismael Saz, España contra
España. Los nacionalismos
franquistas, Madrid, Marcial Pons,
2003; Santos Juliá, Historia de las dos
Españas, Madrid, Taurus, 2004.

[8] Cfr. Manuel Pérez Ledesma,
Grandes relatos sobre las dos
Españas, «Revista de Libros» 100
(Abril 2005), p. 32.

[9] Cfr. las noticias de estos primeros
miembros del Opus Dei que ofrece
Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. I, a través de su índice
onomástico.

[10] La extensión de la labor del Opus
Dei a mujeres se había iniciado ya a
comienzo de los años treinta, pero se
vio interrumpida con la Guerra Civil.
En 1939 pertenecía al Opus Dei sólo
una mujer, Dolores Fisac, aunque
pronto se le unieron otras. A este
respecto, cfr. también la recién
citada obra de Vázquez de Prada.



[11] Los Apuntes íntimos son unos
escritos de carácter autobiográfico
que el propio Josemaría Escrivá iba
anotando en unos cuadernos, que se
han conservado casi en su totalidad.
Tratan tanto de cuestiones de su
estricta vida interior como de
aspectos del desarrollo de la
institución que había fundado el 2 de
octubre de 1928. En algunas épocas
escribió casi diariamente los
acontecimientos que le iban
sucediendo, sus reacciones ante ellos
y sus experiencias espirituales.
Poseen un notable valor como fuente
documental, atendiendo a la
proximidad cronológica entre lo que
se narra y el momento en el que es
narrado. Se pueden consultar
bastantes de esas notas (aunque
algunas están incompletas y otras no
fechadas) en Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. I, especialmente, pp.
337-350.



[12] Josemaría Escrivá de Balaguer,
Apuntes íntimos n. 1240, 11 de marzo
de 1935, citado en Vázquez de Prada,
El Fundador, vol. I, p. 549.

[13] A estas noticias se refiere
Josemaría Escrivá en carta del obispo
de Madrid, Leopoldo Eijo y Garay al
abad coadjutor de Montserrat,
Aurelio María Escarré, de 21 de junio
de 1941 (conservada en el Archivo
General de la Prelatura del Opus Dei
[AGP], serie A-5, 209-3-7).

[14] Sobre la Congregación Mariana de
Madrid, cfr. Carlos López Pego, La
Congregación Mariana Universitaria
de Madrid, Madrid, Desclée de
Brouwer, 1999.

[15] Cfr. Josemaría Escrivá, Apuntes
íntimos n. 1626, 15 de noviembre de
1940, cit. en Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 442.



[16] Cfr. carta de san Josemaría a
Leopoldo Eijo y Garay, 23 de abril de
1940, AGP, serie A-3.4, 256-4.

[17] Carta de san Josemaría a Miguel
de los Santos Díaz Gómara, 15 de
septiembre de 1940, AGP, serie A-3.4,
256-5.

[18] En AGP se conservan bastantes
documentos que confirman esta
realidad: por ejemplo, Documento de
solicitud de residencia de estudiantes
en Salamanca, de 18 de enero de
1945, con respuesta positiva de la
Cancillería-Secretaría del Obispado
de Salamanca, de 29 de enero de
1945, Expediente AGP, L-3-3-5;
Permiso para abrir residencia en
Valladolid del 29 de enero de 1945,
con respuesta positiva del 5 de
febrero de 1945, Expediente AGP,
L-3-3-7; Permiso de residencia y
oratorio semipúblico en Granada, del
2 de octubre de 1945 («Suplica: 1º.–La
bendición y aprobación de V.E. para



esta labor de apostolado en la
Residencia de Estudiantes. 2º.–La
concesión de Oratorio semipúblico
con Sagrario para dicha Residencia»),
con respuesta de 8 de octubre de
1945, Expe-diente, AGP, L-3-3-13;
Petición de apertura de oratorio
semipúblico en Barcelona, de 3 de
mayo de 1945, con respuesta de 16 de
mayo de 1945, Expediente en AGP,
L-3-3-15. Es de notar que en todas las
peticiones los obispos respectivos
responden con celeridad, prueba de
que probablemente ya conocían
previamente la labor del Opus Dei y
de su fundador. Cfr. también Benito
Badrinas, Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote de la diócesis de
Madrid, en «Cuadernos del Centro de
Documentación y Estudios Josemaría
Escrivá de Balaguer» III (1999), pp.
47-76.

[19] Es importante aclarar que la
cuestión de la polémica sobre el Opus
Dei y las congregaciones marianas se



enmarca en un debate más general
entre organizaciones laicas y
religiosas, y el modo de organizar la
vida de la Iglesia. Sobre este asunto,
ver, por ejemplo el apartado La
polémica entre la Acción Católica y
las Congregaciones Marianas, en
Gonzalo Redondo, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco.
Tomo I. La configuración del Estado
español, nacional y católico
(1939-1947), Pamplona, Eunsa, 1999,
pp. 552-559.

[20] Testimonio de Santiago Balcells
Gorina, AGP, serie A-5, 195-2-2, pp.
8-10.

[21] Cfr. Alfonso Balcells, Memòria
Ingènua, Barcelona, La Formiga d’Or,
2005, pp. 106-116. Para el contexto,
cfr. Frederic Udina i Martorell, El
Pare Vergés, S.I., Apòstol de la
Joventut. La Congregació de la
Immaculada, 1923-1953, Barcelona,
F. Udina, 1995. Sobre el apostolado



de los jesuitas con la juventud
durante el primer franquismo, cfr.
Manuel Revuelta González, En la
España de Franco: desde el fin de la
guerra hasta el Concilio (1940-1965),
en Teófanes Egido (coord.), Los
jesuitas en España y en el mundo
hispánico, Madrid, 2004.

[22] Testimonio de Rafael Escolà Gil,
AGP, serie A-5, 435-1-2, p. 10.

[23] De una nota anónima, recibida
por Rufino Aldabalde Trecu,
sacerdote vasco, quien escribió en
ella: «Entregado por un P. Jesuita al
Superior de S. Felipe Neri en
Barcelona el 7 de mayo de 1941»,
reseñado en Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 478, quien cita la
carta de san Josemaría a Leopoldo
Eijo y Garay, del 14 de mayo de 1941,
AGP, serie A-3.4, 257-1.

[24] Pascual Galindo era un amigo de
José María Albareda, a quien había
enviado las direcciones de los guías



que les podrían ayudar en el paso de
los Pirineos, en plena Guerra Civil.
Cfr. Vázquez de Prada, El Fundador,
vol. II, p. 483, nota 76, quien a su vez
remite al testimonio de Laureano
López Rodó, AGP, serie A-5, 434-1-3,
p. 5.

[25] Carta de san Josemaría a Leopoldo
Eijo y Garay, 31 de mayo de 1941,
AGP, serie A-3.4, 257-1.

[26] Cfr. Testimonio de Manuel Botas
Cuervo, AGP, serie A-5, 197-1-6; Carlos
López Pego, La Congregación de «Los
Luises» de Madrid. Apuntes para la
Historia de una Congregación
Mariana Universitaria de Madrid,
Madrid, Desclée de Brouwer, 1999.
Cfr. también el epistolario sobre
Carrillo que aporta Juan María
Laboa, Papeles viejos, noticias
nuevas, «XX Siglos» 56 (2006), pp.
93-107.

[27] Cfr. Balcells, Memòria, pp.
106-108.



[28] Cfr. ibid., p. 116.

[29] Cfr. especialmente Udina i
Martorell, El Pare Vergés.

[30] Testimonio de Florencio Sánchez-
Bella, Servi Dei Iosephmariae Escrivá
de Balaguer, Positio supra vita et
virtutibus, Summarium (en adelante,
Summarium) n. 7492.

[31] Testimonio de Amadeo de
Fuenmayor, AGP, serie A-5, 212-1-6, p.
4.

[32] Testimonio de Javier de Ayala,
Summarium, n. 7586.

[33] Sobre la naturaleza y alcance de
esta primera aprobación jurídica, cfr.
De Fuenmayor – Gómez-Iglesias –
Illanes, El itinerario jurídico, pp.
85-114.

[34] Sobre el contexto de esta época,
cfr. especialmente Gonzalo Redondo,
Política, cultura y sociedad; Alvaro



Ferrary, El franquismo: minorías
políticas y conflictos ideológicos
(1936-1956), Pamplona, Eunsa, 1993;
Ricardo Chueca, El fascismo en los
comienzos del régimen de Franco.
Un estudio sobre la F.E.T. de las
J.O.N.S., Madrid, Centro de
Investigaciones Sociológicas, 1983.

[35] Testimonio Alfonso Balcells
Gorina, AGP, serie A-5, 195-2-1, p. 8;
cfr. Balcells, Memòria, pp. 105-144.

[36] Carta de Aurelio María Escarré a
Leopoldo Eijo y Garay, 1 de
noviembre de 1941, copia
conservada en AGP, serie A-5,
209-3-7.

[37] Carta de Leopoldo Eijo y Garay a
Alfonso Balcells Gorina, 2 de junio de
1941, AGP, serie A-5, 209-2-1.

[38] Testimonio de Luis López Ortiz,
magistrado del Tribunal Supremo,
jubilado, 16 de enero de 1976, AGP,
serie A-5, 222-3-10.



[39] Nota de san Josemaría, 19 de
diciembre de 1941, AGP, serie A-1,
15-2-19, cit. en Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. II, p. 517.

[40] Relación elaborada por san
Josemaría sobre una conversación
con María Teresa Llopis, 19 de
diciembre de 1941, AGP, serie A-1,
15-2-19.

[41] El informe, fechado en Madrid a
16 de enero de 1942, se encuentra
publicado parcialmente por José Luis
Rodríguez Jiménez, Historia de la
Falange Española de las JONS,
Madrid, Alianza, 2000, pp. 420-423.

[42] Testimonio de Eduardo Alastrué,
AGP, serie A-5, 191-2-2, p. 22.

[43] Cfr. Stanley G. Payne, Fascism in
Spain, 1923-1977, Madison,
University of Wisconsin Press, 1999,
pp. 239-398.Cfr. también Jordi García
García, La resistencia silenciosa.
Fascismo y cultura en España,



Barcelona, Anagrama, 2004; Ismael
Saz Campos, Fascismo y franquismo,
Valencia, Universidad de Valencia,
2004; Sheelagh Ellwood, Prietas las
filas. Historia de la Falange Española,
1933-1983, Barcelona, 1984.

[44] Carta de san Josemaría a Leopoldo
Eijo y Garay, 17 de febrero de 1943,
AGP, serie A-3.4, 257-5.

[45] Relación de José Manuel Casas
Torres sobre la visita a la Residencia
de Diego de León de un agente del
Servicio de Información de la
Delegación de Falange, Madrid, 6 de
febrero de 1943, AGP, serie A-5, 202-3-
(2).

[46] Cfr. De Fuenmayor – Gómez-
Iglesias – Illanes, El itinerario
jurídico, especialmente el apartado
El Opus Dei, Instituto Secular, pp.
145-194.

[47] Carta de san Josemaría, 29 de
septiembre de 1947 / 14 de febrero de



1966, nn. 3 y 18, AGP, serie A-3, 93. Se
trata de una extensa carta que el
autor prefirió que quedara inédita.

[48] Para un estudio en detalle de la
evolución de la universidad española
de la posguerra cfr. Gonzalo
Pasamar, Historiografía e ideología
en la posguerra española. La ruptura
de la tradición liberal, Zaragoza,
Universidad de Zaragoza, 1991, que
está bien documentado pero con
quien no comparto sus
planteamientos maniqueístas;
Carolina Rodríguez López, La
Universidad de Madrid en el primer
franquismo: ruptura y continuidad
(1939-1951), Madrid, Dykinson, 2002;
José Ramón Cruz Mundet, Archivos
universitarios e historia de las
universidades, Madrid, Dykinson,
2003; para los aspectos legislativos e
institucionales, cfr. Manuel Martínez
Neira –José María Puyol Montero y
Carolina Rodríguez López, La
universidad española 1889-1939.



Repertorio de legislación, Madrid,
Dykinson, 2004; sobre la depuración
intelectual en el primer franquismo,
cfr. Patricia Zambrana – Elena
Martínez Barrios, Depuración
política universitaria en el primer
franquismo, Málaga, Publicaciones
de la cátedra de Historia del Derecho
y de las Instituciones de la
Universidad de Málaga, 2001; y, más
tangencialmente, Julián Casanova
(ed.), Morir, matar, sobrevivir. La
violencia en la dictadura de Franco,
Barcelona, Crítica, 2004. Sobre el
exilio de los intelectuales, José Luis
Abellán (ed.), El exilio cultural de la
Guerra Civil, 1936-1939. IV, 60 años
después, Salamanca, Universidad de
Salamanca, 2001; sobre la enseñanza
en la primera universidad
franquista, María Ángeles Sotés,
Universidad franquista: debate sobre
la libertad de enseñanza (1939-1962),
Pamplona, Eunsa, 2004; sobre la
oposición al franquismo desde la
universidad, cfr. José Álvarez



Cobelas, Envenenados de cuerpo y
alma. La oposición universitaria al
franquismo en Madrid, 1939-1970
Madrid, Siglo XXI de España, 2004;
Jordi García García, La resistencia
silenciosa. Fascismo y cultura en
España, Barcelona, Anagrama, 2004.

[49] Sobre el tema de las cátedras del
Opus Dei, cfr. Onésimo Díaz
Fernández, Rafael Calvo Serer y el
grupo “Arbor”, Valencia, Universitat
de València, 2008, pp. 358-359, con
abundantes referencias
documentales y bibliográficas que
tomo como base para los
comentarios del texto.

[50] José Orlandis, Años de juventud
en el Opus Dei, Madrid, Rialp, 1993,
p. 182.

[51] Díaz, Rafael Calvo Serer, p. 359.

[52] Sobre la cuestión de los
intelectuales de la posguerra, y la
lucha por el dominio de la



universidad, cfr. Juliá, Historia, pp.
355-408 (del cap. 9: «Excluyentes y
comprensivos: intelectuales como
dueños de la memoria y políticos de
la cultura»). Allí se pone de
manifiesto que todos los intelectuales
católicos vieron la universidad como
una plataforma inmejorable para
redimir a España de su Guerra Civil y
recuperar su genuino catolicismo,
algo que era visto no sólo como una
tarea propiamente espiritual sino
también patriótica. Juliá pone de
manifiesto que en esta labor de
recuperación difícilmente se puede
hablar de un grupo, y que entre los
mismos miembros del Opus Dei
comprometidos con esta empresa no
había ni mucho menos unanimidad a
la hora de elegir los procedimientos
adecuados para la recristianización
de España.

[53] Josep Maria Muñoz i Lloret, Jaume
Vicens i Vives. Una biografía



intelectual, Barcelona, Edicions 62,
1994, pp. 32-38.

[54] Ángel Sesma, El discreto
magisterio de Don José María
Lacarra, «Revista de Historia.
Jerónimo Zurita» 73 (1998), pp. 69-87.

[55] Ignacio Peiró – Gonzalo Pasamar,
Diccionario de Historiadores
españoles contemporáneos, Madrid,
Akal, 2002, pp. 251-252.

[56] José Manuel Pérez Prendes, Luis
García de Valdeavellano. Marco y
notas para una biografía intelectual,
«Revista de Historia. Jerónimo
Zurita» 73 (1998), pp. 252-282.

[57] Peiró – Pasamar, Diccionario de
Historiadores, pp. 257-258.

[58] Un mayor detalle de lo que
expongo en este párrafo en Jaume
Aurell, Le médiévisme espagnol au
XXe siècle. De l’isolationnisme à la
modernisation, «Cahiers de



civilisation médiévale» : X-XII siècles
48 (2005), pp. 201-218.

[59] Fernando Fernández (ed.), El
espíritu de la Rábida, Madrid, Unión
Editorial, 1995.

[60] La figura más significativa en esta
línea tal vez sea Alberto Martín
Artajo, miembro de la Asociación
Católica de Propagandistas y
presidente en 1940 de la Acción
Católica Española, que ocupó el
Ministerio de Asuntos Exteriores
desde 1945 a 1957.

[61] La bibliografía para este tema es
cuantiosa. Me baso aquí sobre todo
en las detalladas anotaciones de
Gonzalo Redondo, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco,
1939-1975. Tomo II/2. Los intentos de
las minorías dirigentes de
modernizar el Estado tradicional
español, Pamplona, Eunsa, 2009
(parte III: La lucha por el control
político del estado español,



1951-1956); en el documentado
trabajo de Díaz, Rafael Calvo Serer,
en los comentarios de Juliá, Historia,
pp. 355-407. No comparto con éste
último su tendencia a agrupar a los
miembros del Opus Dei en un mismo
grupo, facción o familia política
(justo la interpretación contraria a la
que defiendo en mi artículo), pero
me parece un acierto su tendencia a
basarse en documentación de
primera mano, particularmente en
los artículos publicados por los
protagonistas en revistas y
periódicos del momento.

[62] Por aquellos años, uno de los
componentes del primer grupo
denominó a estas dos facciones
comprensivos (falangistas) y
excluyentes (tradicionalistas), en
referencia a la medida en que
acogieran o no planteamientos del
pensamiento dominante en la
Europa de la época, cfr. Dionisio
Ridruejo, Excluyentes y



comprensivos (17 de abril de 1952),
recogido en Id., Casi unas memorias,
Barcelona, Planeta, 1976, pp. 301-303.

[63] Para este tema, cfr. Juliá, Historia,
p. 358.

[64] Peiró – Pasamar, Diccionario de
Historiadores, voz Rafael Calvo-
Serer, pp. 150-152.

[65] La amistad de Vicens con Calvo y
Pérez Embid está bien documentada
en Muñoz i Lloret, Jaume Vicens i
Vives, pp. 174-175, y en Jaume
Sobrequés, Història d’una amistat.
Epis-tolari de Jaume Vicens i Vives i
Santiago Sobrequés i Vidal
(1929-1960), Barcelona, Vicens Vives,
2000, pp. 612-619.

[66] Rafael Calvo Serer, La politique
intérieure dans l’Espagne de Franco,
«Écrits de Paris», septiembre de 1953,
pp. 9-18. Sobre las notables
repercusiones de este artículo en la
vida pública española y en el propio



itinerario de Calvo Serer, cfr.
especialmente Díaz, Rafael Calvo
Serer, 529-578. El artículo fue
anacrónicamente aprovechado, años
después de su publicación, por uno
de los adversarios del Opus Dei para
ahondar en la tesis de la institución
como grupo de presión: Daniel
Artigues, El Opus Dei en España,
París, Ruedo Ibérico, 1971, pp.
164-173.

[67] Ridruejo, Casi unas memorias, p.
302 (transcripción del artículo
original de 1952).

[68] En este punto es donde me alejo
más de la tesis de Santos Juliá, quien
traza una continuidad entre
excluyentes y tecnócratas (como si
hubiera una misteriosa continuidad
entre Calvo Serer y López Rodó, que
él atribuye al hecho de ser los dos
miembros del Opus Dei pero que,
evidentemente, como trataré de
explicar, no existe) y una transición



de los comprensivos a los demócratas
(algo que tiene más sentido y que él
justifica más propiamente): Juliá,
Historia, pp. 391-403.

[69] Cfr. por ejemplo, The Observer, 3
de marzo de 1957; Daily Express, 12
de marzo de 1957; Daily Telegraph, 1
de mayo de 1957. Esta denominación
se trasladó también a la prensa
francesa, como Le Monde.

[70] Sobre esta declaración pública de
la Secretaría General del Opus Dei en
España y su contexto cfr. José
Andrés-Gallego – Antón M. Pazos –
Luís de Llera, Los españoles, entre la
religión y la política. El franquismo y
la democracia, Madrid, Unión
Editorial, 1996, p. 136.

[71] Comunicado de la Secretaría
General del Opus Dei, Roma, 17 de
junio de 1962, cit. en Vázquez de
Prada, El Fundador, vol. III, p. 527,
nota 184.



[72] Carta de san Josemaría a Florencio
Sánchez Bella, entonces consiliario
del Opus Dei en España, 9 de octubre
de 1965, copia en AGP, serie A-3.4,
283-2.

[73] Carta de san Josemaría a
Francisco Javier de Borbón-Parma,
23 de mayo de 1964, copia en AGP,
serie A-3.4, 280-4.

[74] Cfr. la transcripción de la carta de
26 de octubre de 1966 en AGP, serie
A-3.4, 285-4, y las reacciones
posteriores en Vázquez de Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 542-544; a ella
hace referencia también Payne,
Fascism, p. 442.

[75] La Croix, 26 de abril de 1966, y
campañas organizadas por Le
Nouvel Observateur, Le Canard
Enchaîné, y Le Monde. Cfr. Vázquez
de Prada, El Fundador, vol. III, p. 540,
nota 211.



[76] Escrivá de Balaguer,
Conversaciones, n. 38. Entrevista del
16 de mayo de 1966.

[77] Ibid., n. 28. Entrevista del 15 de
abril de 1967.

[78] Stanley G. Payne, El régimen de
Franco, Madrid, Biografías Espasa,
1992; Ángel Bahamonde – Javier
Cervera, Así terminó la guerra de
España, Madrid, Marcial Pons, 1999;
Javier Tusell, Franco y los católicos.
La política interior española entre
1945 y 1957, Madrid, Alianza, 1984;
Manuel Valdés Larrañaga, De la
Falange al Movimiento (1936-1952),
Madrid, Fundación Francisco Franco,
1994 ; Ricardo L. Chueca, El fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco: un estudio sobre FET-JONS,
Madrid, CIS, 1983.

[79] Cfr. Laureano López Rodó,
Memorias, Barcelona, BPR, 1990, p.
96.



[80] Sobre la tradición de la
democracia cristiana en España, y
especialmente su incidencia en los
años treinta, cfr. Javier Tusell,
Historia de la Democracia Cristiana
en España, Madrid, Sarpe, 1986, 2
vols.

[81] Una buena síntesis sobre la
cuestión de los tecnócratas y su
inexacta identificación con el Opus
Dei, en Antonio Argandoña, El papel
de los «tecnócratas» en la política y
en la economía española, 1957-1964,
en Paulino Castañeda – Manuel J.
Cociña (coords.), Iglesia y poder
político. Actas del VII Simposio de
Historia de la Iglesia en España y
América, Córdoba, Cajasur, 1997, pp.
221-235.

[82] Cfr. la documentada monografía
de Manuel-Jesús González, La
economía política del franquismo
(1940-1970). Dirigismo, mercado y



planificación, Madrid, Tecnos, 1979,
especialmente pp. 21-35.

[83] En efecto, tanto los mismos
protagonistas políticos que no eran
del Opus Dei (cfr. por ejemplo
Gonzalo Fernández de la Mora, Río
arriba, Barcelona, Planeta, 1995, pp.
250-251), como los estudiosos del
tema consideran irrelevante y falaz
la identificación de los tecnócratas
con el Opus Dei, cfr. Argandoña, El
papel de los «tecnócratas», pp.
221-235; John F. Coverdale, The
Political Transformation of Spain
after Franco, New York, Praeger,
1977, p. 15; Brian Crozier, Franco.
Historia y biografía, Madrid,
Magisterio Español, 1969, vol. 2, pp.
245-246; Rafael Gómez Pérez, Política
y religión en el régimen de Franco,
Barcelona, Dopesa, 1976, p. 262;
Manuel Jesús González, La economía
política del franquismo (1940-1970),
Madrid, Tecnos, 1979, p. 26; George
Hills, Franco. El hombre y su nación,



Madrid, San Martín, 1968, p. 463;
Juliá, Historia, p. 390; Stanley G.
Payne, El catolicismo español,
Barcelona, Planeta, 1984, p. 240;
Javier Tusell, Carrero. La eminencia
gris del régimen de Franco,
Barcelona, Planeta, 1993, pp. 232-234.

[84] Raymond Carr – Juan Pablo Fusi,
España, de la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta,
1979, pp. 73-85.

[85] Esta es al menos la versión de
López-Rodó, Memorias, pp. 96-99.
Sobre la crisis de Falange, cfr.
Stanley G. Payne, Franco y José
Antonio. El extraño caso del fascismo
español. Historia de Falange y del
Movimiento Nacional, Barcelona,
Planeta, 1997.

[86] Una documentada monografía
sobre la historia de los
Propagandistas en Mercedes
Montero, Historia de la ACN de P,
Pamplona, Eunsa, 1993, 2 vols.



[87] Juliá, Historia, pp. 366-367.

[88] López Rodó, Memorias, pp. 89-96.

[89] Cfr., por ejemplo, Maurice
Agulhon, Forme di sociabilità nella
storiografia francese contemporanea,
Milano, Feltrinelli, 1982.

[90] Paul Preston, Franco, caudillo de
España, Madrid, Grijalbo, 1994, p.
863.

[91] Lopez Rodó, Memorias, p. 99.

[92] Andrés-Gallego – Pazos – De Llera,
Los españoles, p. 138. Para este
contexto, son útiles Tusell, Franco;
Id., Historia de la Democracia.

[93] Jean Bécarud, El itinerario de un
hispanista en época de Franco,
«Boletín de la Institución Libre de
Enseñanza» 39 (Octubre 2000), pp.
39-61; la cita es de la p. 55.



[94] Carlos Barrera del Barrio, El diario
“Madrid”, realidad y símbolo de una
época, Pamplona, Eunsa, 1995.

[95] Sobre este episodio histórico,
pórtico de la época del
tardofranquismo, Joan Crexell, La
caputxinada, Barcelona, Edicions 62,
1987; para el contexto, Pere Ysàs,
Disidencia y subversión. La lucha del
franquismo por su supervivencia
(1960-1975), Madrid, Crítica, 2004;
Javier Tusell, La oposición
democrática al franquismo,
Barcelona, Planeta, 1977. Desde
luego, había precedentes de la
oposición del mundo universitario
español al régimen franquista: cfr.
Pablo Lizcano, La generación del 56.
La Universidad contra Franco,
Barcelona, Grijalbo, 1981.

[96] Manuel Pérez Ledesma, Grandes
relatos sobre las dos Españas,
«Revista de Libros» 100 (Abril 2005),



p. 37, así como la mencionada cita de
Paul Preston, Franco, p. 863.

[97] Argandoña, El papel de los
tecnócratas, p. 232.

[98] Cfr., por ejemplo, Francisco J.
Caspistegui – John K. Walton (eds.),
Guerras danzadas. Fútbol e
identidades locales y regionales en
Europa, Pamplona, Ediciones
Universidad de Navarra, 2001.

[99] Sobre este asunto, cfr. las
reflexiones testimoniales de Julián
Herranz, En las afueras de Jericó.
Recuerdos de los años con san
Josemaría y Juan Pablo II, Madrid,
Rialp, 2007, pp. 234-245.

[100] Una síntesis del milagro
económico español en Gabriel
Tortella, El desarrollo de la España
contemporánea. Historia económica
de los siglos XIX y XX, Madrid,
Alianza, 1994; sobre la transición
democrática como modelo, la



bibliografía empieza a ser ingente.
Cfr., por ejemplo, Javier Tusell –
Alvaro Soto, Historia de la
Transición, 1975-1986, Madrid,
Alianza, 1989.

[101] González, La economía política, p.
29.

[102] Testimonio de César Ortiz-
Echagüe, Servi Dei Iosephmariae
Escrivá de Balaguer, Positio supra
vita et virtutibus, Summarium, n.
6845; cfr. también Escrivá de
Balaguer, Conversaciones, nn. 38 y
48.

[103] Bécarud, El itinerario de un
hispanista, pp. 39-61; las citas son de
la p. 55 («quizás
equivocadamente...»), y p. 56.

[104] The Economist, 19 de febrero de
1972, “A Survey of Spain”.

[105] Ibid., p. 7.



[106] Joan Estruch, Santos y pillos: el
Opus Dei y sus paradojas, Barcelona,
Herder, 1994.

[107] La tesis de la vigencia de este
relato está argumentada y
documentada en John L. Allen, Opus
Dei, Barcelona, Planeta, 2006, p. 75.

[108] Ibid., p. 77.

[109] José Casanova, Religiones
públicas en el mundo moderno,
Madrid, PPC, 2000.

[110] Juan José Linz, Opposition In and
Under an Authoritarian Regime: the
Case of Spain, en R.A. Dahl (ed.),
Regimes and Oppositions, New
Haven, Yale University Press, 1973,
pp. 171-259; Raymond Carr – Juan
Pablo Fusi, De la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta,
1979; Guy Hermet, Les catholiques
dans l’Espagne franquiste, Paris, Les
Presses de Sciences Po, 1980 ;
Preston, Franco.



[111] Carolyn P. Boyd, Historia Patria.
Politics, History and National
Identity in Spain (1875-1975),
Princeton, Princeton University,
1997; Vicente Cárcel Ortí, Pablo VI y
España. Fidelidad, renovación y
crisis (1963-1978), Madrid, BAC, 1997;
Stanley G. Payne, El primer
franquismo, 1939-1959. Los años de
autarquía, Madrid, Historia 16, 1997;
José Andrés-Gallego – Antón Pazos,
Histoire Religieuse de l’Espagne,
París, Les Éd. du Cerf, 1998; Javier
Tusell – Gonzalo Álvarez Chillida,
Pemán, una trayectoria intelectual
desde la extrema derecha hasta la
democracia, Barcelona, Planeta,
1998 ; Gonzalo Redondo, Política,
Cultura y Sociedad en la España de
Franco (1939-1975). 1. La
configuración del Estado español,
nacional y católico (1939-1947),
Pamplona, Eunsa, 1999; Redondo,
Política, Cultura y Sociedad en la
España de Franco (1939-1975). 2,1,
Los intentos de las mino-rías



dirigentes de modernizar el Estado
tradicional español (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2005; Redondo,
Política, Cultura y Sociedad en la
España de Franco, (1939-1975), 2,2,
Los intentos de las minorías
dirigentes de modernizar el Estado
tradicional español (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2009; William J.
Callahan, The Catholic Church in
Spain, 1875-1998, Washington,
Catholic University of America Press,
2000; Mercedes Cabrera – Fernando
Del Rey, El poder de los empresarios.
Política e intereses económicos en la
España contemporánea (1875-2000),
Madrid, Taurus, 2002; Santos Juliá,
Historia.

[112] Tomo esta imagen, y algunas de
las ideas que siguen, de Patrice de
Plunkett, Le mythe de l’Opus Dei,
«Revue la Nef» 171 (mayo 2006).

[113] Carta de san Josemaría, 29 de
diciembre de 1947 – 14 de febrero de



1966, n. 36, AGP, serie A-3, 93, cit. en
Vázquez de Prada, El Fundador, vol.
II, p. 513, nota 513. Sobre esta
cuestión, cfr. también François
Gondrand, Le fondateur de l’Opus
Dei et les pouvoirs établis, en Églises
et pouvoirs, XIVe université d’été du
Carrefour d’histoire religieuse, «Le
Cahiers du Littoral» 2, n° 5.

[114] Carta de san Josemaría, 14 de
septiembre de 1951, AGP, serie A-3,
94-4-2.

Jaume Aurell

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/formacion-
gran-relato-opus-dei/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/formacion-gran-relato-opus-dei/
https://opusdei.org/es-bo/article/formacion-gran-relato-opus-dei/
https://opusdei.org/es-bo/article/formacion-gran-relato-opus-dei/

	La formación de un gran relato sobre el Opus Dei

