
opusdei.org

«En casa y de
camino, acostado y
levantado»: el plan
de vida (I)

El plan de vida espiritual, más
que un «sistema», es el
compromiso con una relación:
la de un hijo con su Padre. Y esa
relación es el núcleo de la
santidad. Editorial de la serie
“Combate, cercanía, misión”.

06/02/2025

«Escucha»: así empieza una de las
grandes oraciones del Antiguo



Testamento, conocida como Shema
Israel. La recoge el libro del
Deuteronomio, y Jesús la cita en
respuesta a la pregunta sobre el
primer y más grande mandamiento:
«Escucha, Israel: el Señor es nuestro
Dios, el Señor es Uno. Amarás al
Señor, tu Dios, con todo tu corazón,
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas» (Dt 6,4-5; Mc 12,29-30). Pero
la oración no se limita a este
mandamiento; se detiene también en
la importancia de las acciones
prácticas diarias, para mantener el
corazón y la mente en sintonía con
Dios:

«Que estas palabras que yo te dicto
hoy estén en tu corazón. Las
repetirás a tus hijos, y hablarás de
ellas cuando estés sentado en casa y
al ir de camino, al acostarte y al
levantarte. Las atarás a tu mano
como un signo, servirán de
recordatorio ante tus ojos. Las



escribirás en las jambas de tu casa y
en tus portones» (Dt 6,6-9).

Para un cristiano, esta es una
llamada fuerte a vivir con el corazón
en constante diálogo con Dios Padre,
Hijo y Espíritu Santo. Los santos y los
autores de espiritualidad han
propuesto siempre modos concretos
de alimentar ese diálogo, como
dedicar un tiempo a la oración y a la
lectura espiritual, frecuentar la
Eucaristía, rezar el rosario y
terminar el día con un examen de
conciencia. Con ese mismo sentido
práctico, san Josemaría empezó a
hablar desde muy pronto de plan de
vida espiritual; o más sencillamente,
como era habitual llamarlo entonces,
«plan de vida»[1].

Metas, objetivos y procesos

En una de sus cartas a Timoteo, san
Pablo anima a su joven discípulo a
vivir una vida de piedad y santidad



con espíritu deportivo: «Ejercítate en
la piedad. Porque el ejercicio
corporal sirve de poco; en cambio, la
piedad es útil para todo, pues
contiene promesas para la vida
presente y para la futura» (1 Tm 4,
7-8). También en otras cartas, san
Pablo recuerda a sus oyentes que
Dios quiere que colaboremos con su
gracia; y, de nuevo, compara nuestra
correspondencia con el deporte:
«¿No sabéis que en una carrera todos
los corredores compiten, pero sólo
uno recibe el premio? Corred, pues,
para obtenerlo» (1 Co 9,24)[2].

En el deporte, como en muchos otros
ámbitos de la vida, es importante
fijarse metas y objetivos. Si alguien
va al gimnasio solo para mirar a su
alrededor y hacer lo primero que se
le ocurra, probablemente está
perdiendo el tiempo y acabará
pronto por aburrirse o, peor aún, por
hacerse daño. Lo mismo puede
decirse del aprendizaje de algo



importante, del desarrollo de un
proyecto, o del lanzamiento de un
negocio. Sin metas ni objetivos, es
fácil desorientarse y distraerse y
echar a perder la inversión. Por eso,
cuando miramos nuestra vida como
Dios la mira —es decir, con todas las
cosas menudas que la componen, y a
la vez en toda su amplitud y
profundidad—, también necesitamos
un objetivo claro: llegar a ser santos,
guiados e «inundados» por la
gracia[3], y ayudar a otros muchos a
encontrar y disfrutar de la felicidad
de la vida en Dios.

Fijarse metas y objetivos claros tiene,
con todo, sus limitaciones. Por
ejemplo, para ganar un campeonato,
desarrollar un negocio de éxito u
obtener buenas notas, no basta con
tener claro lo que queremos. Los
buenos resultados requieren no solo
visualizar objetivos ambiciosos sino
también contar con el sistema
adecuado. Para un entrenador, por



ejemplo, el sistema es la forma en
que se ficha a los jugadores y se
dirigen los entrenamientos. Para un
empresario, el sistema es la forma en
que se contrata a los empleados, se
desarrollan ideas de productos y se
despliegan las campañas de
marketing. Para un estudiante, el
sistema es el modo en que toma
apuntes, sigue un plan de lectura y se
prepara para los exámenes.

En la vida espiritual, tener un plan
de vida concreto es como tener un
«sistema» para facilitar (aunque solo
fuera por remover obstáculos) la
labor al Espíritu Santo, que es quien
nos guía y nos transforma[4]. «La
invitación a la santidad, dirigida por
Jesucristo a todos los hombres sin
excepción, requiere de cada uno que
cultive la vida interior, que se
ejercite diariamente en las virtudes
cristianas»[5]. Tener como meta clara
vivir y crecer en santidad es
necesario para empezar a caminar



en esa dirección. Pero si solo nos
centráramos en la meta, pronto nos
desanimaríamos. A la vista de
nuestra inconstancia y de nuestra
debilidad, podríamos impacientarnos
fácilmente con nosotros mismos, o
incluso con Dios, pensando que no
somos lo suficientemente buenos o
que Dios nunca quiso que
apuntáramos tan alto. San Pablo, por
ejemplo, nos anima a orar sin cesar
(cfr. 1 Ts 5,17). Sin embargo, es
necesario pensar cómo lograr algo
así de manera realista y sostenible;
sería difícil, por ejemplo, rezar
siempre de la misma manera, como
resulta difícil, o por lo menos poco
saludable, nutrirse a base de un solo
alimento.

San Josemaría nos encarecía por eso
a ser fieles al plan de vida, que
constituye una «dieta espiritual»
especialmente concebida y
equilibrada para personas de la calle:
«el que cumple nuestras Normas de



vida —el que lucha por cumplirlas—,
lo mismo en tiempo de salud que en
tiempo de enfermedad, en la
juventud y en la vejez, cuando hay
sol y cuando hay tormenta, cuando
no le cuesta observarlas y cuando le
cuesta, ese hijo mío está
predestinado, si persevera hasta el
fin: estoy seguro de su santidad»[6].

Esta fidelidad no es comparable, sin
embargo, a la aplicación del
estudiante que obtiene buenas notas
porque dedica tiempo al estudio. En
el terreno de la gracia, aunque el
esfuerzo personal cuenta, las cosas
son algo distintas que en el de la
naturaleza. La santidad, la grandeza
a la que Dios nos llama, ya la hemos
recibido abundantemente como un
don y se nos sigue dando solo como
algo gratuito, en especial a través de
los sacramentos. Por eso, más que
fuerza heroica, lo que se requiere es
mucha humildad: pobreza de
espíritu y agradecimiento por todo lo



que Dios nos da. Él quiere tener cada
vez más intimidad y sintonía con
nosotros, que nos apoyemos sobre
todo en él y que nos dejemos
transformar por su gracia. Y eso,
esforzarse por mantener una vida de
diálogo continuo con un Dios que
habita ya en nuestro interior, es la
esencia misma de la santidad. Desde
este punto de vista, el plan de vida
espiritual no es en absoluto un
sistema; es más bien el compromiso,
profundamente enraizado en
nosotros, con una relación: la de un
hijo con su Padre. Y esa relación es el
núcleo de la santidad.

Guiados por el Espíritu

El inevitable esfuerzo que requiere
seguir un plan de vida trae consigo
algunos riesgos frente a los que
conviene estar prevenido. Uno de
ellos es que pongamos demasiada
atención en el cumplimiento del plan
mismo y muy poca en la relación que



el plan quiere fomentar. Dicho de
otra manera, podemos olvidar que la
santidad personal no es el resultado
de una serie de cosas que hacemos,
sino una transformación que solo el
Espíritu Santo puede producir en
cada uno: «Frecuenta el trato del
Espíritu Santo —el Gran Desconocido
— que es quien te ha de santificar.
No olvides que eres templo de Dios.
—El Paráclito está en el centro de tu
alma: óyele y atiende dócilmente sus
inspiraciones»[7].

El papel del Espíritu Santo no
consiste simplemente en ayudarnos y
asistirnos en nuestros esfuerzos por
ser santos; pensarlo así sería ver las
cosas del revés. Él es el primer
motor, la guía, la arquitectura misma
de nuestra santidad[8]. Podríamos
incluso decir que es imposible crecer
en santidad simplemente
concibiendo un plan. No solo porque
la empresa está por encima de
nuestras fuerzas, sino también



porque no sabemos muy bien en qué
consiste ni qué forma debería tomar
nuestra santidad: sucede que, a
medida que avanzamos en la vida (¡a
veces incluso en la jornada!), se
acaba revelando como algo muy
distinto —mucho mejor y más
hermoso— de lo que imaginábamos
al principio. Por eso, apegarse a una
idea demasiado ajustada de «nuestra
santidad» podría incluso convertirse
en un obstáculo para la obra del
Espíritu Santo en nuestra alma.

Naturalmente, entre las vidas de los
santos hay muchos elementos en
común, porque la santidad es la obra
de arte del Espíritu Santo, que va
formando a Cristo en nosotros y nos
va llevando hacia el Padre[9]. Por lo
demás, el mismo Espíritu ha
inspirado diversos carismas y
espiritualidades en la Iglesia,
proporcionando caminos concretos
que podemos seguir. Sin embargo,
incluso una vocación específica en la



Iglesia —ya sea la vocación a la Obra,
o la pertenencia a cualquier otra
familia espiritual— no agota la
creatividad del Espíritu Santo ni
elimina los rasgos únicos de cada
persona. Al contrario, cada uno de
estos caminos ofrece los medios para
purificar y elevar esos rasgos. Por
eso nos ha escrito el Padre que «el
espíritu de la Obra, como el
Evangelio, no se superpone a nuestro
ser, sino que lo vivifica: es una
semilla destinada a crecer en la
tierra de cada uno»[10].

San Josemaría era muy consciente de
esto cuando pensó el plan de vida
espiritual para sus hijos en el Opus
Dei. Sin restar importancia a las
prácticas concretas de piedad,
escribió: «No han de convertirse en
normas rígidas, como
compartimentos estancos; señalan
un itinerario flexible, acomodado a
tu condición de hombre que vive en
medio de la calle, con un trabajo



profesional intenso, y con unos
deberes y relaciones sociales que no
has de descuidar, porque en esos
quehaceres continúa tu encuentro
con Dios. Tu plan de vida ha de ser
como ese guante de goma que se
adapta con perfección a la mano que
lo usa»[11]. También en ese sentido,
solía decir que en la Obra «se puede
andar por el camino de muchas
maneras. Se puede andar por la
derecha, por la izquierda, en zig-zag,
caminando con los pies, a caballo.
Hay cien mil maneras de ir por el
camino divino: según las
circunstancias, será obligatorio para
cada uno, porque así se lo impone su
conciencia, seguir uno u otro de estos
procedimientos. Lo único necesario
es no descaminarse»[12].

Pero precisamente porque nuestra
santidad es algo más bello y personal
que cualquier protocolo genérico, un
plan de vida espiritual es
precisamente un medio de santidad.



Los momentos diarios de oración y
de lectura espiritual, la recepción
frecuente de los sacramentos, el
acompañamiento y la formación
espiritual constante… todas estas
cosas tienen una enorme
importancia, aunque la santidad no
consista solo en hacerlas. Son
maneras en las que nos mantenemos
en diálogo constante con Dios, nos
vamos familiarizando con su
presencia invisible en nuestra vida,
le escuchamos y nos disponemos a
seguir dócilmente sus inspiraciones;
maneras que, en definitiva, nos
llevan a «permanecer en su
amor» (cfr. Jn 15,9).

La distinción entre estos medios y la
primacía de la acción del Espíritu
Santo debería reflejarse también en
el acompañamiento espiritual que
recibimos y que ofrecemos a los
demás. Sobre todo cuando
comenzamos a andar por el camino,
necesitamos esforzarnos por



adquirir hábitos que consoliden
nuestro plan de vida espiritual. Pero
ya desde el principio, y cada vez más,
deberemos prestar atención también
a aspectos más personales y
relacionales: ¿Qué me dice el Espíritu
Santo? ¿Hay diálogo y afecto en mi
oración? ¿De verdad busco al Señor?
¿Dónde ha estado mi corazón
durante la Santa Misa o cuando rezo
el Santo Rosario? ¿Es mi lectura
diaria del Evangelio un encuentro
con Jesús? ¿Mi visita al Santísimo ha
sido una visita a alguien que amo?
¿He tratado de corresponder a las
inspiraciones del Espíritu Santo?

Cuanto más dóciles seamos a la
suave acción del Espíritu Santo en
nuestro corazón, más paz y alegría
encontraremos al vivir nuestro plan
de vida. Por ilustrarlo de modo
gráfico, nos daremos cuenta de que
Dios quiere que seamos como
entrenadores que apuntan alto, pero
que también aman el juego y quieren



a sus jugadores; como empresarios
que disfrutan de la aventura
empresarial y quieren servir a los
demás y hacer prosperar a sus
empleados; o como estudiantes que
disfrutan aprendiendo y
descubriendo nuevos campos de
conocimiento. Por ese camino quiso
siempre llevarnos nuestro Padre:
«¡Déjate llevar por la gracia! ¡Deja a
tu corazón que vuele! Porque si es
verdad que el corazón del hombre
está inclinado a cosas bajas, también
tiene alas para volar alto, hasta el
Corazón de Dios»[13].

Lea la segunda parte de este editorial
“Construir sobre piedra: El plan de
vida espiritual (II)”

[1] Cfr. San Josemaría, Amigos de Dios,
nn. 149-153; E. Álvarez, «Plan de
vida», en Diccionario de San

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/


Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo, 2013 (voz
disponible en opusdei.org/es/article/
plan-de-vida-opus-dei-diccionario-
san-josemaria).

[2] Cfr. también Flp 3,13-14; 2 Tm
4,7-8.

[3] «Cuántas veces te verás inundado,
borracho de gracia de Dios: ¡qué gran
pecado, si no correspondes!» (San
Josemaría, Forja, n. 1007).

[4] Cfr. Rm 8,14-17; 2 Co 3,18.

[5] Amigos de Dios, n. 3.

[6] San Josemaría, Carta 2, n. 59.

[7] San Josemaría, Camino, n. 57.

[8] Cf. J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Madrid, Rialp, 2017,
cap. 1.

[9] Cfr. Rm 8,9-16; Ef 2,18.



[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9-01-2018, n. 11.

[11] Amigos de Dios, n. 149.

[12] San Josemaría, Carta 10, n. 19.

[13] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar en Santiago de
Chile, 29-06-1974, citado en 
Catequesis en América (1974), vol II,
p. 45 (AGP, biblioteca, P04).

Oskari Juurikkala

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/combate-
cercania-mision-11-plan-de-vida-1/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/
https://opusdei.org/es-bo/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/
https://opusdei.org/es-bo/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/

	«En casa y de camino, acostado y levantado»: el plan de vida (I)
	Metas, objetivos y procesos
	Guiados por el Espíritu


