
opusdei.org

«Jesús no se
escandaliza de
nuestra fragilidad.
Se fía y sigue
sentándose a la mesa
con los suyos»

Para su catequesis de este
miércoles, León XIV se ha
querido detener en la traición
de Judas en la Última Cena para
explicar la confianza y el amor
de Jesucristo, que no es
vengativo, sino que se
entristece ante el mal.



13/08/2025

Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos nuestro camino en la
escuela del Evangelio, siguiendo los
pasos de Jesús en los últimos días de
su vida. Hoy nos detenemos en una
escena íntima, dramática, pero
también profundamente verdadera:
el momento en el que durante la
cena pascual Jesús revela que uno de
los Doce está a punto de traicionarlo:
«En verdad os digo que uno de
vosotros me va a entregar: uno que
está comiendo conmigo» (Mc 14,18).

Catequesis sobre “Jesucristo, nuestra
esperanza”

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-catequesis-jesucristo-nuestra-esperanza-jubileo-2025/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-catequesis-jesucristo-nuestra-esperanza-jubileo-2025/


Son palabras contundentes. Jesús no
las pronuncia para condenar, sino
para mostrar que el amor, cuando es
verdadero, no puede prescindir de la
verdad. La habitación del piso
superior, donde poco antes se había
preparado todo con atención, se llena
de repente de un dolor silencioso,
hecho de preguntas, de sospechas, de
vulnerabilidad. Es un dolor que
conocemos bien también nosotros,
cuando en las relaciones más
queridas se insinúa la sombra de la
traición.

Sin embargo, el modo en el que Jesús
habla de lo que está a punto de
suceder es sorprendente. No levanta
la voz, no señala con el dedo, no
pronuncia el nombre de Judas. Habla
de tal modo que cada uno pueda
cuestionarse a sí mismo. Y es
precisamente eso lo que sucede:
«Ellos comenzaron a entristecerse y a
preguntarle uno tras otro: ‘¿Seré
yo?’» (Mc 14,19).



Queridos amigos, esta pregunta –
“¿Seré yo?” – es quizá una de las
preguntas más sinceras que podemos
hacernos a nosotros mismos. No es la
pregunta del inocente, sino la del
discípulo que descubre su fragilidad.
No es el grito del culpable, sino el
susurro de quien, aunque queriendo
amar, sabe que puede herir. Es en
esta consciencia donde inicia el
camino de la salvación.

Jesús no denuncia para humillar.
Dice la verdad porque quiere salvar.
Y para ser salvados hay que sentir:
sentir que se está involucrado, sentir
que se es amado a pesar de todo,
sentir que el mal es real pero no
tiene la última palabra. Solo quien ha
conocido la verdad de un amor
profundo puede aceptar también la
herida de una traición.

La reacción de los discípulos no es
rabia, sino tristeza. No se indignan,
se entristecen. Es un dolor que nace



de la posibilidad real de ser
involucrados. Y precisamente esta
tristeza, si se acoge con sinceridad, se
convierte en un lugar de conversión.
El Evangelio no nos enseña a negar el
mal, sino a reconocerlo como una
ocasión dolorosa para renacer.

Jesús, después, añade una frase que
nos inquieta y nos hace pensar: «El
Hijo del hombre se va, como está
escrito; pero, ¡ay de aquel hombre
por quien el Hijo del hombre será
entregado!; ¡más le valdría a ese
hombre no haber nacido!» (Mc
14,21). Son palabras duras,
ciertamente, pero hay que
entenderlas bien: no se trata de una
maldición, es más bien un grito de
dolor. En griego ese “ay de aquel”
suena como un lamento, como un
“ay”, una exclamación de compasión
sincera y profunda.

Nosotros estamos acostumbrados a
juzgar. Dios, en cambio, acepta



sufrir. Cuando ve el mal, no se venga,
sino que se entristece. Y aquel “más
le valdría a ese hombre no haber
nacido” no es una condena impuesta
a priori, sino una verdad que cada
uno de nosotros puede reconocer: si
renegamos del amor que nos ha
engendrado, si traicionando nos
volvemos infieles a nosotros mismos,
entonces realmente perdemos el
sentido de nuestra venida al mundo
y nos autoexcluimos de la salvación.

Sin embargo, precisamente allí, en el
punto más oscuro, la luz no se apaga.
Es más, comienza a brillar. Porque si
reconocemos nuestro límite, si nos
dejamos tocar por el dolor de Cristo,
entonces podemos finalmente nacer
de nuevo. La fe no nos evita la
posibilidad del pecado, sino que nos
ofrece siempre una vía para salir: la
de la misericordia.

Jesús no se escandaliza frente a
nuestra fragilidad. Sabe bien que



ninguna amistad es inmune al riesgo
de traición. Pero sigue fiándose.
Sigue sentándose en la mesa con los
suyos. No renuncia a partir el pan,
incluso para quien lo traicionará.
Esta es la fuerza silenciosa de Dios:
no abandona nunca la mesa del
amor, ni siquiera cuando sabe que lo
dejarán solo.

Queridos hermanos y hermanas,
también nosotros podemos
preguntarnos hoy, con sinceridad:
“¿Seré yo?”. No para sentirnos
acusados, sino para abrir un espacio
a la verdad en nuestro corazón. La
salvación comienza aquí: en la
conciencia de que podremos ser
nosotros los que rompamos la
confianza en Dios, pero que podemos
ser también nosotros los que la
recojamos, la custodiemos y la
renovemos.

En el fondo, esta es la esperanza:
saber que, aunque podamos fallar,



Dios nunca nos falla. Aunque
podamos traicionar, Él nunca deja de
amarnos. Y si nos dejamos alcanzar
por este amor – humilde, herido,
pero siempre fiel – entonces
podemos de verdad renacer. Y
empezar a vivir ya no como
traidores, sino como hijos siempre
amados.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/catequesis-
jubileo-esperanza-21/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/catequesis-jubileo-esperanza-21/
https://opusdei.org/es-bo/article/catequesis-jubileo-esperanza-21/
https://opusdei.org/es-bo/article/catequesis-jubileo-esperanza-21/

	«Jesús no se escandaliza de nuestra fragilidad. Se fía y sigue sentándose a la mesa con los suyos»

