opusdei.org

Carta del Prelado (16
febrero 2023) |
Fraternidad

En estas lineas, monsefior
Fernando Ocdriz invita a
reflexionar sobre algunas
actitudes y manifestaciones en
las que se expresa la
fraternidad.

16/02/2023

Descargar la carta en formato
digital

ePub » Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20prelado%20opus%20dei%20fraternidad%20%7C%2016%20febrero%20202320230215083616823426.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20prelado%20opus%20dei%20fraternidad%20%7C%2016%20febrero%20202320230215083616823426.epub

Mobi » Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)

PDF » Carta del Prelado (16 de
febrero de 2023)

Google Play Books » Carta del
Prelado (16 de febrero de 2023)

Apple Books » Carta del Prelado (16
de febrero de 2023)

Escucha la lectura de la carta del
prelado del Opus Dei (23 min).
Disponible también en Spotify y
Google Podcast.

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Con esta carta, deseo invitaros a
considerar conmigo algunos aspectos
contenidos en aquellas palabras del
Senor, tantas veces meditadas: «Este


https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad-_-16-febrero-202320230215083709243262.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad-_-16-febrero-202320230215083709243262.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad20230215083940397420.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta-prelado-opus-dei-fraternidad20230215083940397420.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=8-etEAAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=8-etEAAAQBAJ&pli=1
http://books.apple.com/us/book/id6445727270
http://books.apple.com/us/book/id6445727270
https://open.spotify.com/episode/6oB1jrtOVG1K0eTgPKvyX9?si=ZvxY9TNBR_OPyCNkt81UYQ
https://podcasts.google.com/feed/aHR0cHM6Ly9mZWVkcy5zb3VuZGNsb3VkLmNvbS91c2Vycy9zb3VuZGNsb3VkOnVzZXJzOjMzOTc5NDc2L3NvdW5kcy5yc3M/episode/dGFnOnNvdW5kY2xvdWQsMjAxMDp0cmFja3MvMTQ0NTM5NDI1OQ?sa=X&ved=0CAIQuIEEahcKEwjYl863yJn9AhUAAAAAHQAAAAAQLA

es mi mandamiento: que os améis los
unos a los otros como yo os he
amado» (Jn 15,12).

Jesus nos ha amado hasta el extremo,
hasta dar su vida por todos y cada
uno. Lo sabemos y deseamos creerlo
con una fe mas viva y operativa, que
le pedimos a El, como los apéstoles:
«Auméntanos la fe» (L.c 17,5). De esta
manera, podremos decir con san
Juan, plenamente convencidos:
«Nosotros hemos conocido y creido el
amor que Dios nos tiene» (1 Jn 4,16).

«Dios es amor» (1 Jn 4,8), y nos llama
al amor: «Esta es nuestra vocacion
mas alta, nuestra vocacion por
excelencia; y a ésta esta unida
también la alegria de la esperanza
cristiana. Quien ama tiene la alegria
de la esperanza, de llegar a encontrar
el gran amor que es el Sefior»".

Nuestro amor a Dios —caridad
sobrenatural- es correspondencia a
ese amor divino por todos y cada uno



de nosotros, que el mismo Sefior nos
pone como modelo y horizonte de
nuestro amor a los demas. El amor a
Dios y el amor a los demas estan tan
unidos que, «en un acto cualquiera
de fraternidad, la cabeza y el corazon
no pueden distinguir en muchas
ocasiones si se trata de servicio a
Dios o de servicio a los hermanos:
porque, en el segundo caso, lo que
hacemos es servir a Dios dos
veces»?.

2. Tan decisivo es en nuestra vida el
amor a los demas que «sabemos que
hemos pasado de la muerte a la vida,
porque amamos a nuestros
hermanos» (1 Jn 3,14). La caridad se
desarrolla en innumerables aspectos
y alcanza al mundo entero. Nadie
nos puede ser indiferente, porque
«cada uno de nosotros es el fruto de
un pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario»".



Con estas lineas, querria que
reflexionasemos sobre algunas
actitudes y manifestaciones de
particular relevancia en las que se
expresa la fraternidad. En cierto
modo, se resumen en estas palabras
de san Josemaria: «jCon cuanta
insistencia el Apdstol San Juan
predicaba el mandatum novum!
—“;Que os améis los unos a los otros!”
—Me pondria de rodillas, sin hacer
comedia —me lo grita el corazon-,
para pediros por amor de Dios que 0s
querdis, que os ayudéis, que os deis
la mano, que os sepdis perdonar»'.

Amplitud de la comprension

3. La palabra comprension, en el
contexto de las relaciones
personales, a veces podria evocar
solo uno de sus aspectos: el de no
extrafarse de los defectos y faltas de
los demads. Sin embargo, en ese caso
no se entenderia del todo aquel



punto de Camino: «Mas que en “dar”,
la caridad estd en “comprender”»"',

La comprension que es fruto de la
caridad, del amor, “comprende”:
“ve”, primeramente, no los defectos o
las faltas, sino las virtudes y las
cualidades de los demas. Recuerdo
una meditacion predicada por don
Javier el 26 de agosto de 1999,
durante un curso de verano en
Olbeira (una casa de retiros en
Galicia, Espafia): nos exhortaba con
fuerza y carifio a «no ver a las
personas a través de sus defectos,
sino a través de sus virtudes». El
amor hace ver, con alegria, lo
positivo de los demas. «Debemos
alegrarnos de la prosperidad del
préjimo como de la nuestra»; eso es
lo mds opuesto a ver a los demas con
ese oscuro pecado que es la envidia,
en su sentido de tristeza por el bien
ajeno.



Por otra parte, cada persona vale
siempre mas de lo que logramos ver
con el conocimiento habitual. En
cierto modo, sucede con frecuencia
lo que leemos en la Escritura, cuando
la Carta a los Hebreos nos exhorta a
no olvidar la hospitalidad: gracias a
ella, «algunos, sin saberlo,
hospedaron a angeles» (Hb 13,2).

4. La comprension que nace del amor
permite ver también los defectos y
faltas de los demas: se comprende asi
a la persona, tanto en lo positivo
como en lo negativo. Y podemos
estar seguros —el amor lo ve, porque
es sapientisimo- de que lo positivo es
muy superior a lo negativo. En
cualquier caso, lo negativo no es
motivo de separacion, sino de
oracion y de ayuda; si cabe, de mas
carifio; y, si es el caso, de correccion
fraterna.

De muchos modos nos ha insistido
nuestro Padre en esta manifestacion



—a veces heroica- de la caridad:
«Practicad la correccién fraterna, ne
sit populus Domini sicut oves absque
pastore (Nm 27,17), para que no
aparezca esta Familia sobrenatural,
que es la Obra de Dios, como un
conjunto de ovejas sin pastor.
Siempre he ensefiado, hijas e hijos
mios, que en la Obra cada uno debe
ser pastor y oveja»"".

5. Todos somos débiles y no podemos
extrafiarnos de que surjan en
nosotros reacciones de contrariedad
o de incomprension hacia otras
personas. Pero no debemos aceptar
esas reacciones justificandolas; seran
mas bien momentos para pedir
perdon al Sefior y para rogarle que
nos aumente la capacidad de querer,
que nos dé mas esa comprension que
es fruto del amor. Y, asi, sin
desalentarnos ante nuestra
debilidad, pediremos ayuda a Dios,
para poder decirle al fin, llenos de



agradecimiento: «Has dilatado mi
corazon» (Sal 119,32).

Es importante, por ejemplo, que
luchemos para dominar y mitigar las
impaciencias que podrian surgir
espontaneamente ante defectos
reales o no tan reales de otros (a
veces, el defecto puede estar mas en
nuestra mirada). Estas impaciencias
pueden llevar a la falta de
comprension, y por tanto a la falta de
caridad. Son fuertes aquellas
antiguas palabras de san Cipriano de
Cartago: «La caridad es el lazo que
une a los hermanos, el cimiento de la
paz, la trabazon que da firmeza a la
unidad; la que es superior a la
esperanza y a la fe, la que sobrepuja
a la limosna y al martirio; la que
quedard con nosotros para siempre
en el cielo. Quitale, sin embargo, la
paciencia, y quedara devastada»™.

6. La comprension, fruto del amor
fraterno, conduce también a evitar



discriminaciones en las relaciones
con unos y otros, que podrian surgir
al constatar las diferencias. En
realidad, tantas veces esa diversidad
es una riqueza de caracteres,
sensibilidades, aficiones, etc. Asi nos
lo explica nuestro Padre: «Habéis de
practicar también constantemente
una fraternidad, que esté por encima
de toda simpatia o antipatia natural,
amandoos unos a otros como
verdaderos hermanos, con el trato y
la comprension propios de quienes
forman una familia bien unida»"'.
Junto con el esfuerzo por querery
comprender a los demas, es
importante también que facilitemos
que nos puedan querer. En este
sentido, os recuerdo lo que ya os
escribi: «Ganar en afabilidad, alegria,
paciencia, optimismo, delicadeza, y
en todas las virtudes que hacen
amable la convivencia es importante
para que las personas puedan
sentirse acogidas y ser felices»"?. Se



crea asi un ambiente de fraternidad
en el que cada uno potencia el carifio
del otro y, juntos, experimentamos
ese ciento por uno que nos prometio
el Sefior, y nos encaminamos a la
vida eterna (cfr. Mt 19,29).

El tesoro del perdon

7. La comprension tiene también una
relacion estrecha con esa realidad de
extraordinaria importancia que es el
perdon: pedir perdon y perdonar. En
abril de 1974, nuestro Padre nos
decia que «lo mas divino de nuestra
vida de cristianos, de hijos de Dios en
el Opus Deli, es perdonar a quienes
nos hayan hecho dafio». Y enseguida
afladia, con gran sencillez: «Yo no he
necesitado aprender a perdonar,
porque el Sefior me ha ensefiado a
querer». Entre tantas consecuencias
y manifestaciones como tiene la
filiacion divina, quiza
espontaneamente no hubiéramos
pensado ante todo en el perddn. Sin



embargo, entendemos que nuestro
ser hijos de Dios es nuestro ser Cristo,
nuestra identificacion con él. Y Cristo
vino a este mundo, el Hijo eterno se
hizo Hombre, precisamente para
perdonar. Por eso, podemos
considerar que «nada nos asemeja
tanto a Dios como estar dispuestos al
perdén»™.,

jCuantas veces rezamos y meditamos
el padrenuestro! Perdonar a los
demas es tan decisivo, que es
condicion para que Dios nos
perdone. Qué bueno es pedir al
Sefior que nos enserfie a perdonar, de
verdad y siempre. Es mas, tengamos
la audacia santa de pedirle que,
como nuestro Padre, lleguemos a
querer tanto a los demas que no
necesitemos aprender a perdonar'?,
Seria estupendo que desearamos
llegar a un punto en el que amemos
tanto que nunca nos sintamos
ofendidos.



8. Tan importante como comprender
y perdonar es aprender a pedir
perdon, también en los conflictos
pequerios o cotidianos. Un sincero
gesto de peticion de perdon es,
muchas veces, la inica manera de
restablecer la armonia en las
relaciones, aunque pensemos —con
mas 0 menos razon—- que Nosotros
hemos sido la parte mayormente
ofendida. No es una estricta justicia
sin mas, basada en calculos tedricos,
la que llevo al Hijo de Dios a pedir
perdon a su Padre en nuestro
nombre, sino un amor gratuito, que
solo tiene en cuenta lo que puede
hacer por los demas.

Hijas e hijos mios, no pensemos que
esto es muy bonito, pero demasiado
para nuestra poquedad. Desde luego,
la meta es muy alta. Sin embargo,
con la gracia de Dios podemos ir
acercandonos poco a poco a ella, si
no dejamos de poner de nuestra
parte un esfuerzo espiritual -



correspondencia del amor al Amor-
que se renueve cada dia.

Espiritu de servicio

9. «La mayor ambicion de los hijos de
Dios en su Opus Dei (...) ha de ser
siempre servir»""*. Entendemos bien
esta insistencia de san Josemaria,
cuando leemos y meditamos las
palabras del Sefior: «El Hijo del
hombre no ha venido a ser servido,
sino a servir» (Mc 10,45); «Yo estoy en
medio de vosotros como quien

sirve» (Lc 22,27).

El espiritu de servicio es expresion
del amor, del carifio de sentir muy
nuestras las necesidades de los
demas. Con qué fuerza nos lo
explicaba nuestro Padre: «<No me
importa repetirlo muchas veces.
Carifno, lo necesitan todas las
personas, y lo necesitamos también
en la Obra. Esforzaos para que, sin
sensiblerias, aumente siempre el
afecto hacia vuestros hermanos.



Cualquier cosa de otro hijo mio debe
ser —jde verdad!- muy nuestra: el dia
que vivamos como extrafios 0 como
indiferentes, hemos matado el Opus
Dei»™,

Sin querer, podriamos vivir como
extrafos o indiferentes por
excedernos en actividades que de
hecho nos impidiesen conocernos,
relacionarnos, interesarnos
positivamente por los demas. Hijas e
hijos mios, me vienen a la cabeza y al
corazon aquellas palabras que san
Josemaria nos decia con toda la
fuerza de su alma: «jQue os
querais!».

10. Deseamos servir a los demas,
sabiendo que asi servimos a
Jesucristo: «En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos mas pequefios, a mi me lo
hicisteis» (Mt 25,40). Por esto, es
bueno que pensemos, cada uno:
«Solo mi disponibilidad para ayudar



al projimo, para manifestarle amor,
me hace sensible también ante Dios.
Solo el servicio al préjimo abre mis
ojos a lo que Dios hace por miy a lo
mucho que me ama»"".

Todos tenemos experiencia de que
servir a los demds comporta con
frecuencia un cierto esfuerzo. «No
penséis (...) que sea facil hacer de la
vida un servicio. Es necesario
traducir en realidades ese buen
deseo, porque el reino de Dios no
consiste en palabras, sino en la virtud
(1 Cor 4,20), y la practica de una
ayuda constante a los demas no es
posible sin sacrificio»"®. Pero ese
esfuerzo, realizado por amor, es
siempre fuente de alegria; una
alegria que, en cambio, no puede
surgir del egoismo.

El espiritu de servicio, en fin, es
expresion del amor fraterno, y «el
amor fraterno solo puede ser
gratuito, nunca puede ser un pago



por lo que otro realice ni un anticipo
por lo que esperamos que haga»"".

Sembradores de paz y de alegria

11. Una manifestacion del espiritu de
servicio, que de algun modo las
incluye todas, es la de sembrar pazy
alegria. Como esta paz y esta alegria
solo podemos darlas si las tenemos, y
ambas son un don de Dios, la mejor
manera de crecer en ellas es cuidar
con delicadeza nuestros momentos
de intimidad con Dios: los
sacramentos y la oracion personal.

En la vida de cada persona no faltan,
con mayor o menor frecuencia, con
mayor o menor intensidad, penasy
sufrimientos que tienden a producir
diversos sentimientos de
intranquilidad y de tristeza. Son
estados de animo que pueden
asomar a nuestra alma y que
podemos y debemos superar,
reconquistando la alegria mediante
la fe en el amor que Dios tiene hoy y



ahora por cada una y cada uno (cfr. 1
Jn 4,16).

Necesitamos enraizar nuestra
alegria, no en nosotros mismos, sino
en el Sefor. Asi, a pesar de los
pesares, podremos tener la fortaleza
de animo para olvidarnos mas de
nosotros mismos y para transmitir a
los demas esa alegria que procede de
Dios. Leamos en ese sentido, como
dirigidas también a nosotros, estas
palabras del libro de Nehemias: «No
estéis tristes, porque el gozo del
Sefior es vuestra fortaleza» (Ne 8,10).

12. Con cierta frecuencia, en las
cartas que me escribis me dais
noticias de situaciones dificiles por
las que pasdis. Querria estar muy
cerca de cada una y de cada uno,
acompanandoos en el cuidado de ese
hijo enfermo, de esa madre ya muy
limitada por la edad, o en situaciones
que suponen especial sufrimiento.



Procuro llevar todo lo vuestro en mi
corazon y en mi Misa de cada dia.

En estas y en tantas otras
circunstancias, recordemos que el
Sefior bendice con la cruz y que,
como aseguraba con abundante
experiencia nuestro Padre, «el
auténtico amor trae consigo la
alegria: una alegria que tiene sus
raices en forma de cruz»"®. Ademas,
con la fraternidad bien vivida, nunca
estamos solos: todos juntos —cor
unum et anima una- llevamos la
dulce carga de la cruz del Sefior, con
la certeza interior de que, en
definitiva, su yugo es suave y su
carga ligera (cfr. Mt 11,30). En ese
sentido, muchas veces habremos
leido y meditado, con el sincero
deseo de hacerlas vida propia,
aquellas palabras de san Josemaria:
«Entregarse al servicio de las almas,
olvidandose de si mismo, es de tal
eficacia, que Dios lo premia con una
humildad llena de alegria»"?.



Vida en familia

13. La gran mayoria de vosotros no
vivis en un centro de la Obra. Sin
embargo, como escribe nuestro
Padre, «todos los que pertenecemos
al Opus Dei, hijos mios, formamos un
solo hogar: la razon de que
constituyamos una sola familia no se
basa en la materialidad de convivir
bajo un mismo techo. Como los
primeros cristianos, somos cor unum
et anima una (Hch 4,32) y nadie en la
Obra podra sentir jamas la amargura
de la indiferencia»™.

Para que esta gran mayoria de la
Obra que no vivis en los centros —
supernumerarios y agregados—
recibdis y contribuyais al calor de
hogar del Opus Deli, es necesario que
algunos -las numerarias y los
numerarios— construyan también
materialmente ese hogar en las sedes
de los centros, de los que todos los
demas participais segun vuestras



circunstancias. Ciertamente, las
sedes materiales son muy utiles para
tener los medios de formacion, para
acoger actividades apostdlicas, etc.,
aunque sabéis que todas estas cosas
también se realizan cuando no hay
esas sedes, especialmente en los
lugares en que la labor apostolica
estd aun muy en los comienzos.

Como es natural, a veces hay
situaciones de trabajo, de salud, de
deberes familiares, etc., que
aconsejan o incluso hacen necesario
que algunas numerarias y
numerarios no residdis en las sedes
de los centros, sin que esto deba
disminuir vuestra responsabilidad y
vuestra dedicacion —distinta, pero
real- a la construccion de nuestro
hogar.

14. Lo normal es que en muchas
familias convivan personas de
generaciones distintas (abuelos,
padres, hijos) y caracteres diversos, y



también son frecuentes las familias
con enfermos cronicos mas o menos
graves. Si bien es cierto que todo eso
puede dar a veces ocasion a que la
unidad familiar se deteriore,
también es verdad que, con mucha
frecuencia, esas y otras dificultades
pueden unir mas a las familias,
cuando hay verdadero amor.

Hijas e hijos mios, la Obra es una
familia muy numerosa, en la que hay
personas de edades y personalidades
distintas, y también enfermos.
Gracias a Dios, es una realidad
magnifica el cuidado y carifio con
que procuramos cuidar a los
enfermos en Casa.

15. En algunos centros hay
situaciones que pueden resultar mas
dificiles. Si alguna vez os resulta
cansada la vida en familia, buscad
con sinceridad la causa de ese
cansancio para ponerle remedio:
pensad si se debe solo a una escasez



de medios materiales, o al natural
esfuerzo que puede suponer la
dedicacion a cuidar a los demas; o si
se debe también a un enfriamiento
del carifio. Si esto ultimo fuera el
caso, tampoco os sorprendais ni os
desalentéis; os animo a pedir a Dios,
con sencillez y audacia, que os
agrande el corazon, que os ayude a
verle a El en los demas, de manera
que eso os llene de alegria, como los
discipulos al ver al Sefior resucitado:
«Al ver al Sefior, los discipulos se
alegraron» (Jn 20,20).

Por otro lado, a veces detras de un
determinado caracter hay unos
sufrimientos que quiza explican esa
manera de ser o de actuar. Dios
conoce a fondo a cada uno, también
los tramos dolientes, y nos mira a
todos con ternura. Aprendamos del
Sefior a mirar asi, a comprender a
todos —de intento os lo repito—, a
ponernos en el lugar del otro.
«jCuantos temores y cuantos peligros



puede disipar el amor verdadero
entre los hermanos, que no se
nombra —porque entonces parece
como si se profanase—-, pero que
resplandece en cada detalle!»™".

No dejemos de agradecer al Sefior el
hogar que nos ha dado, con esa rica
diversidad de caracteres personales,
de situaciones sociales y de culturas.
Y, a la vez, sintamos la
responsabilidad de mantener en él
un tono, un ambiente caracterizado
también por «una extremada

delicadeza en el trato mutuo»?.

En la Iglesia y en el mundo

16. El cuidado de la fraternidad es
una manifestacion de que la Obra,
como parte de la Iglesia, es familia de
Dios. Si procuramos querernos,
comprendernos, perdonarnos,
servirnos, también contribuiremos
muy directamente, por la comunion
de los santos, a la unidad de todos los
creyentes, y de la humanidad entera.



San Josemaria decia que «el principal
apostolado que los cristianos hemos
de realizar en el mundo, el mejor
testimonio de fe, es contribuir a que
dentro de la Iglesia se respire el
clima de la auténtica caridad.
Cuando no nos amamos de verdad,
cuando hay ataques, calumnias y
rencillas, ¢quién se sentira atraido
por los que sostienen que predican la
Buena Nueva del Evangelio?»*". Pido
al Sefior que seamos siempre
instrumentos de unidad en nuestra
propia casa, en la Obra, en la Iglesia
y en toda la sociedad.

El cuidado de la fraternidad también
aportara luz y calor a nuestro
mundo, que muchas veces se
encuentra a oscuras, o que sufre el
frio de la indiferencia. Nuestros
hogares -los de los agregados, los de
los supernumerarios y los centros de
la Obra- han de ser «luminosos y
alegres». Hogares abiertos, en los que
puedan participar muchas personas,



también aquellas a las que quiza les
falta ese calor de hogar. El testimonio
de una familia cristiana que procura
estar unida, de modo que aun con
sus limitaciones personales, cada
uno mantiene la disposicion de
perdonar, de querer, de servir, sera
un punto de referencia para muchos.
Como sobre todo lo fue, lo es y lo sera
siempre el hogar de Nazaret. No
olvidemos aquello que nos decia san
Josemaria: «A esa familia
pertenecemos».

La fraternidad bien vivida es un
apostolado inmediato: tantas
personas veran el carifio que nos
tenemos y podran exclamar, como lo
hicieron con los primeros cristianos,
«mirad como se aman»*¥; se sentiran
atraidos por ese amor cristiano, por
esa «caridad que es una cierta
participacion del amor infinito, que
es el Espiritu Santo»™.,

* %k ok



17. Termino ya, releyendo con
vosotros estas otras palabras de
nuestro Padre: «Corazon, hijos mios,
poned el corazon en serviros.
Cuando el carifio pasa por el Corazon
Sacratisimo de Jesus y por el
Dulcisimo Corazon de Maria, la
caridad fraterna se ejercita con toda
su fuerza humana y divina. Anima a
soportar la carga, quita pesos,
asegura la alegria en la pelea. No es
algo pegadizo, es algo que fortalece
las alas del alma para alzarse mas
alta; la caridad fraterna, que no
busca su propio interés (cfr. 1 Cor
13,5), permite volar para alabar al
Sefior con un espiritu de sacrificio
gustoso»™®.

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre

Roma, 16 de febrero de 2023




™ Francisco, Audiencia, 15-111-2017.

 San Josemaria, Instruccién, mayo
1935 - septiembre 1950, n. 75. En
adelante, los textos en los que no se
cita al autor son de san Josemaria.

Bl Benedicto XVI, Homilia, 24-1V-2005.
! Forja, n. 454.
51 camino, n. 463.

® San Gregorio Magno, Homilice in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

" Carta 15, n. 169.

® San Cipriano, De bono patientice, n.
15: PL 4, 631 C.

®I'Carta 30, n. 28.
1% carta pastoral, 1-XI-2019, n. 9.

™ San Juan Cris6stomo, Comment. in
Matthaeum, Homilia XIX, n. 7: PG 57,
283.



121 cfr. Surco, n. 804.
[13] Carta 15, n. 38.
14 AGP, biblioteca, P01.

151 Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 18.

U8 carta 8, n. 4.

U Francisco, Enc. Laudato si’, n. 228.
U8 Forja, n. 28.

WY carta 2, n. 15.

“ carta 11, n. 23.

1 Surco, n. 767.

221 struccion, 1-IV-1934, n. 63.

31 Amigos de Dios, n. 226.

24 Tertuliano, Apologeticum, 39: PL 1,
471.



3 santo Tomads de Aquino, Summa
theologiae, 11-11, q. 24, a. 7 C.

261 carta 14-11-1974, n. 23.

Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgacion publica,
total o parcial, sin autorizaciéon
expresa del titular del copyright)

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-bo/article/carta-prelado-
opus-dei-fraternidad/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-bo/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-prelado-opus-dei-fraternidad/

	Carta del Prelado (16 febrero 2023) | Fraternidad

