
opusdei.org

Carta del Prelado
(junio 2013)

El Prelado comenta el último
artículo del Credo referente a
Jesucristo ("ha de venir a juzgar
a los vivos y a los muertos...") y
el que se refiere al Espíritu
Santo, animando a preparar el
reino de Cristo en este tiempo
de espera, con la ayuda del
Santificador.

08/06/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Al comenzar el mes de junio, viene
siempre a nuestra mente, con
particular fuerza, el recuerdo de san
Josemaría, cuya memoria litúrgica —
solemnidad en la Prelatura— es el
día 26. Al meditar en su ejemplo de
vida, al releer sus escritos, caemos en
la cuenta, cada vez más, de las
grandes maravillas que Dios realiza
en las almas plenamente fieles a sus
designios. Me viene a la boca aquella
exclamación de la Sagrada Escritura: 
mirábilis Deus in sanctis suis [1] ,
¡cuán admirable es Dios en sus
santos!

La identificación plena con Cristo,
que en eso consiste la santidad, se
atribuye de modo especial al Espíritu
Santo. Démosle gracias por la acción
con que constantemente santifica a
las almas. En los días pasados,
celebrando la solemnidad de
Pentecostés y luego la de la Santísima
Trinidad, hemos alzado muchas
veces nuestro corazón a ese Dios,



cuya voluntad es —como escribe san
Pablo— que todos los hombres se
salven y lleguen al conocimiento de la
verdad [2] .

Y con la vuelta de lleno al tiempo
ordinario, la liturgia nos recuerda
que nos hallamos en la etapa de la
historia que media entre la venida
del Paráclito en Pentecostés y el
advenimiento glorioso de Jesucristo
al fin de los tiempos. Es ésta una de
las verdades contenidas en el Credo,
con la que se cierra el ciclo de los
misterios referentes a Nuestro Señor.
Cada domingo, en la Santa Misa,
confesamos que el Señor, sentado
ahora a la derecha del Padre, de
nuevo vendrá con gloria para juzgar a
vivos y muertos, y su reino no tendrá
fin [3] .

«Desde la Ascensión —explica el 
Catecismo de la Iglesia Católica —, el
advenimiento de Cristo en la gloria
es inminente» [4] , en el sentido de



que puede suceder en cualquier
momento. Sólo Dios conoce cuándo
tendrá lugar este acontecimiento,
que marcará el fin de la historia y la
renovación definitiva del mundo. Por
eso, sin alarmismos ni temores, pero
con sentido de responsabilidad,
hemos de caminar bien preparados
para ese encuentro definitivo con
Jesús, que, por otra parte, se realiza
para cada uno en el momento de la
muerte. De Dios venimos y a Dios
vamos: esta realidad constituye, en el
fondo, la síntesis de la sabiduría
cristiana. Sin embargo, como se
lamentaba el Papa recientemente, a
menudo se olvidan estos dos polos
de la historia, y sobre todo la fe en
el retorno de Cristo y en el juicio
final a veces no es tan clara y firme
en el corazón de los cristiano s [5] .

Consideremos que ese encuentro
definitivo del Señor con cada uno va
precedido por su actuación constante
en cada momento de la vida



ordinaria. Todavía recuerdo la
viveza con que san Josemaría, para
este andar cotidiano, le pedía: mane
nobíscum! [6] , quédate con nosotros.
¿Se lo decimos conscientes de que
hemos de dejar que actúe en toda
nuestra vida? Nos exhortaba
también a estar prontos para dar
cuenta a Dios de nuestra existencia
en cualquier momento. En Camino
escribió: " Ha de venir a juzgar a
los vivos y a los muertos",
rezamos en el Credo. —Ojalá no
me pierdas de vista ese juicio y esa
justicia y... a ese Juez [7] . Soy
testigo de que, en cada jornada,
consideraba personalmente esta
eventualidad y se llenaba de gozo;
igualmente deberíamos alegrarnos
todos los que nos sabemos hijos de
Dios. Por eso añadía: ¿No brilla en
tu alma el deseo de que tu Padre-
Dios se ponga contento cuando te
tenga que juzgar? [8] .



El tiempo presente, la etapa de la
historia que nos toca a cada uno
recorrer, «es un tiempo de espera y
de vigilia» [9] , en el que hemos de
trabajar con la ilusión y el
entusiasmo de los hijos buenos para
ir implantando en la tierra, con la
ayuda de la gracia, el reino de Dios
que Jesucristo llevará a su perfección
en el último día. Así se explica en la
parábola de los talentos, que nuestro
Padre comentó en tantas ocasiones 
[10] . El Romano Pontífice lo ha
recordado en una de sus catequesis
con motivo del Año de la fe. La
espera del retorno del Señor es el
tiempo de la acción (...), el tiempo
de hacer rendir los dones de Dios
no para nosotros mismos, sino
para Él, para la Iglesia, para los
demás; el tiempo en el cual buscar
siempre hacer que crezca el bien
en el mundo. Y en particular hoy,
en este período de crisis, es
importante no cerrarse en uno
mismo, enterrando el propio



talento, las propias riquezas
espirituales, intelectuales,
materiales, todo lo que el Señor
nos ha dado; sino abrirse, ser
solidarios, estar atentos al otro
[11] .

Hijas e hijos míos, no echemos en
olvido estas recomendaciones;
esforcémonos para que otras
personas, ¡muchas!, no sólo las
escuchen, sino que se esfuercen para
ponerlas en práctica. En última
instancia, todo se resume en
permanecer atentos, por amor de
Dios, a las necesidades de los demás,
comenzando por los más cercanos —
quienes están a nuestro lado por
motivos familiares, profesionales o
sociales—, teniendo muy presente
que —como escribió san Juan de la
Cruz, y recoge el Catecismo —, «a la
tarde te examinarán en el amor» 
[12] . Así lo manifiesta Cristo mismo
en la impresionante escena del juicio
final que expone san Mateo [13] .



¿Cómo sabemos servir? ¿Ponemos
alegría sobrenatural y humana en
esos detalles, que deben ser
cotidianos?

El pensamiento de estas realidades
últimas no ha de suponer, repito, un
motivo de temores que paralicen el
alma, sino ocasión para ir
rectificando nuestra senda terrena,
acomodándonos a lo que Dios espera
de cada uno de nosotros. Nos ha de
impulsar a vivir mejor el presente.
Dios nos ofrece con misericordia y
paciencia este tiempo para que
aprendamos cada día a
reconocerle en los pobres y en los
pequeños; para que nos
empleemos en el bien y estemos
vigilantes en la oración y en el
amor [14] .

Nos sostiene y nos impulsa el
Espíritu Santo, que Jesús envió al
mundo tras su ascensión gloriosa al
cielo. Lo hemos considerado con



alegría en la reciente solemnidad de
Pentecostés, y confesamos su
existencia y su acción en la Iglesia
cada vez que rezamos el Credo: creo
en el Espíritu Santo, Señor y Dador de
vida, que procede del Padre y del Hijo,
que con el Padre y el Hijo recibe una
misma adoración y gloria, y que habló
por los profetas [15] .

Se trata de una verdad inaccesible a
la razón humana, revelada por Cristo
a los Apóstoles, que nos muestra la
grandeza y la perfección de Dios. «El
Padre por nadie fue hecho, ni creado,
ni engendrado. El Hijo no fue hecho,
ni creado, sino engendrado por el
Padre. El Espíritu Santo no fue
hecho, ni creado, ni engendrado, sino
que procede del Padre y del Hijo» 
[16] . El Catecismo de la Iglesia
Católica sintetiza esta doctrina con
breves palabras: «La Unidad divina
es Trina» [17] .



El Espíritu Santo es el Amor de las
dos primeras Personas: Amor
increado e infinito, Amor
consustancial, Amor eterno que
procede de la entrega mutua del
Padre y del Hijo: un misterio
absolutamente sobrenatural que
conocemos por revelación del mismo
Jesucristo y que ayuda a entender la
grandeza del don de amar.
Fundamentados en sus palabras, los
Padres de la Iglesia y otros grandes
teólogos guiados por el Magisterio, se
han esforzado por ilustrar de algún
modo —siempre en el claroscuro de
la fe— la divinidad del Paráclito.

Basados en el modo de conocer y de
querer propio de las criaturas
humanas, creadas a imagen y
semejanza de Dios, y por los nombres
y misiones que en la Sagrada
Escritura se atribuyen al Espíritu
Santo, han explicado su procesión
del Padre y del Hijo como Amor
subsistente. Así como Dios Padre,



conociendo su propia Esencia,
engendra al Hijo, así el Padre y el
Hijo se aman en un único acto de
amor, eterno e infinito, que es el
Espíritu Santo.

¡Qué gozo y qué paz nos debe dar la
fe de sabernos asistidos en todo
momento por el divino Paráclito! No
sólo acompañados desde fuera, como
un amigo afectuoso, sino como un
huésped que mora, con el Padre y
con el Hijo, en la intimidad de
nuestra alma en gracia. Él es 
descanso en el trabajo, refrigerio en
medio del calor, consuelo en el llanto
[18] , como reza la Iglesia en la
secuencia de Pentecostés. Es la lux
beatíssima , la luz bienaventurada
que penetra hasta el fondo del alma:
nos ilumina para que conozcamos
mejor a Cristo, nos fortalece para
seguirle de cerca cuando los
obstáculos y las contradicciones
parecen asediarnos, nos impulsa a
salir de nosotros mismos para



preocuparnos de los demás y
llevarlos a Dios.

La fuerza y el poder de Dios
iluminan la faz de la tierra. El
Espíritu Santo continúa asistiendo
a la Iglesia de Cristo, para que sea
—siempre y en todo— signo
levantado ante las naciones, que
anuncia a la humanidad la
benevolencia y el amor de Dios
(cfr. Is 11, 12). Por grandes que
sean nuestras limitaciones, los
hombres podemos mirar con
confianza a los cielos y sentirnos
llenos de alegría: Dios nos ama y
nos libra de nuestros pecados. La
presencia y la acción del Espíritu
Santo en la Iglesia son la prenda y
la anticipación de la felicidad
eterna, de esa alegría y de esa paz
que Dios nos depara [19] .

Entre las metáforas que la Escritura
utiliza para hablar del Paráclito, una
de las más frecuentes es la del agua;



un elemento absolutamente
necesario para la vida natural: donde
falta o escasea, todo se convierte en
desierto, y los seres vivos enferman o
mueren. Manifiesta una de las
grandes riquezas que el Creador ha
confiado a los hombres para que la
administren bien, en servicio de
todos. En el orden sobrenatural, esa
fuente de vida es el Paráclito. En su
coloquio con la mujer samaritana, y
luego en la fiesta de los tabernáculos,
Jesucristo prometió que, a los que
acogieran con fe su palabra, les daría
agua viva; que pondría, en todos los
que le buscasen, una fuente de agua
viva que brotaría incesantemente de
sus entrañas. Anota san Juan que se
refirió con esto al Espíritu que iban a
recibir los que creyeran en Él [20] .

El Espíritu Santo llega a los cristianos
como manantial inagotable de los
tesoros divinos. Lo hemos recibido
en el Bautismo y en la Confirmación;
se nos confiere en el sacramento de



la Penitencia, aplicando de nuevo a
las almas los méritos infinitos de
Cristo; es enviado a nuestras almas y
a nuestros cuerpos cada vez que
recibimos la Eucaristía y los demás
sacramentos; actúa en la conciencia
mediante las virtudes infusas y los
dones... En una palabra, su misión
consiste en hacernos verdaderos
hijos de Dios y en que nos
comportemos de acuerdo con esa
dignidad. Nos enseña a mirar con
los ojos de Cristo, a vivir la vida
como la vivió Cristo, a comprender
la vida como la comprendió Cristo.
He aquí por qué el agua viva que es
el Espíritu sacia la sed de nuestra
vida [21] .

El Paráclito, Señor y Dador de vida,
que habló por los profetas y ungió a
Cristo para que nos comunicara las
palabras de Dios, sigue ahora
haciendo oír su voz en la Iglesia y en
la intimidad de las almas. Por eso, 
vivir según el Espíritu Santo es



vivir de fe, de esperanza, de
caridad; dejar que Dios tome
posesión de nosotros y cambie de
raíz nuestros corazones, para
hacerlos a su medida [22] .
Agradezcamos los cuidados que nos
dispensa como un padre y una
madre buenos, que eso y mucho más
es para cada uno de nosotros. ¿Le
invocamos frecuentemente?
¿Renovamos en cada jornada la
decisión de mantener atenta el alma
a sus inspiraciones? ¿Nos esforzamos
por seguirlas sin oponer
resistencias?

Para hacer realidad estas
aspiraciones, os recomiendo que
hagáis vuestras unas palabras que
san Josemaría escribió en los
primeros años de la Obra: Ven, ¡oh
Santo Espíritu!: ilumina mi
entendimiento, para conocer tus
mandatos; fortalece mi corazón
contra las insidias del enemigo;
inflama mi voluntad... He oído tu



voz, y no quiero endurecerme y
resistir, diciendo: después...,
mañana. Nunc cœpi! ¡Ahora!, no
vaya a ser que el mañana me falte.
¡Oh, Espíritu de verdad y de
sabiduría, Espíritu de
entendimiento y de consejo,
Espíritu de gozo y de paz!: quiero
lo que quieras, quiero porque
quieres, quiero como quieras,
quiero cuando quieras... [23] .

Pidámosle con toda confianza por la
Iglesia y por el Papa, por los obispos
y sacerdotes, por todo el pueblo
cristiano. De modo especial,
roguémosle por esta pequeña parte
de la Iglesia que es el Opus Dei, por
sus fieles y cooperadores, por todas
las personas que se acercan a
nuestro apostolado movidas por el
noble deseo de servir más y mejor a
Dios y a los demás. ¡Y qué gran
consuelo se nos ofrece con la
solemnidad del Corazón de Jesús y la
memoria del Corazón Inmaculado de



María! Acudamos a estos refugios de
paz, de amor, de alegría, de
seguridad.

Hace dos días he regresado de un
viaje a Sudáfrica, donde la labor de
la Obra va tomando cuerpo. Sabéis
que me gustaría estar en todos los
sitios donde viven y trabajan mis
hijas y mis hijos. Ahí me voy con la
oración, con el sacrificio gustoso, con
el ofrecimiento del trabajo. Uníos a
mis intenciones y rezad por mí,
especialmente con ocasión de mi
cumpleaños, el próximo día 14, para
que siempre y en todo me mueva el
afán exclusivo de servir a Dios, a la
Iglesia, a las almas y a todos vosotros
con la totalidad y alegría con que
procedió nuestro Padre, con la
fidelidad del queridísimo don Álvaro
y de cuantos nos han precedido a la
casa del cielo.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Roma, 1 de junio de 2013.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

---------------------------------

[1] Sal 67/68, 36 (Vg).

[2] 1 Tm 2, 4.

[3] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 673.

[5] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 24-IV-2013.

[6] Lc 24, 29.

[7] San Josemaría, Camino , n. 745.

[8] Ibid ., n. 746.



[9] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 672.

[10] Cfr. Mt 25, 14-30.

[11] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 24-IV-2013.

[12] San Juan de la Cruz, Avisos y
sentencias, 57, en Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 1022.

[13] Cfr. Mt 25, 31-46.

[14] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 24-IV-2013.

[15] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[16] Símbolo Quicúmque o
Atanasiano.

[17] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 254.

[18] Misal Romano, solemnidad de
Pentecostés, Secuencia .



[19] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 128.

[20] Cfr. Jn 4, 10-13; 7, 37-39.

[21] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 8-V-2013.

[22] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 134.

[23] San Josemaría, Apunte
manuscrito, abril de 1934.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/carta-del-
prelado-junio-2013/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-junio-2013/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-junio-2013/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-junio-2013/

	Carta del Prelado (junio 2013)

