
opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto de 2016)

"Nuestra Madre nos invita a
luchar para corresponder a
Dios con alegría y generosidad
total", dice el Prelado en su
carta de agosto, donde también
comenta una obra de
misericordia espiritual: sufrir
con paciencia los defectos del
prójimo.

02/08/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



El 15 de agosto de 2007, Benedicto
XVI, mencionando la Antífona de
entrada de la Santa Misa —se
apareció en el Cielo una mujer vestida
de sol, con la luna bajo sus pies y una
corona de doce estrellas sobre su
cabeza [1]—, comentaba que esa
mujer «es María, que vive totalmente
en Dios, rodeada y vestida de sol, es
decir, de Dios (...). Está coronada por
doce estrellas, es decir, por las doce
tribus de Israel, por todo el pueblo de
Dios, por toda la comunión de los
santos, y tiene bajo sus pies la luna,
imagen de la muerte y de la
mortalidad (...). Así, en la gloria,
habiendo superado la muerte, nos
dice: ¡ánimo, al final vence el amor!
En mi vida dije: “¡he aquí la esclava
del Señor!”. En mi vida me entregué
a Dios y al prójimo. Y esta vida de
servicio llega ahora a la vida
verdadera» [2]. Este ensalzar a la
Virgen trae a la memoria la fe con
que san Josemaría, desde 1951,
repitió Cor Mariæ dulcissimum,



iter para tutum, acogiéndose a su
intercesión.

Siete días después, en la fiesta de
Santa María Reina, la liturgia
presenta a Nuestra Señora a la
derecha de Cristo, enjoyada con oro,
vestida de perlas y brocado [3]. Son
palabras llenas de contenido que, sin
embargo, no alcanzan a expresar la
grandeza de la Madre de Dios. Nos
llenamos de admiración al
contemplar, en el quinto misterio
glorioso del Santo Rosario, que, a
María, el Padre, el Hijo y el Espíritu
Santo la coronan como
Emperatriz que es del Universo. Y
le rinden pleitesía de vasallos los
Ángeles..., y los patriarcas y los
profetas y los Apóstoles..., y los
mártires y los confesores y las
vírgenes y todos los santos..., y
todos los pecadores y tú y yo[4].

La llena de gracia desde su
Concepción inmaculada, fue



creciendo más y más en santidad
mediante su entrega plena a Dios,
hasta venir coronada como Reina de
cielos y tierra; una Reina del Cielo
que es nuestra Madre, y que nos
invita a luchar para corresponder a
Dios, con alegría y generosidad total.
¡Aprovechémonos de su poderosa
intercesión! y sigamos el consejo de
nuestro Padre: con atrevimiento
filial, únete a esa fiesta del Cielo.
—Yo, a la Madre de Dios y Madre
mía, la corono con mis miserias
purificadas, porque no tengo
piedras preciosas ni virtudes. —
¡Anímate![5].

A la Virgen corresponde el título de
Maestra de todas las virtudes. ¡Qué
buena ocasión nos ofrece este mes
tan mariano, dentro del Año jubilar
de la misericordia, para pedirle que
nos obtenga de su Hijo un aumento
grande de esta virtud en nuestra
conducta personal! Acudamos a
Santa María, Trono de la Gracia y de



la Gloria, ut misericordiam
consequamur[6], para alcanzar
misericordia en nuestros
quehaceres.

El evangelio de la Misa de la
Asunción relata una escena
encantadora de la vida de la Virgen:
la visitación a su prima santa Isabel.
«Estas dos mujeres se encuentran —
decía el Santo Padre— y lo hacen con
alegría: ¡ese momento es toda una
fiesta! Si aprendiéramos este servicio
de ir al encuentro de los demás,
¡cómo cambiaría el mundo! El
encuentro es otro signo cristiano.
Una persona que dice ser cristiana y
no es capaz de ir al encuentro de los
demás, no es totalmente cristiana.
Tanto el servicio como el encuentro
requieren salir de uno mismo: salir
para servir y salir para encontrar,
para abrazar a otra persona» [7].

En el repaso de las obras de
misericordia, detengámonos ahora



en una que el Catecismo de la Iglesia
Católica enuncia así: sufrir con
paciencia las adversidades [8], tanto
las que provienen de nuestros
propios límites, como las que
proceden de fuera. Mantengamos
una plena confianza en la
misericordia del Señor que, de todos
los acontecimientos, sabe sacar el
bien. La paciencia crece también
como uno de los frutos más sabrosos
de la caridad con el prójimo. Lo
advertía san Pablo en su magnífico
himno a esta virtud: La caridad es
paciente, la caridad es amable; no es
envidiosa, no obra con soberbia, no se
jacta, no es ambiciosa, no busca lo
suyo, no se irrita, no toma en cuenta
el mal, no se alegra por la injusticia,
se complace en la verdad; todo lo
aguanta, todo lo cree, todo lo espera,
todo lo conlleva [9].

La misericordia nos ha de conducir a
vivir cara hacia los demás con
paciencia, también cuando se



muestran inoportunos. Todos
arrastramos defectos, aristas en el
carácter y, aunque no lo busquemos
voluntariamente, muchas veces
provocamos roces que hieren a los
demás: a los miembros de nuestra
familia, a los colegas de trabajo, a los
amigos, en los momentos de
crispación que pueden sobrevenir,
por ejemplo, en los atascos del tráfico
ciudadano... Todas esas ocasiones
nos facilitan una oportunidad para
hacer grata la vida a los demás, no
guiándonos por un carácter
desordenado.

La paciencia nos impulsa a enfocar
sin dramatismos las imperfecciones
de los demás, sin caer en la tentación
de echárselo en cara, ni buscar un
desahogo comentándolo con
terceros. De poco serviría, por
ejemplo, callar ante ciertos defectos
de alguno si después los pusiéramos
en evidencia con un comentario
irónico; o si nuestro disgusto nos



condujera a tratarle con frialdad; o si
cayéramos en formas sutiles de
murmuración, que causan daño al
que murmura, al que es objeto de la
murmuración, y al que la escucha.
Conllevar con paciencia los defectos
de los demás nos invita a procurar
que esas carencias no nos
condicionen a la hora de quererles:
no se trata de quererles a pesar de
esas limitaciones, sino de quererles 
con esas limitaciones. Es esta una
gracia que podemos pedir al Señor:
no detenernos ni justificar nuestras
malas reacciones ante las diferencias
con los demás que nos disgustan,
porque cada una, cada uno, posee
siempre mucha más riqueza, más
bondad que sus defectos. Por eso,
cuando notemos que el corazón no
responde, metámoslo en el corazón
del Señor: Cor Iesu sacratissimum et
misericors, dona nobis pacem! Él
convertirá nuestro corazón de piedra
en un corazón de carne [10].



Vamos, pues, a esmerarnos en el
cumplimiento de todos nuestros
deberes, hasta de los que parecen
menos importantes; vamos a
aumentar nuestra paciencia en las
contradicciones de cada instante,
a cuidar los pequeños detalles.
Hemos de hacer más vigoroso
nuestro esfuerzo por mejorar;
para eso, respondamos a Dios en
las pequeñas luchas en que Él nos
espera. ¿Por qué quedarse
resentidos en los roces con
caracteres distintos y opuestos,
tan propios de la convivencia
cotidiana? ¡A luchar, a vencer
sobre nosotros mismos!; ahí es
donde nos aguarda Dios[11].

Recibir con una sonrisa a quienes se
nos acercan con un gesto adusto, o
responden con palabras desabridas a
nuestro interés por ellos, revela
modos estupendos de vivir el espíritu
de sacrificio. Muchas veces,
aconsejaba nuestro Padre, una



sonrisa es la mejor muestra de
espíritu de penitencia. Ya en Camino,
entre los ejercicios de mortificación
que sugería en los años de 1930,
apuntaba: esa palabra acertada, el
chiste que no salió de tu boca; la
sonrisa amable para quien te
molesta; aquel silencio ante la
acusación injusta; tu bondadosa
conversación con los cargantes y
los inoportunos; el pasar por alto
cada día, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes... Esto,
con perseverancia, sí que es sólida
mortificación interior[12].

La Jornada Mundial de la Juventud,
que acaba de concluir en Cracovia,
constituye otro motivo de dar gracias
a Dios, al Santo Padre Francisco y a
tantas personas que se han
prodigado generosamente en su
organización. Recemos para que los
frutos apostólicos de esos días sean
muy abundantes y permanentes,



acudiendo también a la intercesión
de san Juan Pablo II, que
precisamente en Cracovia desarrolló
una parte importante de su servicio a
la Iglesia y al mundo, y en
Czestochowa presidió una Jornada de
la Juventud, en la que también
participó el queridísimo don Álvaro.

Como todos los años, en la
solemnidad de la Asunción,
viviremos muy unidos a nuestro
Padre al renovar, en los Centros de la
Obra, la consagración del Opus Dei al
Corazón dulcísimo de María. Meditad
las palabras que escribió san
Josemaría y meted en vuestra
oración —como ya hacéis— mis
intenciones por la Iglesia, por el
Papa, por la Obra, por nuestros
hermanos y hermanas enfermos o
con dificultades de cualquier tipo,
para que sepan sobrenaturalizarlas y
unirlas a la Cruz del Señor, apoyados
todos y todas en la intercesión segura
de la Madre de Dios y Madre nuestra.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Cracovia, 1 de agosto de 2016.

[1] Misal Romano, Asunción de la
Virgen, Antífona de entrada (cfr. Ap
12, 1).

[2] Benedicto XVI, Homilía, 15-
VIII-2007.

[3] Misal Romano, Fiesta de Santa
María Reina, Antífona de entrada (cfr.
Sal 44 [43] 10).

[4] San Josemaría, Santo Rosario, V
misterio glorioso.

[5] San Josemaría, Forja, n. 285.

[6] Hb 4, 16.



[7] Papa Francisco, Homilía en Santa
Marta, 31-V-2016.

[8] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2447.

[9] 1 Cor 13, 4-7; Cfr. Papa Francisco,
Exhort. Apost. Amoris Laetitia,
capítulo IV.

[10] Cfr. Ez 11, 19.

[11] San Josemaría, Notas de una
meditación, 24-VI-1937, en Crecer
para adentro, p. 129 (AGP, biblioteca,
P12).

[12] San Josemaría, Camino, n. 173.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/carta-del-
prelado-agosto-de-2016/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-agosto-de-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-agosto-de-2016/
https://opusdei.org/es-bo/article/carta-del-prelado-agosto-de-2016/

	Carta del Prelado (agosto de 2016)

