
opusdei.org

Aprender a
despedirse: la
sabiduría de los
ancianos

El Papa Francisco ha
continuado el ciclo de
catequesis dedicado a la
ancianidad a partir del relato
evangélico del diálogo entre
Jesús resucitado y Pedro.

22/06/2022

Queridos hermanos y hermanas:



En nuestro recorrido de catequesis
sobre la vejez, hoy meditamos sobre
el diálogo entre Jesús resucitado y
Pedro al final del Evangelio de Juan
(21,15-23). 

Es un diálogo conmovedor, en el que
se refleja todo el amor de Jesús por
sus discípulos, y también la sublime
humanidad de su relación con ellos,
en particular con Pedro: una relación
tierna, pero no empalagosa, directa,
fuerte, libre, abierta. Una relación de
hombres y en la verdad. 

Así, el Evangelio de Juan, tan
espiritual, tan elevado, se cierra con
una vehemente petición y ofrenda de
amor entre Jesús y Pedro, que se
entrelaza, con toda naturalidad, con
una discusión entre ambos. El
evangelista nos advierte: da
testimonio de la verdad de los hechos
(cf. Jn 21, 24). Y es en ellos donde hay
que buscar la verdad.



Podemos preguntarnos: ¿somos
capaces nosotros de custodiar el
tenor de esta relación de Jesús con
los discípulos, según su estilo tan
abierto, tan franco, tan directo, tan
humanamente real? ¿Cómo es
nuestra relación con Jesús? ¿Es así,
como la de los apóstoles con Él? ¿No
estamos, sin embargo, muy a
menudo tentados a encerrar el
testimonio del Evangelio en la
crisálida de una revelación
“azucarada”, a la que añadimos
nuestra veneración de circunstancia?

Esta actitud, que parece de respeto,
en realidad nos aleja del verdadero
Jesús, e incluso se convierte en
ocasión para un camino de fe muy
abstracto, muy autorreferencial, muy
mundano, que no es el camino de
Jesús. Jesús es el Verbo de Dios hecho
hombre, y Él se comporta como
hombre, Él nos habla como hombre,
Dios-hombre. Con esta ternura, con
esta amistad, con esta cercanía. Jesús



no es como esa imagen azucarada de
las estampitas, no: Jesús está a la
mano, está cerca de nosotros.

En el transcurso de la discusión de
Jesús con Pedro, encontramos dos
pasajes que se refieren precisamente 
a la vejez y a la duración del tiempo:
el tiempo del testimonio, el tiempo de
la vida. 

El primer paso es la advertencia de
Jesús a Pedro: cuando eras joven eras
autosuficiente, cuando seas viejo ya
no serás tan dueño de ti y de tu vida.
Dímelo a mí que tengo que ir en silla
de ruedas, ¡eh! Pero es así, la vida es
así: con la vejez te vienen todas estas
enfermedades y debemos aceptarlas
como vienen, ¿no? ¡No tenemos la
fuerza de los jóvenes! Y también tu
testimonio —dice Jesús— irá
acompañado de esta debilidad. Tú
debes ser testigo de Jesús también en
la debilidad, en la enfermedad y en
la muerte. 



Hay un pasaje hermoso de san
Ignacio de Loyola que dice: “Así como
en la vida, también en la muerte
debemos dar testimonio de
discípulos de Jesús”. El final de la
vida debe ser un final de vida de
discípulos: de discípulos de Jesús,
porque el Señor nos habla siempre
según la edad que tenemos. 

El Evangelista añade su comentario,
explicando que Jesús aludía al
testimonio extremo, el del martirio y
de la muerte. Pero podemos
comprender bien el sentido de esta
advertencia de forma más general: tu
seguimiento deberá aprender a
dejarse instruir y plasmar por tu 
fragilidad, tu impotencia, tu
dependencia de los demás, incluso en
el vestirse, en el caminar. Pero tú
«sígueme» (v. 19). 

El seguimiento de Jesús sigue
adelante, con buena salud, con no
buena salud, con autosuficiencia y



con no autosuficiencia física, pero el
seguimiento de Jesús es importante:
seguir a Jesús siempre, a pie,
corriendo, lentamente, en silla de
ruedas, pero seguirle siempre. 

La sabiduría del seguimiento debe
encontrar el camino para
permanecer en su profesión de fe —
así responde Pedro: «Señor, tú sabes
que te quiero» (vv. 15.16.17)—,
también en las condiciones limitadas
de la debilidad y de la vejez. A mí me
gusta hablar con los ancianos
mirándolos a los ojos: tienen esos
ojos brillantes, esos ojos que te
hablan más que las palabras, el
testimonio de una vida. Y esto es
hermoso, debemos conservarlo hasta
el final. Seguir a Jesús así, llenos de
vida.

Este coloquio entre Jesús y Pedro
contiene una enseñanza valiosa para
todos los discípulos, para todos
nosotros creyentes. Y también para



todos los ancianos. Aprender de
nuestra fragilidad y expresar la
coherencia de nuestro testimonio de
vida en las condiciones de una vida
ampliamente confiada a otros,
ampliamente dependiente de la
iniciativa de otros. 

Con la enfermedad, con la vejez la
dependencia crece y ya no somos
autosuficientes como antes; crece la
dependencia de los otros y también
ahí madura la fe, también ahí está
Jesús con nosotros, también ahí brota
esa riqueza de la fe bien vivida
durante el camino de la vida.

Pero de nuevo debemos
preguntarnos: ¿disponemos de una 
espiritualidad realmente capaz de
interpretar el período—ahora largo y
extendido—de este tiempo de
nuestra debilidad confiada a los
demás, más que al poder de nuestra
autonomía? ¿Cómo permanecer
fieles al seguimiento vivido, al amor



prometido, a la justicia buscada
cuando éramos capaces de tomar
iniciativas, en el tiempo de la
fragilidad, en el tiempo de la
dependencia, de la despedida, en el
tiempo de alejarse del protagonismo
de nuestra vida? No es fácil alejarse
del ser protagonista, no es fácil.

Este nuevo tiempo es también un
tiempo de prueba, ciertamente.
Empezando por la tentación —muy
humana, sin duda, pero también
muy insidiosa— de conservar
nuestro protagonismo. Y a veces el
protagonismo debe disminuir, debe
abajarse, aceptar que la vejez te
disminuye como protagonista. Pero
tendrás otra forma de expresarte,
otra forma de participar en la
familia, en la sociedad, en el grupo
de los amigos. 

Y es la curiosidad que le viene a
Pedro: “¿Y él?”, dice Pedro, viendo al
discípulo amado que los seguía (cf.



vv. 20-21). Meter la nariz en la vida
de los otros. Pues, no. Jesús le dice:
“¡Cállate!”. ¿Realmente tiene que
estar en “mi” seguimiento? ¿Acaso
debe ocupar “mi” espacio? ¿Será mi
sucesor? Son preguntas que no
sirven, que no ayudan. ¿Debe durar
más que yo y tomar mi lugar? Y la
respuesta de Jesús es franca e incluso
áspera: «¿Qué te importa? Tú,
sígueme» (v. 22). Como diciendo:
cuida de tu vida, de tu situación
actual y no metas la nariz en la vida
de los otros. Tú sígueme. 

Esto sí, es importante: el seguimiento
de Jesús, seguir a Jesús en la vida y
en la muerte, en la salud y en la
enfermedad, en la vida cuando es
próspera con muchos éxitos y
también en la vida difícil con tantos
momentos duros de caída. Y cuando
queremos meternos en la vida de los
otros, Jesús responde: “¿A ti qué te
importa? Tú sígueme”. Hermoso. 



Nosotros ancianos no deberíamos
tener envidia de los jóvenes que
toman su camino, que ocupan
nuestro lugar, que duran más que
nosotros. El honor de nuestra
fidelidad al amor jurado, la fidelidad
al seguimiento de la fe que hemos
creído, incluso en las condiciones
que nos acercan a la despedida de la
vida, son nuestro título de
admiración para las generaciones
venideras y de reconocimiento
agradecido por parte del Señor. 

Aprender a despedirse: esta es la
sabiduría de los ancianos. Pero
despedirse bien, con la sonrisa;
aprender a despedirse en sociedad, a
despedirse con los otros. La vida del
anciano es una despedida, lenta,
lenta, pero una despedida alegre: he
vivido la vida, he conservado mi fe.
Esto es hermoso, cuando un anciano
puede decir esto: “He vivido la vida,
esta es mi familia; he vivido la vida,
he sido un pecador, pero también he



hecho el bien”. Y esta paz que viene,
esta es la despedida del anciano.

Incluso el seguimiento forzosamente
inactivo, hecho de contemplación
emocionada y de escucha extasiada
de la palabra del Señor —como la de
María, hermana de Lázaro— se
convertirá en la mejor parte de su
vida, de la vida de nosotros los
ancianos. Que nunca esta parte nos
será quitada, nunca (cf. Lc 10,42). 

Miremos a los ancianos, mirémoslos,
y ayudémosles para que puedan vivir
y expresar su sabiduría de vida, que
puedan darnos lo que tienen de
hermoso y de bueno. Mirémoslos,
escuchémoslos. Y nosotros ancianos,
miremos a los jóvenes siempre con
una sonrisa: ellos seguirán el camino,
ellos llevarán adelante lo que hemos
sembrado, también lo que nosotros
no hemos sembrado porque no
hemos tenido la valentía o la
oportunidad: ellos lo llevarán



adelante. Pero siempre con esta
relación de reciprocidad: un anciano
no puede ser feliz sin mirar a los
jóvenes y los jóvenes no pueden ir
adelante en la vida sin mirar a los
ancianos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/ancianos-
pedro-juan-papa-francisco/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/ancianos-pedro-juan-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-bo/article/ancianos-pedro-juan-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-bo/article/ancianos-pedro-juan-papa-francisco/

	Aprender a despedirse: la sabiduría de los ancianos

