
opusdei.org

Acompañamiento
espiritual

La conveniencia del
acompañamiento o dirección
espiritual para la vida cristiana
es una experiencia multisecular
en la Iglesia.

25/11/2021

“Más que nunca necesitamos de
hombres y mujeres que, desde su
experiencia de acompañamiento,
conozcan los procesos donde campea
la prudencia, la capacidad de
comprensión, el arte de esperar, la
docilidad al Espíritu, para cuidar



entre todos a las ovejas que se nos
confían de los lobos que intentan
disgregar el rebaño” [1]. Con estas
palabras, el Papa Francisco recuerda
la conveniencia del acompañamiento
o dirección espiritual para la vida
cristiana.

Es el Espíritu Santo, quien ha de
santificar: “el modelo es Jesucristo; el
modelador, el Espíritu Santo, por
medio de la gracia” [2]. Quien ejerce
una dirección espiritual personal es
un “instrumento” de Dios, que es
quien da el crecimiento (cfr. 1 Co
3,7-9).

1. El acompañamiento fraternal de
los hijos de Dios en Cristo

Es voluntad de Dios “santificar y
salvar a los hombres no
aisladamente, sin conexión alguna de
unos con otros, sino constituyendo
un pueblo” [3]. Se manifiesta así que
la persona humana es un ser
relacional: necesita de otros para



crecer en todas sus dimensiones. Por
eso, el acompañamiento es una
realidad humana, de la que todos
sentimos necesidad en diversos
aspectos de nuestra vida y que la
Iglesia asume como parte de su
misión.

Por dirección espiritual se entiende
un modo específico de ayuda
personal que los fieles reciben en su
camino hacia la santidad. El valor y
la necesidad de la dirección
espiritual se fundamentan en el
modo elegido por Dios para realizar
su economía salvífica: la mediación
de Cristo en su Iglesia. También se
corresponde a la naturaleza humana
y su dimensión social.

Con respecto a las mediaciones, estas
son una constante en la acción de
Dios en la historia de la salvación.
Frecuentemente el Antiguo y el
Nuevo Testamento ponen de relieve
que se cuenta con la ayuda de



algunas personas para recorrer el
propio camino, como se ve en la
llamada de los doce (Mt 10,1-4), en el
envío de los setenta y dos (Lc
10,1-24), en el encuentro de Felipe
con el etíope (Hch 8,26-40), etc.

La única mediación absoluta, de la
que derivan las demás, es la de
Cristo. A continuación, derivada de la
Cristo, a quien constantemente
remite, la de la Santísima Virgen.
Después, la de todos aquellos que,
configurados a Cristo, participan de
su sacerdocio según el sacerdocio
ministerial o el sacerdocio común.
Todos ellos ayudan a los hombres a
recibir las gracias de Dios para vivir
fielmente su vocación cristiana.

El Catecismo de la Iglesia Católica
recuerda a propósito de la dirección
espiritual que: “El Espíritu Santo da a
ciertos fieles dones de sabiduría, de
fe y de discernimiento” [4]. Estos
dones se pueden encontrar en



sacerdotes y también en los fieles no
ordenados: religiosos, religiosas,
laicos. Efectivamente, llevar la
dirección espiritual de otras
personas es uno de los modos en que
los laicos pueden ejercer su
sacerdocio común, que capacita
“para ayudar a los hombres en su
camino hacia Dios, con el testimonio
de la palabra y del ejemplo, con la
oración y con la expiación” [5].

Así pues, los fieles —laicos o
sacerdotes— que ejercen el
acompañamiento espiritual están
poniendo en juego su alma
sacerdotal. Actúan en ese momento
como mediadores (colaboradores en
la mediación de Cristo y de la Iglesia)
entre Dios y los hombres. Al ser una
mediación querida por Dios, la
dirección espiritual recibe gran parte
de su eficacia de aquella propia
gracia que asegura la voluntad
divina. Al mismo tiempo, al no
situarse en el ámbito sacramental y



no ser una mediación perfecta,
depende también de que los fieles y
el propio mediador sean capaces de
dejar obrar a Dios.

El acompañamiento espiritual es por
lo tanto una realidad con
fundamento bautismal, como
desarrollo de haber recibido el
Bautismo, y un concreto apostolado.
Se puede, en efecto, leer en clave de
dirección espiritual (introduciendo
los matices y las acomodaciones
oportunas) lo que san Josemaría
escribe en relación con el apostolado
de amistad y confidencia; un
apostolado que en la existencia laical
presupone el testimonio de la vida
cristiana dado con naturalidad a
través de las situaciones ordinarias
del vivir: “Y, al vernos iguales a ellos
en todas las cosas, se sentirán los
demás invitados a preguntarnos:
¿cómo se explica vuestra alegría?,
¿de dónde sacáis las fuerzas para
vencer el egoísmo y la comodidad?,



¿quién os enseña a vivir la
comprensión, la limpia convivencia y
la entrega, el servicio a los demás? Es
entonces el momento de descubrirles
el secreto divino de la existencia
cristiana: de hablarles de Dios, de
Cristo, del Espíritu Santo, de María.
El momento de procurar transmitir,
a través de las pobres palabras
nuestras, esa locura del amor de Dios
que la gracia ha derramado en
nuestros corazones”[6]. Todo ello
supone, ciertamente, que quien
asume la tarea de dirigir
espiritualmente a una persona reúna
las condiciones debidas de madurez
espiritual, de conocimientos
antropológicos y teológicos, de
prudencia, de discreción, de
afabilidad, etc., y de formación, ya
que en la dirección espiritual no se
trata de aconsejar desde las propias
experiencias y opiniones, sino desde
la fe de la Iglesia.

2. Hacia la santidad



“Para ir hacia el Señor necesitamos
siempre un guía, un diálogo. No
podemos hacerlo solamente con
nuestras reflexiones” [7]. El papel del
director espiritual consiste en
secundar la labor del Espíritu Santo
en el alma y dar paz, en vista del don
de sí y de la fecundidad apostólica 
[8]. Por eso su labor nos introduce en
el Evangelio, en el que “todo, cada
punto relatado, se ha recogido,
detalle a detalle, para que lo
encarnes en las circunstancias
concretas de tu existencia” [9]. La
dirección espiritual ayuda a
descubrir lo que el Evangelio dice a
cada alma, y a reaccionar con una
respuesta de entrega. “Sigue siendo
válida para todos (...) la invitación a
recurrir a los consejos de un buen
padre espiritual, capaz de
acompañar a cada uno en el
conocimiento profundo de sí mismo,
y conducirlo a la unión con el Señor,
para que su existencia se conforme
cada vez más al Evangelio” [10]. La



dirección espiritual bien recibida
lleva a confrontar la propia vida con
Cristo y con su mensaje de amor (cfr.
Jn 13, 34), y a ver, a la luz de la
Escritura y contando con la acción
del Espíritu Santo, la mano de Dios
en la propia existencia.

En la dirección espiritual se dan a
conocer libremente las disposiciones
fundamentales de fondo, que estarán
relacionadas con la lucha por
corresponder a la gracia de Dios en
ámbitos como la oración, la vida de
fe, la caridad y el apostolado, el
modo de vivir el trabajo y las
ocupaciones familiares y sociales, lo
que preocupa, lo que alegra, etc.

En este ámbito, “la función del
director espiritual –enseña san
Josemaría– es abrir horizontes,
ayudar a la formación del criterio,
señalar los obstáculos, indicar los
medios adecuados para vencerlos,
corregir las deformaciones o



desviaciones de la marcha, animar
siempre: sin perder jamás el punto
de mira sobrenatural, que es una
afirmación optimista, porque cada
cristiano puede decir que lo puede
todo con la ayuda divina (cfr. Flp
4,13)” [11]. Con el crecimiento de la
fe, de la esperanza y de la caridad, se
ayuda a tratar a Dios personal y
continuamente, muchas veces a
través de un plan de vida espiritual.
De esa forma, la oración (vocal y
mental), la confesión frecuente, la
participación en la Eucaristía –
verdadero centro de la vida
cristiana–, la familiaridad con la
Sagrada Escritura, llevan a
profundizar en el sentido de la
existencia, a conocer el amor de Dios,
a mejorar en conocimiento propio y
deseos de servir a todas las almas.

3. Libertad e iniciativa

Junto al protagonismo del Espíritu
Santo, “la libertad personal es



esencial en la vida cristiana” [12]. En
palabras de san Juan Pablo II, cada
uno es “protagonista necesario e
insustituible de su formación: toda
formación (…) es en definitiva una
auto-formación” [13].

Acudir a la dirección espiritual no
resta libertad, sino que la ayuda a
crecer. Constituye un lugar idóneo
para fomentar y cultivar la libertad y
la iniciativa. Fomentar la iniciativa
de quien acude a la dirección
espiritual requiere, en quien la
recibe, una actitud de escucha.

Para cultivar la libertad, ayuda
identificar todo aquello que pueda
restar libertad a una persona, ya
sean constricciones externas (la
opinión de otras personas, la moda,
el peso del dinero o el bienestar, las
tentaciones, etc.), o constricciones
internas (adicciones más o menos
llamativas, el peso de los vicios



adquiridos, los miedos y las heridas
que puede acumular el corazón, etc.).

Además, en la dirección espiritual se
puede ofrecer una ayuda para el
desarrollo de la capacidad de
autodeterminación, que nos permite
tomar y mantener decisiones hondas
que dan forma a nuestra vida.

Bibliografía

ESPA, Fulgencio, Cuenta conmigo,
Palabra, Madrid 2017.

FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para llegar
a puerto. El sentido de la ayuda
espiritual, Palaba, Madrid, 2010.

DERVILLE, Guillaume. Voz:
«Dirección espiritual». Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo - Instituto
Histórico Josemaría Escrivá, 2013,
pp. 339-345.

[1] Evangelii Gaudium, n. 171



[2] San Josemaría, Carta 8-VIII-1956,
n. 37

[3] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 9)

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2690; cfr. nn. 1435, 2695

[5] Es Cristo que pasa, 120

[6] Ibídem, 148

[7] Benedicto XVI, Audiencia general,
16–IX–2009

[8] Camino, n. 62

[9] Forja, n. 754

[10] Benedicto XVI, Audiencia
general, 16–IX–2009

[11] San Josemaría, Carta 8-VIII-1956,
n. 37: AGP, serie A.3, 94-1–2

[12] Conversaciones, n. 117



[13] San Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Pastores dabo vobis, 25-III-1992, n. 69

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-bo/article/
acompanamiento-espiritual/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-bo/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es-bo/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es-bo/article/acompanamiento-espiritual/

	Acompañamiento espiritual

