
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles después
de Epifanía

Reflexión para meditar el
miércoles después de Epifanía.
Los temas propuestos son: la
vida oculta de Jesús; hacer
presente el cuidado de Dios; el
valor del trabajo ordinario.

– La vida oculta de Jesús

– Hacer presente el cuidado de Dios

– El valor del trabajo ordinario



DURANTE treinta años estuvo
escondida aquella luz grande que
había venido a iluminar a todo el
mundo (cfr. Is 9,2). El gran misterio
de la Encarnación pasó oculto
durante un largo tiempo a los ojos de
los hombres. El Hijo de Dios vivió
año tras año sujeto a sus padres, en
un pequeño pueblo de Galilea,
dedicado a un trabajo normal.
Nuestro Señor es «el Dios escondido,
el Dios de Israel, el Salvador» (Is
45,15).

«Jesús, creciendo y viviendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de
admiración al pensar en los treinta
años de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesús entre
sus hermanos los hombres. Años de
sombra, pero para nosotros claros



como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros días y les da
una auténtica proyección, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los más diversos lugares del
mundo»[1].

Jesucristo quiso pasar la mayor parte
de su vida en la tierra oculto en el
silencio de Nazaret. «Y si el Señor así
quiso esconderse, ¿qué deberemos
hacer nosotros que vivimos por Él
bajo el yugo suave de la gracia?»[2].
Consideremos ahora una vez más esa
vida oculta de Jesús, que queremos
imitar. Como él, queremos ser
levadura en medio de la masa,
fermentar nuestro entorno pasando
desapercibidos. «Así vivió Jesús
durante seis lustros: era fabri filius
(Mt 13,55), el hijo del carpintero.
Después vendrán los tres años de
vida pública, con el clamor de las
muchedumbres. La gente se



sorprende: ¿quién es éste?, ¿dónde
ha aprendido tantas cosas? Porque
había sido la suya, la vida común del
pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Mariae (Mc 6,3), el carpintero, hijo de
María. Y era Dios, y estaba
realizando la redención del género
humano, y estaba atrayendo a sí
todas las cosas (Jn 12,32)»[3].

«COMO cualquier otro suceso de su
vida, no deberíamos jamás
contemplar esos años ocultos de
Jesús sin sentirnos afectados, sin
reconocerlos como lo que son:
llamadas que nos dirige el Señor,
para que salgamos de nuestro
egoísmo, de nuestra comodidad»[4].
Como Jesús, queremos también
crecer en edad, en gracia y en
sabiduría (cfr. Lc 2,52). La
contemplación de la vida oculta del
Señor trae luces concretas a nuestra



vida diaria: nos habla de esa unidad
de vida, sencilla y fuerte, que hemos
de cultivar todos los días.

Toda nuestra vida tiene valor de
corredención; el alma crece, madura
sobrenaturalmente «en el
cumplimiento exacto de las
obligaciones de ahora. –Ese trabajo –
humilde, monótono, pequeño– es
oración cuajada en obras que te
disponen a recibir la gracia de la otra
labor –grande, ancha y honda– con
que sueñas»[5]. Cuando procuramos
trabajar con esa perspectiva divina,
nuestro trabajo adquiere un sentido
completamente nuevo; puede ser
camino para traer a Dios hacia
nuestro entorno. Con nuestro trabajo
y nuestro servicio podemos hacer
presente el cuidado de Dios hacia
cada persona. Cada proyecto, cada
tarea y cada gesto puede contener de
algún modo el amor, nuestro y de
Dios, hacia las personas a las que se
dirigen.



Contemplemos a Jesús, el Verbo de
Dios, oculto en el taller de Nazaret
tantos años, contemplado solo por el
Padre y el Espíritu Santo, por María y
José. Tendremos un renovado deseo
de conocerle, de imitar su vida
escondida en Nazaret, tan fecunda
naturalmente y sobrenaturalmente.

«PERMITIDME –nos dice san
Josemaría– que vuelva de nuevo a la
ingenuidad, a la sencillez de la vida
de Jesús, que ya os he hecho
considerar tantas veces. Esos años
ocultos del Señor no son algo sin
significado, ni tampoco una simple
preparación de los años que
vendrían después: los de su vida
pública. Desde 1928 comprendí con
claridad que Dios desea que los
cristianos tomen ejemplo de toda la
vida del Señor. Entendí
especialmente su vida escondida, su



vida de trabajo corriente en medio
de los hombres: el Señor quiere que
muchas almas encuentren su camino
en los años de vida callada y sin
brillo. Obedecer a la voluntad de
Dios es siempre, por tanto, salir de
nuestro egoísmo: pero no tiene por
qué reducirse principalmente a
alejarse de las circunstancias
ordinarias de la vida de los hombres,
iguales a nosotros por su estado, por
su profesión, por su situación en la
sociedad.

»Sueño –y el sueño se ha hecho
realidad– con muchedumbres de
hijos de Dios, santificándose en su
vida de ciudadanos corrientes,
compartiendo afanes, ilusiones y
esfuerzos con las demás criaturas.
Necesito gritarles esta verdad divina:
si permanecéis en medio del mundo,
no es porque Dios se haya olvidado
de vosotros, no es porque el Señor no
os haya llamado. Os ha invitado a
que continuéis en las actividades y



en las ansiedades de la tierra, porque
os ha hecho saber que vuestra
vocación humana, vuestra profesión,
vuestras cualidades, no sólo no son
ajenas a sus designios divinos, sino
que Él las ha santificado como
ofrenda gratísima al Padre»[6].

Dios no se olvida de ninguno de sus
hijos y el tiempo transcurrido en
Nazaret nos muestra cómo llenar de
amor de Dios las realidades
ordinarias. Su ejemplo nos permite
atisbar el gran sentido que tiene cada
uno de nuestros gestos e ilusiones.
«El trabajo –continúa san Josemaría–,
todo trabajo, es testimonio de la
dignidad del hombre, de su dominio
sobre la creación (...). Porque,
además, al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta
como realidad redimida y redentora:
no sólo es el ámbito en el que el
hombre vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora»[7]. Al contemplar la



vida oculta de Jesús, esos largos años
de trabajo en Nazaret, descubrimos
un maravilloso modelo a imitar.
Pidamos a santa María y a san José
que nos ayuden a realizar en
nosotros esa vida que ellos
compartieron con el Señor.

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 14.

[2] San Clemente Romano, Carta a los
Corintios, n. 16.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 14.

[4] Ibíd., n. 15.

[5] San Josemaría, Camino, n. 825.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 20.

[7] Ibíd.., n. 47.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/meditation/

meditaciones-miercoles-despues-de-
epifania/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-miercoles-despues-de-epifania/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-miercoles-despues-de-epifania/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-miercoles-despues-de-epifania/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-miercoles-despues-de-epifania/

	Meditaciones: miércoles después de Epifanía

