
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 22.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la vigésimo
segunda semana del Tiempo
ordinario. Los temas
propuestos son: amar a Dios
con el corazón y con las obras;
formar la propia sensibilidad;
tener un mundo interior rico.

- Amar a Dios con el corazón y con
las obras.

- Formar la propia sensibilidad.



- Tener un mundo interior rico.

LA LEY de Moisés prescribía una
serie de ritos que significaban la
pureza moral con la que había que
acercarse a Dios. Posteriormente, la
tradición los extendió a otros
ámbitos para dar un valor religioso a
todas las acciones. Antes de comer,
por ejemplo, los judíos solían lavarse
muchas veces las manos, y lo mismo
hacían con las copas, las jarras y las
vasijas. De esta manera, la pureza
exterior simbolizaba y expresaba la
pureza interior. Sin embargo, en
tiempos de Cristo, en algunos sitios el
legalismo de las normas rituales
había ahogado el verdadero sentido
del culto a Dios. Se daba más
importancia al gesto externo que a la
actitud interior. Y en una ocasión en
la que unos fariseos criticaron a los
discípulos de Jesús por comer sin



lavarse las manos, el Señor
aprovechó para hablar sobre la
verdadera pureza (cfr Mc 7,1-23).

«Bien profetizó Isaías de vosotros, los
hipócritas, como está escrito: Este
pueblo me honra con los labios, pero
su corazón está muy lejos de mí» (Mc
7,6). Cristo advierte la falta de
coherencia de algunos fariseos, más
preocupados en guardar las
apariencias que en desarrollar un
mundo afectivo que goza haciendo el
bien. Aunque guardan con celo las
costumbres de la época, en realidad
lo hacen para ganarse el respeto de
los demás; es decir, lavan la parte
externa de la propia copa, pero se
olvidan de limpiar la interna que, a
fin de cuentas, es la más importante,
pues es la que contiene la bebida.
Hay, por tanto, una profunda
división en la persona de esos
fariseos. Por un lado, siguen un
comportamiento exterior sin tacha,
llevan un proyecto valioso de vida y



tienen una existencia en teoría cerca
de Dios; por otro, en cambio, ocultan
el verdadero motivo que les mueve a
obrar, maduran unos sentimientos
que les alejan de Dios y alimentan
deseos no acordes con su identidad.

El Señor quiere que le amemos no
solo con las obras, sino sobre todo
con nuestro corazón. Somos una
unidad. No es posible llevar a cabo
un proyecto vital que valga la pena si
nuestro mundo interior, formado por
deseos, ilusiones y sentimientos, no
está alineado con él. Por eso san
Josemaría decía que el secreto de la
perseverancia es el amor[1]. Si este es
el principal motivo que mueve
nuestras acciones, aprenderemos a
disfrutar de la intimidad con Dios,
del servicio a los demás, del
cumplimiento de los
mandamientos… De este modo,
incluso los propios errores serán
ocasión para convertirnos y volver a
fortalecer nuestra relación con el



Señor. «Si eres fiel, podrás llamarte
vencedor. En tu vida, aunque pierdas
algunos combates, no conocerás
derrotas. No existen fracasos –
convéncete–, si obras con rectitud de
intención y con afán de cumplir la
Voluntad de Dios. –Entonces, con
éxito o sin éxito, triunfarás siempre,
porque habrás hecho el trabajo con
Amor»[2].

SEGÚN la costumbre judía, había
ciertos alimentos que no se podían
comer porque eran impuros. Sin
embargo, el Señor invitó a la
muchedumbre a dirigir la mirada
hacia el propio corazón, pues es ahí
donde se forjan los afectos y los
deseos que pueden llevar a alejarse
de Dios: «Lo que sale del hombre es
lo que hace impuro al hombre.
Porque del interior del corazón de
los hombres proceden los malos



pensamientos, las fornicaciones, los
robos, los homicidios, los adulterios,
los deseos avariciosos, las maldades,
el fraude, la deshonestidad, la
envidia, la blasfemia, la soberbia y la
insensatez. Todas estas cosas malas
proceden del interior y hacen
impuro al hombre» (Mc 7,20-23).

Jesús afirma, por tanto, que los malos
actos, antes de exteriorizarse, se han
originado previamente en el interior
de cada uno. De ahí que sea
importante prestar atención a la
propia sensibilidad –entendida como
conjunto de sentimientos, deseos y
atracciones– para estar cerca del
Señor. Ignorar lo que alegra o
entristece el corazón dificulta el
conocimiento propio e impide que
dirijamos la valiosa energía del
mundo interior hacia los ideales que
inspiran la existencia. En las
elecciones que tomamos cada día
vamos desarrollando poco a poco
nuestra sensibilidad. Si son acordes



con nuestra vocación, podemos ir
más allá de la superficie del gesto en
sí y aprender a disfrutar de un rato
de oración, de un trabajo bien hecho
o de un acto de servicio. Si, por el
contrario, nos alejan de Dios y no
están en sintonía con nuestra
identidad, la energía de nuestro
mundo interior va en dirección
opuesta a donde queremos; es decir,
refuerza los deseos y sentimientos
contrarios a la vocación y, por tanto,
influirá también en las acciones
futuras. Por ejemplo, si decimos una
mentira para quedar bien ante un
grupo de amigos o amigas, nos
sentiremos más empujados a obrar
de esa manera cuando nos
encontremos en una situación
similar.

En los ratos de oración con el Señor,
y en el examen de conciencia de la
noche, podemos releer las cosas que
suceden en nuestro día a día. Dios
nos puede ayudar a descubrir



nuestras ilusiones, nuestras tristezas
y, sobre todo, aquellos que buscamos
para saciar nuestra sed de felicidad.
De este modo, «vemos que nuestro
corazón no es un camino donde pasa
de todo y nosotros no sabemos. No.
Ver: ¿qué ha pasado hoy? ¿Qué ha
sucedido? ¿Qué me ha hecho
reaccionar? ¿Qué me ha puesto
triste? ¿Qué me ha puesto contento?
Qué ha sido malo y si he hecho mal a
los otros. Se trata de ver el recorrido
de los sentimientos, de las
atracciones en mi corazón durante la
jornada»[3]. Poner un nombre
concreto a las experiencias internas
que nos ocurren nos ayudará a
conocernos mejor. Este es el primer
paso para liberar el corazón de todo
aquello que nos aleja de Dios.

EL HECHO de que las malas acciones
se originen en el interior del hombre



no significa que las realidades
externas no tengan ninguna
importancia. De hecho, pueden tener
una influencia significativa. Por
ejemplo, si nuestro día a día está
lleno de imágenes y sonidos
estimulantes, y la sola presencia del
silencio nos incomoda,
probablemente encontraremos
dificultad para percibir en la oración
la voz de Dios, pues esta es como «un
susurro de brisa suave» (1Re 19,12).
Satisfacer constantemente los
reclamos de los sentidos lleva a que
sea el mundo exterior quien tome el
control de nuestra interioridad. Esto
no significa que necesariamente nos
proponga cosas malas, pero sí que
nos impide habituarnos a distinguir
las que nos acercan a Dios y las que
no, pues con facilidad no logramos
ver, detrás de una apariencia de
bondad, el desorden que el pecado
ha introducido en el mundo. «De esta
manera nos hipnotiza con lo
atractivo que estas cosas suscitan en



nosotros, cosas bellas pero ilusorias,
que no pueden mantener lo que
prometen, y así nos dejan al final con
un sentido de vacío y de tristeza. Ese
sentido de vacío y de tristeza es una
señal de que hemos tomado un
camino que no era justo, que nos ha
desorientado»[4].

San Josemaría invitaba a tener una
mirada exterior relacionada con el
mundo interior. «¿Para qué has de
mirar, si “tu mundo” lo llevas dentro
de ti?»[5]. Una interioridad rica, que
disfruta de todo lo que tiene que ver
con la propia vocación, ayuda a dar
la importancia justa a las cosas
externas. Escuchar una canción, ver
un vídeo o enterarse de una noticia
puede esperar si sé que retrasar esa
satisfacción me ayudará a trabajar o
a rezar mejor más adelante. Y todo
aquello que pueda hacer daño al
alma no solo se percibirá como algo
malo, sino también como feo,
desagradable o desentonado. Por



supuesto, podrá atraer de algún
modo, pero será fácil rechazar esa
atracción si realmente eso no nos
conviene, porque rompe la armonía
y la belleza del clima interior.
Ninguna criatura humana tuvo un
mundo interior tan rico como el de la
Virgen María. Ella nos podrá ayudar
a pasar por el corazón las cosas que
nos ocurren, y a desarrollar una
sensibilidad que disfrute de la vida
junto a su Hijo.

[1] Cfr. San Josemaría, Camino, n. 999.

[2] San Josemaría, Forja, n. 199.

[3] Francisco, Audiencia, 5-X-2022.

[4] Ibíd.

[5] San Josemaría, Camino, n. 184.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-22-a-
semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-b/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditaciones: domingo de la 22.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo B)

