
opusdei.org

Meditaciones: 7.º
domingo de san José

Septima reflexión para meditar
durante los siete domingos de
san José. Los temas propuestos
son: Jesús trabajó junto a José;
redescubrir el valor del trabajo;
trabajo y oración, oración y
trabajo.

- Jesús trabajó junto a José

- Redescubrir el valor del trabajo

- Trabajo y oración, oración y trabajo



EL EVANGELISTA san Lucas resume
la infancia de Jesús diciendo que «el
niño iba creciendo y fortaleciéndose
lleno de sabiduría, y la gracia de Dios
estaba en él» (Lc 2,40). Un poco
después, sintetiza los años de
adolescencia del Señor señalando
que «Jesús crecía en sabiduría, en
edad y en gracia delante de Dios y de
los hombres» (Lc 2,52). Sorprende
que todo un Dios omnipotente haya
querido experimentar el proceso
normal de crecimiento humano. El
Dios-hombre vivió una vida muy
similar a la de los demás habitantes
de Nazaret. Aprendió la ley y el oficio
de labios y manos de san José, quizá
imitándolo. Aprendió también cómo
leer y escribir, cómo tratar a las
personas, cómo descansar… Las
jornadas de Jesús –al igual que las de
sus vecinos o las nuestras– habrán
girado en buena medida alrededor
de las relaciones familiares, de
amistad y del trabajo. Tal vez aquel
taller de su padre fue el lugar en el



que el Mesías pasó la mayor cantidad
de tiempo de su vida.

«Así vivió Jesús durante seis lustros:
era fabri filius, el hijo del carpintero.
Después vendrán los tres años de
vida pública, con el clamor de las
muchedumbres. La gente se
sorprende: ¿quién es éste?, ¿dónde
ha aprendido tantas cosas? Porque
había sido la suya, la vida común del
pueblo de su tierra»[1], muy parecida
a la de san José. Esta realidad nos
muestra cómo el trabajo forma parte
del designio divino para el hombre.
En el libro del Génesis se presenta al
ser humano como custodio de la
creación, capaz de transformar y
embellecer el mundo, en
continuación a cómo lo hace el
creador. El trabajo es pues una
realidad humana con la que
podemos contribuir a crear un
ambiente, una ciudad, una nación en
donde se facilite a los hombres un
diálogo íntimo con Dios.



«PARA LA GRAN mayoría de los
hombres, ser santo supone santificar
el propio trabajo, santificarse en su
trabajo, y santificar a los demás con
el trabajo»[2]. Con estas palabras, el
fundador del Opus Dei resumía una
parte del mensaje que Dios le había
confiado para recordar a los
cristianos. «Santificar el trabajo» es
la expresión que quizá llama más la
atención. Por un lado, eso quiere
decir hacerlo bien, con amor,
cuidando los detalles, como
cualquier persona honesta. Por otro,
hacerlo sabiendo que en la
materialidad de ese obrar podemos
compartir el modo que tiene Dios de
amar su creación, es decir, las
personas y la realidad tangible en la
que se desenvuelven. Ese modo se
expresa en la cercanía, en la ternura,
en infundir siempre de nuevo aliento
de vida a las criaturas. Participar de
esta misión nos lleva, de alguna



manera, a ser contemplativos en
medio del mundo. «Todas las obras
de los hombres se hacen como en un
altar –decía san Josemaría–, y cada
uno de vosotros, en esa unión de
almas contemplativas que es vuestra
jornada, dice de algún modo su misa,
que dura veinticuatro horas»[3].

Consecuencia lógica de este
encuentro divino será hacerlo
siempre para servir a los demás
como hijos de Dios que son y para
hacer de nuestro mundo un mundo
mejor. «El trabajo es un elemento
fundamental para la dignidad de una
persona. El trabajo, por usar una
imagen, nos “unge” de dignidad, nos
colma de dignidad; nos hace
semejantes a Dios, que trabajó y
trabaja, actúa siempre»[4]. Sin
embargo, también aquí ha dejado su
huella el pecado, por ejemplo,
cuando nuestro trabajo se vuelve un
fin solo para alcanzar
reconocimiento social o económico.



«Es indispensable que el hombre no
se deje dominar por el trabajo, que
no lo idolatre, pretendiendo
encontrar en él el sentido último y
definitivo de la vida»[5]. San Juan
Pablo II nos ponía en guardia
también frente a la comprensión del
trabajo «exclusivamente como
mercancía, con una fría lógica de
ganancia para poder adquirir
bienestar, consumir y así seguir
produciendo»[6]. Mirar a san José,
maestro de Jesús en el trabajo, puede
ayudarnos a redescubrir siempre el
verdadero valor de nuestras tareas
diarias; a no convertirlas solo en un
fin terreno, sino a descubrir allí ese 
quid divinum, ese algo divino que nos
une a Dios y nos sitúa ante los demás
cómo intermediarios de los bienes y
del cuidado –también material– de
Dios hacia cada persona.



«SUELO DECIR con frecuencia –son
palabras de san Josemaría– que, en
estos ratos de conversación con
Jesús, que nos ve y nos escucha desde
el sagrario, no podemos caer en una
oración impersonal; y comento que,
para meditar de modo que se
instaure enseguida un diálogo con el
Señor –no se precisa el ruido de
palabras–, hemos de salir del
anonimato, ponernos en su presencia
tal como somos (...). Pues ahora
añado que también el trabajo tuyo
debe ser oración personal, ha de
convertirse en una gran
conversación con nuestro Padre del
cielo. Si buscas la santificación en y a
través de tu actividad profesional,
necesariamente tendrás que
esforzarte en que se convierta en
una oración sin anonimato»[7].

Hacer que cada hora de nuestro
trabajo sea una hora de oración no es
necesariamente cuestión de añadir
plegarias vocales o recordatorios



piadosos durante nuestro ejercicio
profesional. Orar con nuestro trabajo
es –además de alimentarlo con una
vida interior cultivada en otros
momentos– ser conscientes de que,
en cierto sentido, somos las manos y
los oídos del Señor que, a través de
una determinada tarea material o
intelectual, escuchan, atienden,
cuidan de las personas y de la
creación que se nos ha confiado.

De hecho, en una ocasión,
preguntaban a san Josemaría: «Soy
cirujano y tengo diez hijos. Hace
quince años que el espíritu de la
Obra es mi guía y mi fuerza. Pero hay
días que el deber profesional, me
roba el tiempo para todo. ¿Qué
puedo hacer para seguir
santificándome, y dirigir la casa
como Dios quiere?». A lo que el
fundador del Opus Dei contestaba:
«Pero, tú, ¿qué haces cuando
atiendes a los enfermos si no es una
labor cuasi sacerdotal? ¡Casi eres un



sacerdote, y tienes alma de
sacerdote! A la vez que las heridas y
las enfermedades del cuerpo, curas
las del alma, tan sólo con tu mirada,
con tu modo de tratar a los enfermos,
con una palabra oportuna, con una
sonrisa de afecto (...). De la mañana a
la noche y de la noche a la mañana,
tú estás con Dios»[8]. Por eso, con la
fiesta del patriarca tan cercana,
podemos acudir a él para que
podamos colaborar con el Señor de la
mejor manera a través de nuestro
trabajo. «A él dirijamos nuestra
oración: (...) Oh, bienaventurado
José, muéstrate padre también a
nosotros y guíanos en el camino de la
vida. Concédenos gracia,
misericordia y valentía»[9].

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 14.



[2] San Josemaría, Conversaciones, n.
55.

[3] San Josemaría, Apuntes de una
meditación, 19-III-1968.

[4] Francisco, Audiencia general, 1-
V-2013.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 19-
III-2006.

[6] San Juan Pablo II, Audiencia
general, 1-V-1984.

[7] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
54.

[8] San Josemaría, Notas tomadas en
un encuentro familiar en Valencia,
17-XI-1972.

[9] Francisco, carta apostólica Patris
corde, Epílogo.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/meditation/

meditaciones-7o-domingo-de-san-jose/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-7o-domingo-de-san-jose/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-7o-domingo-de-san-jose/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/meditaciones-7o-domingo-de-san-jose/

	Meditaciones: 7.º domingo de san José

