
opusdei.org

30 de noviembre –
Primer día de la
Novena a la
Inmaculada

Reflexiones para meditar
durante la novena de
preparación a la festividad de la
Inmaculada Concepción. Los
temas propuestos son: María, la
bienaventurada; La perplejidad
de los oyentes; La grandeza de
la Virgen.

María, la bienaventurada.
La perplejidad de los oyentes.
La grandeza de la Virgen.

• 
• 
• 



JESÚS se retira a un lugar apartado
para estar a solas con sus discípulos.
Rodeados de pequeñas colinas y de
planicies, contemplan el mar de
Galilea. Han recorrido pueblos y
aldeas. Allí donde iban, proclamaban
el Reino de Dios y curaban a los
enfermos. Agotados, ahora necesitan
descansar. Pero la gente busca al
Maestro. Le siguen multitudes
venidas de todas las partes de Israel.
Y Jesús, mirando a los apóstoles y a
toda aquella multitud, empieza un
discurso que dejó una honda
impresión entre los oyentes: las
Bienaventuranzas (Mt 5, 1-12; Lc 6,
20-26).

Estas palabras pronunciadas en el
monte constituyen como un espejo
de la vida de Jesús; una vida que se
desarrolló siempre junto a María. En
ella el Señor vio muchas de aquellas
actitudes que ahora propone como
camino de felicidad: la pobreza, la
mansedumbre, la misericordia, la



limpieza de corazón, la paz… María
es, como le llamó su prima Isabel, la
«bienaventurada» (Lc 1,45); es decir,
aquella que se atrevió a abrazar lo
que muchas veces el mundo rechaza,
pero que Dios mira con predilección.

María es bienaventurada porque se
sabe bendecida por Dios aún en la
escasez, en la tribulación, en la
incomprensión… Ella pone siempre
su confianza en el Señor. «El secreto
de su éxito reside precisamente en
reconocerse pequeña, en
reconocerse necesitada. Con Dios,
solo quien se reconoce como nada es
capaz de recibirlo todo. Solo quien se
vacía es llenado por él»[1]. En estos
días de la novena por la Inmaculada
Concepción de María, podemos
recorrer las Bienaventuranzas
acompañados por la Virgen, pues de
algún modo las situaciones que
describe Jesús en su discurso forman
parte de nuestras jornadas. Podemos
acudir a ella para aprender a situar



el origen de nuestra confianza en
Dios, para que cada día sea él quien
llene de felicidad nuestra alma.

CUANDO LOS DISCÍPULOS y aquellas
gentes escucharon por primera vez el
discurso de las bienaventuranzas se
debieron de quedar asombrados.
Estaban acostumbrados, al contrario,
a entender la prosperidad humana
como signo del amor de Dios. De ahí
su perplejidad cuando oyen que
quien sufre la pobreza o la injusticia
debe ser considerado
bienaventurado. Los esquemas con
los que juzgaban lo que sucedía en
sus propias vidas son puestos en
duda. Pero ellos no son los únicos
que se sorprenden al oír estas
palabras. También hoy podemos
tener la tentación de pensar que son
las realidades materiales o
seguridades puramente humanas las



que nos ofrecen la felicidad: el éxito
económico y profesional, la ausencia
de problemas, los placeres y
comodidades… Este planteamiento
lleva, al mismo tiempo, a mirar con
rechazo los sufrimientos que
encontramos en la vida: el dolor, la
incomprensión, la enfermedad o la
incertidumbre.

Ciertamente, lo que Jesús nos
propone no es que acumulemos todo
el sufrimiento posible en esta tierra,
para después gozar en el paraíso. San
Josemaría solía decir que «la
felicidad del cielo es para los que
saben ser felices en la tierra»[2]. Por
lo que vemos en la vida y enseñanzas
de Jesús, él desea más bien que no
busquemos la felicidad en lo efímero
o momentáneo, o en lo que creemos
poder construir con nuestras propias
manos, sino que nos preparemos
para hallarla en lo único capaz de
colmar la sed de infinito que hay en
nosotros: él mismo. Jesús nos invita a



fomentar la convicción de que es
mucho más valioso permanecer
junto a Dios, fuente de la vida que se
renueva, más que experimentar
pequeñas alegrías fugaces. Como
recuerda el prelado del Opus Dei:
«Detrás de los grandes interrogantes,
Dios quiere abrirnos un panorama
de grandeza y de belleza, que se
oculta quizás a nuestros ojos. Es
necesario confiar en él y dar un paso
hacia su encuentro, y quitarnos el
miedo de pensar que, si lo hacemos,
perderemos muchas cosas buenas de
la vida. La capacidad que tiene de
sorprendernos es mucho mayor que
cualquiera de nuestras
expectativas»[3].

MARÍA SABÍA que solo en Dios
podemos hallar la verdadera
felicidad. Y a él podemos encontrarle,
precisamente, en las personas que



tenemos a nuestro alrededor. Al
final, esto es lo que han procurado
vivir los santos: «Buscar el rostro de
Dios en todo, todo el mundo, todo el
tiempo, y su mano en cada
acontecimiento. Esto es lo que
significa ser contemplativo en el
corazón del mundo. Ver y adorar a la
presencia de Jesús, especialmente en
el aspecto humilde de pan, y en el
penoso disfraz de los pobres»[4].

Esta actitud de estar al mismo tiempo
en la presencia de Dios y a la vez en
salida, buscando cómo ayudar a
quienes nos rodean, es la que mueve
a María a visitar a Isabel. Después de
haber recibido el anuncio del ángel y
haber respondido que sí, la que será
la madre de Jesús en pocos meses se
levanta para ir al encuentro de su
prima. El trayecto es largo, y aún así
no se detiene ante las dificultades. La
mayor atención que puede
dispensarle es la de llevar al mismo
Dios hasta su hogar. Y ante el saludo



de Isabel, María responde con el
Magníficat: «Se alegra mi espíritu en
Dios mi Salvador: porque ha puesto
los ojos en la humildad de su esclava;
por eso me llamarán bienaventurada
todas las generaciones» (Lc 1,46-48).

María, al anuncio del ángel, se
reconocía como «esclava». Ahora, sin
embargo, sabe también que es
motivo de bienaventuranza porque
Dios se ha fijado en su humildad. Por
eso, como si fuera un preludio de las
Bienaventuranzas, canta al Señor,
que no mira la riqueza y el poder
sino la pobreza y la humildad. Toda
la vida de santa María consistió en
dejar espacio a Dios y encontrarlo en
los demás. «Nuestra oración puede
acompañar e imitar esa oración de
María. Como ella, sentiremos el
deseo de cantar, de proclamar las
maravillas de Dios, para que la
humanidad entera y los seres todos
participen de la felicidad nuestra»[5].



[1] Francisco, Ángelus, 15-VIII-2021.

[2] San Josemaría, Forja, n. 1005.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, “Dejarse
sorprender por un Padre bueno”, 25-
I-2019.

[4] Santa Teresa de Calcuta, En el
corazón del mundo: pensamientos,
historias y oraciones, Ed. José J. de
Olañeta, 2016.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 144.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/meditation/30-de-
noviembre-primer-dia-de-la-novena-a-

la-inmaculada/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-ar/meditation/30-de-noviembre-primer-dia-de-la-novena-a-la-inmaculada/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/30-de-noviembre-primer-dia-de-la-novena-a-la-inmaculada/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/30-de-noviembre-primer-dia-de-la-novena-a-la-inmaculada/
https://opusdei.org/es-ar/meditation/30-de-noviembre-primer-dia-de-la-novena-a-la-inmaculada/

	30 de noviembre – Primer día de la Novena a la Inmaculada

