
opusdei.org

Detente y adora: La
visita al Santísimo

Esta práctica es una profunda
expresión de fe y amor hacia
Cristo en la Eucaristía. En
medio del ajetreo cotidiano, nos
ofrece una oportunidad de
encontrarnos personalmente
con Dios, descansar en su
presencia y hallar en él
consuelo y guía para nuestra
vida diaria.

10/08/2025

A san Josemaría le gustaba recordar
cómo los ángeles participan en la



adoración continua de Cristo,
especialmente en su presencia
sacramental. Este pensamiento le
estimulaba a unirse a ese culto a
través de algunas devociones
eucarísticas; una de ellas es la visita
al Santísimo.

Desde los primeros siglos, los
cristianos han buscado modos de
expresar su fe a través de prácticas
de piedad aparte de los sacramentos,
como la veneración de reliquias,
sepulcros de mártires y lugares
sagrados. Aunque las especies
eucarísticas siempre han sido
honradas incluso más allá de la
celebración, no se convirtieron en
objeto de veneración particular fuera
de la Misa hasta principios del
segundo milenio, en la liturgia
romana. En este contexto, el Concilio
Lateranense IV (1215) reafirmó la
doctrina de la presencia real de
Cristo en la Eucaristía, condenó las
enseñanzas de Berengario de Tours –



quien negaba esta presencia– y
subrayó la necesidad de adorar a
Cristo en el Santísimo Sacramento.

Algunas órdenes religiosas, en
particular los cistercienses,
fomentaron esta devoción, y teólogos
como santo Tomás de Aquino
ayudaron a desarrollar la doctrina de
la presencia real del Señor en la
Eucaristía. Surgieron innovaciones
litúrgicas que profundizaron la
piedad eucarística, como la elevación
de la hostia tras la consagración, la
reserva eucarística y la práctica de la
comunión espiritual,
manifestaciones del creciente deseo
de honrar al Santísimo.

Con la institución de la fiesta del
Corpus Christi, celebrada por
primera vez en Lieja en 1246 y
extendida a toda la Iglesia mediante
la bula Transiturus de hoc mundo del
Papa Urbano IV, surgieron los
primeros testimonios de la práctica



de la visita al Santísimo. En este
periodo, las beguinas, un grupo de
mujeres que vivían en celdas
construidas alrededor del ábside de
la iglesia, con una abertura hacia el
altar, seguían la regla de recitar de
rodillas el saludo al Santísimo al
levantarse, desde sus celdas. A lo
largo de los siglos, la devoción hacia
la Eucaristía se fortaleció, en parte
gracias a la reserva del Santísimo en
iglesias y capillas, lo que facilitaba el
acceso de los fieles. El Concilio de
Trento reafirmó la práctica de la
adoración eucarística y promovió el
culto al Santísimo Sacramento.

Los primeros sagrarios

«El sagrario (tabernáculo) estaba
primeramente destinado a guardar
dignamente la Eucaristía para que
pudiera ser llevada a los enfermos y
ausentes fuera de la Misa. Por la
profundización de la fe en la
presencia real de Cristo en su



Eucaristía, la Iglesia tomó conciencia
del sentido de la adoración silenciosa
del Señor presente bajo las especies
eucarísticas» [1].

En esa toma de conciencia, tuvieron
un papel importante las llamadas
cofradías del Santísimo Sacramento,
que garantizaban la reserva
eucarística en las iglesias. Se
extendieron por toda Europa durante
la Baja Edad Media, con una notable
proliferación en Italia, y se
encargaron de promover la
participación activa de los fieles en la
adoración eucarística, destacándose
por su apoyo a las procesiones del
Corpus. En este marco, los barnabitas
y san Antonio María Zaccaria
tuvieron un papel relevante en la
promoción del culto eucarístico,
especialmente en la organización de
las exposiciones del Santísimo.

Más adelante, surgió la devoción de
las cuarenta horas, que, como su



nombre indica, consistía en la
exposición continua del Santísimo
Sacramento durante ese tiempo, e
invitaba a la meditación de la pasión
de Cristo y a la oración de intercesión
y desagravio. Comenzada en Milán y
promovida por figuras como Carlos
Borromeo, se expandió por Europa y
fue consolidada en 1592 por el Papa
Clemente VIII al instituir la
Adoración Perpetua en Roma,
contribuyendo así a la práctica de la
visita al Santísimo.

La adoración de la criatura al
Creador

Cuando los Magos llegaron a Belén,
san Mateo relata: «Entraron en la
casa, vieron al niño con María, su
madre, y cayendo de rodillas lo
adoraron» (Mt 2,11). Este gesto
manifiesta la actitud propia del ser
humano que, al reconocerse criatura,
se postra ante su Creador [2]. Adorar
es más que un acto exterior; es una



entrega del cuerpo y del alma, un
reconocimiento profundo de nuestra
total dependencia de Dios, ante quien
nos inclinamos con respeto y
sumisión absolutos, conscientes de
que nuestra existencia solo tiene
sentido en él [3].

Don Javier Echevarría lo expresaba
diciendo que «caemos en adoración;
actitud necesaria, porque solo así
manifestamos adecuadamente que
creemos que la Eucaristía es Cristo
verdadera, real y sustancialmente
presente con su cuerpo, su sangre, su
alma y su divinidad» [4]. También san
Josemaría invitaba a tener esa
disposición: «Agiganta tu fe en la
sagrada Eucaristía. –¡Pásmate ante
esa realidad inefable!: tenemos a
Dios con nosotros, podemos recibirle
cada día y, si queremos, hablamos
íntimamente con él, como se habla
con el amigo, como se habla con el
hermano, como se habla con el



padre, como se habla con el Amor» 
[5].

Algunos gestos nos ayudan a
manifestar también con el cuerpo la
adoración. Uno de ellos es «la
genuflexión, que se hace doblando la
rodilla derecha hasta la tierra,
significa adoración; y por eso se
reserva para el Santísimo
Sacramento» [6]. Benedicto XVI lo
señalaba diciendo que «la
genuflexión ante el Santísimo
Sacramento o el ponerse de rodillas
durante la oración expresan
precisamente la actitud de adoración
ante Dios, también con el cuerpo. De
ahí la importancia de no realizar este
gesto por costumbre o de prisa, sino
con profunda consciencia. Cuando
nos arrodillamos ante el Señor
confesamos nuestra fe en él,
reconocemos que él es el único Señor
de nuestra vida» [7].



Hoy en día, puede parecer que el
hombre haya perdido el sentido de la
adoración, la necesidad del culto en
silencio. Sin embargo, el Papa
Francisco comenta que «la Eucaristía
es la respuesta de Dios al hambre
más profunda del corazón humano,
al hambre de vida verdadera: en ella
Cristo mismo está realmente en
medio de nosotros para nutrirnos,
consolarnos y sostenernos en el
camino» [8]. En el pan eucarístico
encontramos lo que a fin de cuentas
busca nuestro corazón pero que solo
Dios puede dar: un amor
incondicional que sacia plenamente
nuestro deseo de amar y ser amado.
En la adoración eucarística, podemos
inclinarnos sobre el pecho del Señor,
como el discípulo amado, y dejarnos
abrazar por él. Porque al quedarse
con nosotros en la Eucaristía, Dios
demuestra que «no es un ser lejano,
que contempla indiferente la suerte
de los hombres: sus afanes, sus
luchas, sus angustias. Es un Padre



que ama a sus hijos hasta el extremo
de enviar al Verbo, segunda persona
de la Trinidad Santísima, para que,
encarnándose, muera por nosotros y
nos redima. El mismo Padre amoroso
que ahora nos atrae suavemente
hacia él, mediante la acción del
Espíritu Santo que habita en nuestros
corazones» [9].

La primera de las devociones

San Alfonso María de Ligorio
recomendaba entre los cristianos la
práctica de la visita al Santísimo
Sacramento: «Entre todas las
devociones, esta de adorar a Jesús
sacramentado es la primera, después
de los sacramentos, la más apreciada
por Dios y la más útil para nosotros» 
[10]. Otros santos también han
destacado como ejemplos de almas
enamoradas del Señor en la
Eucaristía. El Cura de Ars solía decir
que si supiéramos lo que es el buen



Jesús en el tabernáculo, no
podríamos separarnos de él.

Un ejemplo más cercano en el tiempo
es el de san Manuel González, un
obispo que era conocido por
promover la devoción eucarística de
los sagrarios abandonados, hasta el
punto de que pidió ser enterrado
junto a un sagrario, «para que mis
huesos, después de muerto, como mi
lengua y mi pluma en vida, estén
siempre diciendo a los que pasen:
¡Ahí está Jesús! ¡Ahí está! ¡No lo
dejéis abandonado!» [11]. San
Josemaría quiso recoger en un punto
de Camino el ruego que hacía don
Manuel a unos sacerdotes que
acababan de recibir la ordenación de
sus manos: «“¡Tratádmelo bien,
tratádmelo bien!”, decía, entre
lágrimas, un anciano prelado a los
nuevos sacerdotes que acababa de
ordenar. –“¡Señor!: ¡Quién me diera
voces y autoridad para clamar de



este modo al oído y al corazón de
muchos cristianos, de muchos!”» [12].

La costumbre de la visita también ha
sido fomentada por el magisterio de
los últimos papas. San Juan XXIII, al
evocar precisamente la piedad
eucarística del Cura de Ars, decía que
«nada puede sustituir a la oración
silenciosa y prolongada ante el altar.
La adoración de Jesús, nuestro Dios;
la acción de gracias, la reparación
por nuestras culpas y por las de los
hombres, la súplica por tantas
intenciones que le están
encomendadas, elevan (...) a un
mayor amor hacia el Divino
Maestro» [13]. San Juan Pablo II
escribe: «¿Cómo no sentir una
renovada necesidad de estar largos
ratos en conversación espiritual, en
adoración silenciosa, en actitud de
amor, ante Cristo presente en el
Santísimo Sacramento? ¡Cuántas
veces, mis queridos hermanos y
hermanas, he hecho esta experiencia



y en ella he encontrado fuerza,
consuelo y apoyo!» [14].

San Josemaría animaba a hacer de la
Eucaristía el centro de la propia vida:
«Lucha para conseguir que el santo
sacrificio del altar sea el centro y la
raíz de tu vida interior, de modo que
toda la jornada se convierta en un
acto de culto –prolongación de la
Misa que has oído y preparación
para la siguiente–, que se va
desbordando en jaculatorias, en
visitas al Santísimo, en ofrecimiento
de tu trabajo profesional y de tu vida
familiar...» [15]. Y hablaba a menudo
de la necesidad de verla como un
refugio donde el alma encuentra
consuelo y fortaleza. La visita al
Santísimo es, en cierto modo, un
reflejo de ese deseo: un encuentro
personal con Dios en medio de la
jornada. A veces basta acercarse al
sagrario unos instantes –incluso con
la imaginación– para decirle al Señor



que le amamos y que confiamos en
él.

El fundador de la Obra cultivó esta
devoción desde su juventud. En el
seminario de Zaragoza, el horario
incluía una breve visita al Santísimo
en la iglesia después de comer, como
acción de gracias. Sin embargo, en la
capilla del seminario el Santísimo no
estaba reservado de forma
permanente hasta 1926, salvo en
algunas festividades [16]. Durante
algunos tiempos de recreo, san
Josemaría hacía escapadas para
visitar al Santísimo desde una
tribuna que daba a la iglesia, actitud
que no pasaba desapercibida y que
llamaba la atención al resto de
compañeros.

Tras las nuevas disposiciones de san
Pío X sobre la comunión frecuente, se
promovió esta práctica entre los
seminaristas, junto con una mayor
devoción eucarística fuera de la



Misa. Se alentaban las visitas
reparadoras, las visitas en común al
entrar y salir de la casa, e incluso se
procuraba que el Santísimo estuviera
acompañado por algún colegial
durante los recesos.

En el Opus Dei, esta antigua
costumbre se concreta en la práctica
diaria de hacer una breve visita al
Santísimo Sacramento,
preferiblemente al mediodía, tras la
comida. Esa visita consiste en rezar
dialogadamente tres padrenuestros,
avemarías y glorias, y concluir con
una comunión espiritual. Antes de
cada estación, quien dirige la oración
pronuncia, como acto de fe y
desagravio: Adoremus in aeternum
Sanctissimum Sacramentum, y todos
responden repitiendo la misma
aclamación[17]. Naturalmente, los
fieles del Opus Dei también procuran
visitar al Señor en otros momentos
del día, aunque sea brevemente: al



entrar o salir de un centro, al pasar
ante una iglesia, etc.

Un lechero y una aldeana

San Josemaría veía el sagrario como
el lugar en el que Jesús siempre nos
está esperando, para escucharnos y
ayudarnos, y consideraba las visitas
al Santísimo momentos privilegiados
para corresponder al amor del Señor,
mostrándole nuestro agradecimiento
por haberse quedado con nosotros.
Se servía a veces de algunas
anécdotas o historias que inspiraban
a vivir las devociones de forma
natural. Una de ellas es la de un
hombre que al pasar cada día frente
a una iglesia, entraba por un
momento y decía: «Jesús, aquí está
Juan el lechero» [18]. La visita es una
invitación a detenernos en nuestra
jornada, entrar en una iglesia u
oratorio, mirar a Jesús y hablarle
desde el corazón. Además, esas
pausas pueden ser un momento para



que el Señor renueve nuestras
fuerzas y alivie las cargas de ese día.

Algo similar contaba santa Teresa
Benedicta de la Cruz, Edith Stein, una
intelectual judía que, cuando se
estaba acercando a la fe cristiana,
observó un día cómo una aldeana
entraba en la catedral de Fráncfort
con la cesta de la compra,
quedándose un rato para rezar. «Esto
fue para mí algo completamente
nuevo. En las sinagogas y en las
iglesias protestantes que he
frecuentado los creyentes acuden a
las funciones. Aquí, sin embargo, una
persona entró en la iglesia desierta,
como si fuera a conversar en la
intimidad. No he podido olvidar lo
ocurrido» [19].

En un mundo de ritmo vertiginoso, la
visita al Santísimo es un refugio, un
espacio donde hallamos paz y
consuelo en el Señor. «Para mí el
sagrario ha sido siempre Betania, el



lugar tranquilo y apacible donde está
Cristo, donde podemos contarle
nuestras preocupaciones, nuestros
sufrimientos, nuestras ilusiones y
nuestras alegrías, con la misma
sencillez y naturalidad con que le
hablaban aquellos amigos suyos,
Marta, María y Lázaro» [20]. De esta
manera, podemos desarrollar la
capacidad de escuchar lo que Dios
quiere decirnos, muchas veces a
través de quienes nos rodean.
«Atrapados por las prisas, por mil
cosas que decir y hacer, no
encontramos tiempo para
detenernos a escuchar a quien nos
habla. (...) Preguntémonos: ¿cómo va
mi escucha? ¿Me dejo tocar por la
vida de las personas, sé dedicar
tiempo a los que están cerca de mí
para escuchar?» [21]. Visitar a Jesús en
el sagrario es una oportunidad para
que él sane nuestros sentidos y libere
nuestro corazón de la inquietud de
las prisas.



Como Juan el lechero o como esa
señora de Fráncfort que hacía la
compra, las visitas al Santísimo no
requieren siempre largas oraciones o
ceremonias elaboradas. Basta con
estar allí, mirarle y dejarse mirar por
él. Este encuentro personal nos
transforma, porque nos pone frente
al amor más grande, al Dios que ha
querido quedarse con nosotros en la
Eucaristía. «La sagrada Eucaristía
introduce en los hijos de Dios la
novedad divina, y debemos
responder in novitate sensus, con una
renovación de todo nuestro sentir y
de todo nuestro obrar. Se nos ha
dado un principio nuevo de energía,
una raíz poderosa, injertada en el
Señor. No podemos volver a la
antigua levadura, nosotros que
tenemos el Pan de ahora y de
siempre» [22].

Detenerse ante el sagrario es más
que un acto de piedad: es una
declaración de fe. En el silencio del



templo, lejos del bullicio del mundo,
Jesús nos invita a descansar en él.
Este tiempo dedicado a la adoración
no solo nos ayuda a fortalecer
nuestra relación con Dios, sino que
nos transforma, haciéndonos más
conscientes de su amor y de nuestra
misión en el mundo.

«¡Jesús se ha quedado en la hostia
santa por nosotros!: para
permanecer a nuestro lado, para
sostenernos, para guiarnos. –Y amor
únicamente con amor se paga. –
¿Cómo no habremos de acudir al
sagrario, cada día, aunque sólo sea
por unos minutos, para llevarle
nuestro saludo y nuestro amor de
hijos y de hermanos?» [23]. En el Opus
Dei, esta costumbre milenaria se
concreta en realizar una breve visita
a un oratorio, capilla o iglesia,
rezando algunas oraciones vocales y
una comunión espiritual ante el
Santísimo, como signo de adoración
trinitaria: «La adoración de Dios tres



veces santo y soberanamente amable
nos llena de humildad y da seguridad
a nuestras súplicas» [24].

Esta costumbre es también una
oportunidad para recordar que
Cristo está siempre cerca,
esperándonos, dispuesto a
escucharnos y acompañarnos en
cada paso. Además, cada vez que
hacemos una visita al Santísimo,
podemos llevar con nosotros las
intenciones de quienes amamos,
nuestras preocupaciones y nuestras
alegrías. «Venid a mí, todos los que
estáis cansados y agobiados, y yo os
aliviaré» (Mt 11,28). Estas palabras
de Jesús se pueden hacer realidad en
cada visita al Santísimo. Allí, ante su
presencia, hallamos el alivio y la paz
que solo él puede dar, y encontramos
fuerza para seguir adelante y luz
para enfrentar los desafíos de cada
día.



En la Obra, se suele terminar la visita
con la comunión espiritual que san
Josemaría aprendió de un padre
escolapio durante sus años escolares.
Consideraba esta pequeña oración
una fuente inagotable de gracias y un
medio eficaz para vivir la presencia
de Dios.

Además, la comunión espiritual es
también una preparación para
recibir al Señor en la Eucaristía cada
vez que participamos en la santa
Misa. De hecho, esta es la razón de
ser de la visita y de las otras
devociones eucarísticas: preparar,
agradecer, recordar..., en una
palabra, actualizar la Comunión
eucarística en el santo sacrificio del
altar. Así lo han visto y vivido los
santos, destacando la conexión de la
visita y la comunión espiritual con la
Comunión sacramental.

Durante el confinamiento de la
reciente pandemia, debido a las



restricciones en la asistencia a las
misas presenciales y el acceso
limitado a la Eucaristía, muchos
fieles recurrieron a la comunión
espiritual como expresión del deseo
y amor hacia la Eucaristía, de su
anhelo de recibir a Jesús en su
corazón cuando no es posible hacerlo
sacramentalmente.

«María puede guiarnos hacia este
Santísimo Sacramento porque tiene
una relación profunda con él» [25]. La
Virgen, que llevó en su seno al Señor
durante nueve meses, y pudo tratarle
durante gran parte de su vida, nos
puede ayudar a cuidar con esmero
nuestras visitas al Santísimo y, así,
seguir adorándolo junto con todos los
ángeles.

[1]. Catecismo de la Iglesia católica, n.
1379.



[2]. Cfr. Ibid, n. 2628.

[3]. Cfr. Ibid, n. 2097.

[4]. Javier Echevarría, Carta Pastoral,
6-X-2004, n. 6.

[5]. Forja, n. 268.

[6]. Instrucción general del Misal
romano, n. 274.

[7]. Benedicto XVI, Audiencia, 27-
VI-2012.

[8]. Francisco, Discurso, 19-VI-2023.

[9]. Es Cristo que pasa, n. 84.

[10]. San Alfonso María de Ligorio, 
Visitas al Santísimo Sacramento y a
María santísima, Obras ascéticas, I,
Madrid 1952, pág. 964.

[11]. Epitafio de la tumba de san
Manuel González, Capilla del
sagrario de la catedral de Palencia.



[12]. Camino, n. 531.

[13]. San Juan XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, II.

[14]. San Juan Pablo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 25.

[15]. Forja, n. 69.

[16]. Cfr. R. Herrando Prat de la Riba, 
Los años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza, 1920-1925: el
Seminario de San Francisco de Paula,
Rialp, Madrid 2002, pág. 53.

[17]. De spiritu (35). Existen diversas
traducciones. Por ejemplo, en
España, quien dirige la visita suele
decir antes de cada estación: «¡Viva
Jesús Sacramentado!», y todos
responden: «¡Viva y de todos sea
amado!». En Argentina, quien dirige
dice: «Bendito y alabado sea el
Santísimo Sacramento del Altar», y
todos responden: «Sea por siempre
bendito y alabado». En México, quien



dirige la visita dice: «En los cielos y
en la tierra sea por siempre
alabado», y todos responden: «El
corazón amoroso de Jesús
sacramentado».

[18]. A. Vázquez de Prada,El fundador
del Opus Dei, I, Rialp, Madrid 1997,
pág. 501.

[19]. E. Stein, Dalla vita di una famiglia
ebrea e altri scritti autobiografici, A.
Ales Bello-M. Paolinelli (eds.), Città
Nuova-OCD, Roma 2007, págs.
467-468.

[20]. Es Cristo que pasa, n. 154.

[21]. Francisco, Ángelus, 5-IX-2021.

[22]. Es Cristo que pasa, n. 155.

[23]. Surco, n. 686.

[24]. Catecismo de la Iglesia católica, n.
2628.



[25]. San Juan Pablo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 53.

Jordi Farreras Tió

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/visita-al-
santisimo-sacramento-devocion-

eucaristica/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/visita-al-santisimo-sacramento-devocion-eucaristica/
https://opusdei.org/es-ar/article/visita-al-santisimo-sacramento-devocion-eucaristica/
https://opusdei.org/es-ar/article/visita-al-santisimo-sacramento-devocion-eucaristica/
https://opusdei.org/es-ar/article/visita-al-santisimo-sacramento-devocion-eucaristica/

	Detente y adora: La visita al Santísimo
	Los primeros sagrarios
	La adoración de la criatura al Creador
	La primera de las devociones
	Un lechero y una aldeana


