
opusdei.org

Homilía de san
Josemaría: «Vida de
oración»

Homilía predicada por san
Josemaría Escrivá el 4 de abril
de 1955 y recogida en “Amigos
de Dios”.

01/11/2023

Siempre que sentimos en nuestro
corazón deseos de mejorar, de
responder más generosamente al
Señor, y buscamos una guía, un norte
claro para nuestra existencia
cristiana, el Espíritu Santo trae a



nuestra memoria las palabras del
Evangelio: conviene orar
perseverantemente y no desfallecer.
La oración es el fundamento de toda
labor sobrenatural; con la oración
somos omnipotentes y, si
prescindiésemos de este recurso, no
lograríamos nada.

Quisiera que hoy, en nuestra
meditación, nos persuadiésemos
definitivamente de la necesidad de
disponernos a ser almas
contemplativas, en medio de la calle,
del trabajo, con una conversación
continua con nuestro Dios, que no
debe decaer a lo largo del día. Si
pretendemos seguir lealmente los
pasos del Maestro, ése es el único
camino.

Volvamos nuestros ojos a Jesucristo,
que es nuestro modelo, el espejo en
el que debemos mirarnos. ¿Cómo se
comporta, exteriormente también, en
las grandes ocasiones? ¿Qué nos dice



de Él el Santo Evangelio? Me
conmueve esa disposición habitual
de Cristo, que acude al Padre antes
de los grandes milagros; y su
ejemplo, retirándose cuarenta días
con cuarenta noches al desierto,
antes de iniciar su vida pública, para
rezar.

Es muy importante —perdonad mi
insistencia— observar los pasos del
Mesías, porque Él ha venido a
mostrarnos la senda que lleva al
Padre. Descubriremos, con Él, cómo
se puede dar relieve sobrenatural a
las actividades aparentemente más
pequeñas; aprenderemos a vivir
cada instante con vibración de
eternidad, y comprenderemos con
mayor hondura que la criatura
necesita esos tiempos de
conversación íntima con Dios: para
tratarle, para invocarle, para
alabarle, para romper en acciones de
gracias, para escucharle o,
sencillamente, para estar con Él.



Ya hace muchos años, considerando
este modo de proceder de mi Señor,
llegué a la conclusión de que el
apostolado, cualquiera que sea, es
una sobreabundancia de la vida
interior. Por eso me parece tan
natural, y tan sobrenatural, ese
pasaje en el que se relata cómo Cristo
ha decidido escoger definitivamente
a los primeros doce. Cuenta San
Lucas que, antes, pasó toda la noche
en oración. Vedlo también en
Betania, cuando se dispone a
resucitar a Lázaro, después de haber
llorado por el amigo: levanta los ojos
al cielo y exclama: Padre, gracias te
doy porque me has oído. Esta ha sido
su enseñanza precisa: si queremos
ayudar a los demás, si pretendemos
sinceramente empujarles para que
descubran el auténtico sentido de su
destino en la tierra, es preciso que
nos fundamentemos en la oración.

Son tantas las escenas en las que
Jesucristo habla con su Padre, que



resulta imposible detenernos en
todas. Pero pienso que no podemos
dejar de considerar las horas, tan
intensas, que preceden a su Pasión y
Muerte, cuando se prepara para
consumar el Sacrificio que nos
devolverá al Amor divino. En la
intimidad del Cenáculo su Corazón se
desborda: se dirige suplicante al
Padre, anuncia la venida del Espíritu
Santo, anima a los suyos a un
continuo fervor de caridad y de fe.

Ese encendido recogimiento del
Redentor continúa en Getsemaní,
cuando percibe que ya es inminente
la Pasión, con las humillaciones y los
dolores que se acercan, esa Cruz
dura, en la que cuelgan a los
malhechores, que Él ha deseado
ardientemente. Padre, si es posible,
aparta de mí este cáliz. Y enseguida: 
pero no se haga mi voluntad, sino la
tuya. Más tarde, cosido al madero,
solo, con los brazos extendidos con
gesto de sacerdote eterno, sigue



manteniendo el mismo diálogo con
su Padre: en tus manos encomiendo
mi espíritu.

Contemplemos ahora a su Madre
bendita, Madre nuestra también. En
el Calvario, junto al patíbulo, reza.
No es una actitud nueva de María.
Así se ha conducido siempre,
cumpliendo sus deberes, ocupándose
de su hogar. Mientras estaba en las
cosas de la tierra, permanecía
pendiente de Dios. Cristo, perfectus
Deus, perfectus homo, quiso que
también su Madre, la criatura más
excelsa, la llena de gracia, nos
confirmase en ese afán de elevar
siempre la mirada al amor divino.
Recordad la escena de la
Anunciación: baja el Arcángel, para
comunicar la divina embajada —el
anuncio de que sería Madre de Dios
—, y la encuentra retirada en
oración. María está enteramente
recogida en el Señor, cuando San
Gabriel la saluda: Dios te salve, ¡oh,



llena de gracia!, el Señor es contigo.
Días después rompe en la alegría del 
Magnificat —ese canto mariano, que
nos ha transmitido el Espíritu Santo
por la delicada fidelidad de San
Lucas—, fruto del trato habitual de la
Virgen Santísima con Dios.

Nuestra Madre ha meditado
largamente las palabras de las
mujeres y de los hombres santos del
Antiguo Testamento, que esperaban
al Salvador, y los sucesos de que han
sido protagonistas. Ha admirado
aquel cúmulo de prodigios, el
derroche de la misericordia de Dios
con su pueblo, tantas veces ingrato.
Al considerar esta ternura del Cielo,
incesantemente renovada, brota el
afecto de su Corazón inmaculado: mi
alma glorifica al Señor, y mi espíritu
está transportado de gozo en el Dios
salvador mío; porque ha puesto los
ojos en la bajeza de su esclava. Los
hijos de esta Madre buena, los
primeros cristianos, han aprendido



de Ella, y también nosotros podemos
y debemos aprender.

En los Hechos de los Apóstoles se
narra una escena que a mí me
encanta, porque recoge un ejemplo
claro, actual siempre: perseveraban
todos en la enseñanza de los
Apóstoles, y en la comunicación de la
fracción del pan, y en la oración. Es
una anotación insistente, en el relato
de la vida de los primeros seguidores
de Cristo: todos, animados de un
mismo espíritu, perseveraban juntos
en oración. Y cuando Pedro es
apresado por predicar audazmente
la verdad, deciden rezar. La Iglesia
incesantemente elevaba su petición
por él.

La oración era entonces, como hoy, la
única arma, el medio más poderoso
para vencer en las batallas de la
lucha interior: ¿hay entre vosotros
alguno que está triste? Que se recoja
en oración. Y San Pablo resume: orad



sin interrupción, no os canséis nunca
de implorar.

Cómo hacer oración

¿Cómo hacer oración? Me atrevo a
asegurar, sin temor a equivocarme,
que hay muchas, infinitas maneras
de orar, podría decir. Pero yo
quisiera para todos nosotros la
auténtica oración de los hijos de Dios,
no la palabrería de los hipócritas,
que han de escuchar de Jesús: no
todo el que repite: ¡Señor!, ¡Señor!,
entrará en el reino de los cielos. Los
que se mueven por la hipocresía,
pueden quizá lograr el ruido de la
oración —escribía San Agustín—, 
pero no su voz, porque allí falta la
vida, y está ausente el afán de
cumplir la Voluntad del Padre. Que
nuestro clamar ¡Señor! vaya unido al
deseo eficaz de convertir en realidad
esas mociones interiores, que el
Espíritu Santo despierta en nuestra
alma.



Hemos de esforzarnos, para que de
nuestra parte no quede ni sombra de
doblez. El primer requisito para
desterrar ese mal que el Señor
condena duramente, es procurar
conducirse con la disposición clara,
habitual y actual, de aversión al
pecado. Reciamente, con sinceridad,
hemos de sentir —en el corazón y en
la cabeza— horror al pecado grave. Y
también ha de ser nuestra la actitud,
hondamente arraigada, de abominar
del pecado venial deliberado, de esas
claudicaciones que no nos privan de
la gracia divina, pero debilitan los
cauces por los que nos llega.

No me he cansado nunca y, con la
gracia de Dios, nunca me cansaré de
hablar de oración. Hacia 1930,
cuando se acercaban a mí, sacerdote
joven, personas de todas las
condiciones —universitarios,
obreros, sanos y enfermos, ricos y
pobres, sacerdotes y seglares—, que
intentaban acompañar más de cerca



al Señor, les aconsejaba siempre:
rezad. Y si alguno me contestaba: no
sé ni siquiera cómo empezar, le
recomendaba que se pusiera en la
presencia del Señor y le manifestase
su inquietud, su ahogo, con esa
misma queja: Señor, ¡que no sé! Y,
tantas veces, en aquellas humildes
confidencias se concretaba la
intimidad con Cristo, un trato asiduo
con Él.

Han transcurrido muchos años, y no
conozco otra receta. Si no te
consideras preparado, acude a Jesús
como acudían sus discípulos: 
¡enséñanos a hacer oración!.
Comprobarás cómo el Espíritu Santo 
ayuda a nuestra flaqueza, pues no
sabiendo siquiera qué hemos de pedir
en nuestras oraciones, ni cómo
conviene expresarse, el mismo
Espíritu facilita nuestros ruegos con
gemidos que son inexplicables, que no
pueden contarse, porque no existen



modos apropiados para describir su
hondura.

¡Qué firmeza nos debe producir la
Palabra divina! No me he inventado
nada, cuando —a lo largo de mi
ministerio sacerdotal— he repetido y
repito incansablemente ese consejo.
Está recogido de la Escritura Santa,
de ahí lo he aprendido: ¡Señor, que
no sé dirigirme a Ti! ¡Señor,
enséñanos a orar! Y viene toda esa
asistencia amorosa —luz, fuego,
viento impetuoso— del Espíritu
Santo, que alumbra la llama y la
vuelve capaz de provocar incendios
de amor.

Oración, diálogo

Ya hemos entrado por caminos de
oración. ¿Cómo seguir? ¿No habéis
visto cómo tantos —ellas y ellos—
parece que hablan consigo mismos,
escuchándose complacidos? Es una
verborrea casi continua, un



monólogo que insiste
incansablemente en los problemas
que les preocupan, sin poner los
medios para resolverlos, movidos
quizá únicamente por la morbosa
ilusión de que les compadezcan o de
que les admiren. Se diría que no
pretenden más.

Cuando se quiere de verdad
desahogar el corazón, si somos
francos y sencillos, buscaremos el
consejo de las personas que nos
aman, que nos entienden: se charla
con el padre, con la madre, con la
mujer, con el marido, con el
hermano, con el amigo. Esto es ya
diálogo, aunque con frecuencia no se
desee tanto oír como explayarse,
contar lo que nos ocurre.
Empecemos a conducirnos así con
Dios, seguros de que Él nos escucha y
nos responde; y le atenderemos y
abriremos nuestra conciencia a una
conversación humilde, para referirle
confiadamente todo lo que palpita en



nuestra cabeza y en nuestro corazón:
alegrías, tristezas, esperanzas,
sinsabores, éxitos, fracasos, y hasta
los detalles más pequeños de nuestra
jornada. Porque habremos
comprobado que todo lo nuestro
interesa a nuestro Padre Celestial.

Venced, si acaso la advertís, la
poltronería, el falso criterio de que la
oración puede esperar. No
retrasemos jamás esta fuente de
gracias para mañana. Ahora es el
tiempo oportuno. Dios, que es
amoroso espectador de nuestro día
entero, preside nuestra íntima
plegaria: y tú y yo —vuelvo a
asegurar— hemos de confiarnos con
Él como se confía en un hermano, en
un amigo, en un padre. Dile —yo se
lo digo— que Él es toda la Grandeza,
toda la Bondad, toda la Misericordia.
Y añade: por eso quiero enamorarme
de Ti, a pesar de la tosquedad de mis
maneras, de estas pobres manos



mías, ajadas y maltratadas por el
polvo de los vericuetos de la tierra.

Así, casi sin enterarnos, avanzaremos
con pisadas divinas, recias y
vigorosas, en las que se saborea el
íntimo convencimiento de que junto
al Señor también son gustosos el
dolor, la abnegación, los
sufrimientos. ¡Qué fortaleza, para un
hijo de Dios, saberse tan cerca de su
Padre! Por eso, suceda lo que suceda,
estoy firme, seguro contigo, Señor y
Padre mío, que eres la roca y la
fortaleza.

Para algunos, todo esto quizá resulta
familiar; para otros, nuevo; para
todos, arduo. Pero yo, mientras me
quede aliento, no cesaré de predicar
la necesidad primordial de ser alma
de oración ¡siempre!, en cualquier
ocasión y en las circunstancias más
dispares, porque Dios no nos
abandona nunca. No es cristiano
pensar en la amistad divina



exclusivamente como en un recurso
extremo. ¿Nos puede parecer normal
ignorar o despreciar a las personas
que amamos? Evidentemente, no. A
los que amamos van constantemente
las palabras, los deseos, los
pensamientos: hay como una
continua presencia. Pues así con
Dios.

Con esta búsqueda del Señor, toda
nuestra jornada se convierte en una
sola íntima y confiada conversación.
Lo he afirmado y lo he escrito tantas
veces, pero no me importa repetirlo,
porque Nuestro Señor nos hace ver
—con su ejemplo— que ése es el
comportamiento certero: oración
constante, de la mañana a la noche y
de la noche a la mañana. Cuando
todo sale con facilidad: ¡gracias, Dios
mío! Cuando llega un momento
difícil: ¡Señor, no me abandones! Y
ese Dios, manso y humilde de
corazón, no olvidará nuestros ruegos,
ni permanecerá indiferente, porque



Él ha afirmado: pedid y se os dará,
buscad y encontraréis, llamad y se os
abrirá.

Procuremos, por tanto, no perder
jamás el punto de mira sobrenatural,
viendo detrás de cada
acontecimiento a Dios: ante lo
agradable y lo desagradable, ante el
consuelo... y ante el desconsuelo por
la muerte de un ser querido. Primero
de todo, la charla con tu Padre Dios,
buscando al Señor en el centro de
nuestra alma. No es cosa que pueda
considerarse como pequeñez, de
poca monta: es manifestación clara
de vida interior constante, de
auténtico diálogo de amor. Una
práctica que no nos producirá
ninguna deformación psicológica,
porque —para un cristiano— debe
resultar tan natural como el latir del
corazón.



Oraciones vocales y oración
mental

En este entramado, en este actuar de
la fe cristiana se engarzan, como
joyas, las oraciones vocales. Son
fórmulas divinas: Padre Nuestro..., 
Dios te salve, María..., Gloria al
Padre, y al Hijo y al Espíritu Santo.
Esa corona de alabanzas a Dios y a
Nuestra Madre que es el Santo
Rosario, y tantas, tantas otras
aclamaciones llenas de piedad que
nuestros hermanos cristianos han
recitado desde el principio.

San Agustín, comentando un
versículo del Salmo 85 —Señor,
apiádate de mí, porque todo el día
clamé a ti, no un día solo—, escribe: 
por todo el día entiende todo el
tiempo, sin cesar... Un solo hombre
alcanza hasta el fin del mundo; pues
claman los idénticos miembros de
Cristo, algunos ya descansan en Él,
otros le invocan actualmente y otros



implorarán cuando nosotros hayamos
muerto, y después de ellos seguirán
otros suplicando. ¿No os emociona la
posibilidad de participar en este
homenaje al Creador, que se
perpetúa en los siglos? ¡Qué grande
es el hombre, cuando se reconoce
criatura predilecta de Dios y acude a
Él, tota die, en cada instante de su
peregrinación terrena!

Que no falten en nuestra jornada
unos momentos dedicados
especialmente a frecuentar a Dios,
elevando hacia Él nuestro
pensamiento, sin que las palabras
tengan necesidad de asomarse a los
labios, porque cantan en el corazón.
Dediquemos a esta norma de piedad
un tiempo suficiente; a hora fija, si es
posible. Al lado del Sagrario,
acompañando al que se quedó por
Amor. Y si no hubiese más remedio,
en cualquier parte, porque nuestro
Dios está de modo inefable en
nuestra alma en gracia. Te aconsejo,



sin embargo, que vayas al oratorio
siempre que puedas: y pongo
empeño en no llamarlo capilla, para
que resalte de modo más claro que
no es un sitio para estar, con
empaque de oficial ceremonia, sino
para levantar la mente en
recogimiento e intimidad al cielo,
con el convencimiento de que
Jesucristo nos ve, nos oye, nos espera
y nos preside desde el Tabernáculo,
donde está realmente presente
escondido en las especies
sacramentales.

Cada uno de vosotros, si quiere,
puede encontrar el propio cauce,
para este coloquio con Dios. No me
gusta hablar de métodos ni de
fórmulas, porque nunca he sido
amigo de encorsetar a nadie: he
procurado animar a todos a
acercarse al Señor, respetando a
cada alma tal como es, con sus
propias características. Pedidle que
meta sus designios en nuestra vida:



no sólo en la cabeza, sino en la
entraña del corazón y en toda
nuestra actividad externa. Os
aseguro que de este modo os
ahorraréis gran parte de los
disgustos y de las penas del egoísmo,
y os sentiréis con fuerza para
extender el bien a vuestro alrededor.
¡Cuántas contrariedades
desaparecen, cuando interiormente
nos colocamos bien próximos a ese
Dios nuestro, que nunca abandona!
Se renueva, con distintos matices, ese
amor de Jesús por los suyos, por los
enfermos, por los tullidos, que
pregunta: ¿qué te pasa? Me pasa... Y,
enseguida, luz o, al menos,
aceptación y paz.

Al invitarte a esas confidencias con el
Maestro me refiero especialmente a
tus dificultades personales, porque la
mayoría de los obstáculos para
nuestra felicidad nacen de una
soberbia más o menos oculta. Nos
juzgamos de un valor excepcional,



con cualidades extraordinarias; y,
cuando los demás no lo estiman así,
nos sentimos humillados. Es una
buena ocasión para acudir a la
oración y para rectificar, con la
certeza de que nunca es tarde para
cambiar la ruta. Pero es muy
conveniente iniciar ese cambio de
rumbo cuanto antes.

En la oración la soberbia, con la
ayuda de la gracia, puede
transformarse en humildad. Y brota
la verdadera alegría en el alma, aun
cuando notemos todavía el barro en
las alas, el lodo de la pobre miseria,
que se está secando. Después, con la
mortificación, caerá ese barro y
podremos volar muy alto, porque
nos será favorable el viento de la
misericordia de Dios.

Mirad que el Señor suspira por
conducirnos a pasos maravillosos,
divinos y humanos, que se traducen
en una abnegación feliz, de alegría



con dolor, de olvido de sí mismo. Si
alguno quiere venir en pos de mí,
niéguese a sí mismo. Un consejo que
hemos escuchado todos. Hemos de
decidirnos a seguirlo de verdad: que
el Señor pueda servirse de nosotros
para que, metidos en todas las
encrucijadas del mundo —estando
nosotros metidos en Dios—, seamos
sal, levadura, luz. Tú, en Dios, para
iluminar, para dar sabor, para
acrecentar, para fermentar.

Pero no me olvides que no creamos
nosotros esa luz: únicamente la
reflejamos. No somos nosotros los
que salvamos las almas,
empujándolas a obrar el bien: somos
tan sólo un instrumento, más o
menos digno, para los designios
salvadores de Dios. Si alguna vez
pensásemos que el bien que hacemos
es obra nuestra, volvería la soberbia,
aún más retorcida; la sal perdería el
sabor, la levadura se pudriría, la luz
se convertiría en tinieblas.



Un personaje más

Cuando, en estos treinta años de
sacerdocio, he insistido tenazmente
en la necesidad de la oración, en la
posibilidad de convertir la existencia
en un clamor incesante, algunas
personas me han preguntado: pero,
¿es posible conducirse siempre así?
Lo es. Esa unión con Nuestro Señor
no nos aparta del mundo, no nos
transforma en seres extraños, ajenos
al discurrir de los tiempos.

Si Dios nos ha creado, si nos ha
redimido, si nos ama hasta el punto
de entregar por nosotros a su Hijo
unigénito, si nos espera —¡cada día!
— como esperaba aquel padre de la
parábola a su hijo pródigo, ¿cómo no
va a desear que lo tratemos
amorosamente? Extraño sería no
hablar con Dios, apartarse de Él,
olvidarle, desenvolverse en
actividades ajenas a esos toques
ininterrumpidos de la gracia.



Además, querría que os fijarais en
que nadie escapa al mimetismo. Los
hombres, hasta inconscientemente,
se mueven en un continuo afán de
imitarse unos a otros. Y nosotros,
¿abandonaremos la invitación de
imitar a Jesús? Cada individuo se
esfuerza, poco a poco, por
identificarse con lo que le atrae, con
el modelo que ha escogido para su
propio talante. Según el ideal que
cada uno se forja, así resulta su modo
de proceder. Nuestro Maestro es
Cristo: el Hijo de Dios, la Segunda
Persona de la Trinidad Beatísima.
Imitando a Cristo, alcanzamos la
maravillosa posibilidad de participar
en esa corriente de amor, que es el
misterio del Dios Uno y Trino.

Si en ocasiones no os sentís con
fuerza para seguir las huellas de
Jesucristo, cambiad palabras de
amistad con los que le conocieron de
cerca mientras permaneció en esta
tierra nuestra. Con María, en primer



lugar, que lo trajo para nosotros. Con
los Apóstoles. Varios gentiles se
llegaron a Felipe, natural de Betsaida,
en Galilea, y le hicieron esta súplica:
deseamos ver a Jesús. Felipe fue y lo
dijo a Andrés, y Andrés y Felipe juntos
se lo dijeron a Jesús. ¿No es cierto que
esto nos anima? Aquellos extranjeros
no se atreven a presentarse al
Maestro, y buscan un buen
intercesor.

¿Piensas que tus pecados son
muchos, que el Señor no podrá oírte?
No es así, porque tiene entrañas de
misericordia. Si, a pesar de esta
maravillosa verdad, percibes tu
miseria, muéstrate como el
publicano: ¡Señor, aquí estoy, tú
verás! Y observad lo que nos cuenta
San Mateo, cuando a Jesús le ponen
delante a un paralítico. Aquel
enfermo no comenta nada: sólo está
allí, en la presencia de Dios. Y Cristo,
removido por esa contrición, por ese
dolor del que sabe que nada merece,



no tarda en reaccionar con su
misericordia habitual: ten confianza,
que perdonados te son tus pecados.

Yo te aconsejo que, en tu oración,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje más.
Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servirá para
recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazón enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te está
ocurriendo. Permanece atento,
porque quizá Él querrá indicarte
algo: y surgirán esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas
reconvenciones.

Para dar cauce a la oración,
acostumbro —quizá pueda ayudar
también a alguno de vosotros— a



materializar hasta lo más espiritual.
Nuestro Señor utilizaba ese
procedimiento. Le gustaba enseñar
con parábolas, sacadas del ambiente
que le rodeaba: del pastor y de las
ovejas, de la vid y de los sarmientos,
de barcas y de redes, de la semilla
que el sembrador arroja a voleo...

En nuestra alma ha caído la Palabra
de Dios. ¿Qué clase de tierra le
hemos preparado? ¿Abundan las
piedras? ¿Está colmada de espinos?
¿Es quizá un lugar demasiado pisado
por andares meramente humanos,
pequeños, sin brío? Señor, que mi
parcela sea tierra buena, fértil,
expuesta generosamente a la lluvia y
al sol; que arraigue tu siembra; que
produzca espigas granadas, trigo
bueno.

Yo soy la vid y vosotros los
sarmientos. Ha llegado septiembre y
están las cepas cargadas de vástagos
largos, delgados, flexibles y nudosos,



abarrotados de fruto, listo ya para la
vendimia. Mirad esos sarmientos
repletos, porque participan de la
savia del tronco: sólo así se han
podido convertir en pulpa dulce y
madura, que colmará de alegría la
vista y el corazón de la gente,
aquellos minúsculos brotes de unos
meses antes. En el suelo quedan
quizá unos palitroques sueltos,
medio enterrados. Eran sarmientos
también, pero secos, agostados. Son
el símbolo más gráfico de la
esterilidad. Porque sin Mí no podéis
hacer nada.

El tesoro. Imaginad el gozo inmenso
del afortunado que lo encuentra. Se
terminaron las estrecheces, las
angustias. Vende todo lo que posee y
compra aquel campo. Todo su
corazón late allí: donde esconde su
riqueza. Nuestro tesoro es Cristo; no
nos debe importar echar por la
borda todo lo que sea estorbo, para
poder seguirle. Y la barca, sin ese



lastre inútil, navegará derechamente
hasta el puerto seguro del Amor de
Dios.

Hay mil maneras de orar, os digo de
nuevo. Los hijos de Dios no necesitan
un método, cuadriculado y artificial,
para dirigirse a su Padre. El amor es
inventivo, industrioso; si amamos,
sabremos descubrir caminos
personales, íntimos, que nos lleven a
este diálogo continuo con el Señor.

Quiera Dios que, todo lo que hemos
contemplado hoy, no atraviese por
encima de nuestra alma como una
tormenta de verano: cuatro gotas,
luego el sol, y la sequía de nuevo.
Esta agua de Dios tiene que
remansarse, llegar a las raíces y dar
fruto de virtudes. Así irán
transcurriendo nuestros años —días
de trabajo y de oración—, en la
presencia del Padre. Si flaqueamos,
acudiremos al amor de Santa María,
Maestra de oración; y a San José,



Padre y Señor Nuestro, a quien
veneramos tanto, que es quien más
íntimamente ha tratado en este
mundo a la Madre de Dios y —
después de Santa María— a su Hijo
Divino. Y ellos presentarán nuestra
debilidad a Jesús, para que Él la
convierta en fortaleza.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/vida-de-
oracion/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/vida-de-oracion/
https://opusdei.org/es-ar/article/vida-de-oracion/
https://opusdei.org/es-ar/article/vida-de-oracion/

	Homilía de san Josemaría: «Vida de oración»
	Cómo hacer oración
	Oración, diálogo
	Oraciones vocales y oración mental
	Un personaje más


