
opusdei.org

Libro electrónico:
“El Papa Francisco
en Egipto”

Intervenciones del Papa
Francisco durante su visita a
Egipto (28 y 29 de abril), país al
que ha viajado para crear
puentes con el Islam.

29/04/2017

PDF ► Libro electrónico: "El Papa
Francisco en Egipto”

Mobi ► Libro electrónico: "El Papa
Francisco en Egipto”

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-egipto.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-egipto.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-egipto.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-egipto.mobi


ePub ► Libro electrónico: "El Papa
Francisco en Egipto”

*****

Texto del videomensaje del Papa
Francisco al pueblo de Egipto.

Viernes 28 de abril

Recibimiento oficial

Ceremonia de bienvenida en el
Palacio Presidencial de Heliópolis

Visita de cortesía al Presidente de la
República

Visita de cortesía al Gran Imán de Al-
Azhar

Discurso a los participantes en la
Conferencia Internacional sobre la
Paz

• Discurso del Gran Imán

• Discurso del Santo Padre

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-egipto.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-egipto.epub
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170425_videomessaggio-egitto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170425_videomessaggio-egitto.html


Encuentro con las autoridades

• Discurso del Presidente

• Discurso del Santo Padre

Visita de cortesía a S.S. el Papa
Tawadros II

• Discurso del Papa Tawadros II

• Discurso del Santo Padre

Sábado 29 de abril

Santa Misa

Almuerzo con los obispos egipcios y
el séquito papal

Encuentro de oración con el clero,
religiosos/as y seminaristas

Ceremonia de despedida



A los participantes en la
Conferencia Internacional para la
Paz

Al Salamò Alaikum!

Es para mí un gran regalo estar aquí,
en este lugar, y comenzar mi visita a
Egipto encontrándome con vosotros
en el ámbito de esta Conferencia
Internacional para la Paz. Agradezco
a mi hermano, al Gran Imán por
haberla proyectado y organizado, y
por su amabilidad al invitarme.
Quisiera compartir algunas
reflexiones, tomándolas de la
gloriosa historia de esta tierra, que a
lo largo de los siglos se ha
manifestado al mundo como tierra de
civilización y tierra de alianzas.

Tierra de civilización. Desde la
antigüedad, la civilización que surgió
en las orillas del Nilo ha sido
sinónimo de cultura. En Egipto ha
brillado la luz del conocimiento, que
ha hecho germinar un patrimonio



cultural de valor inestimable, hecho
de sabiduría e ingenio, de
adquisiciones matemáticas y
astronómicas, de admirables figuras
arquitectónicas y artísticas. La
búsqueda del conocimiento y la
importancia de la educación han sido
iniciativas que los antiguos
habitantes de esta tierra han llevado
a cabo produciendo un gran
progreso. Se trata de iniciativas
necesarias también para el futuro,
iniciativas de paz y por la paz,
porque no habrá paz sin una
adecuada educación de las jóvenes
generaciones. Y no habrá una
adecuada educación para los jóvenes
de hoy si la formación que se les
ofrece no es conforme a la
naturaleza del hombre, que es un ser
abierto y relacional.

La educación se convierte de hecho
en sabiduría de vida cuando
consigue que el hombre, en contacto
con Aquel que lo trasciende y con



cuanto lo rodea, saque lo mejor de sí
mismo, adquiriendo una identidad
no replegada sobre sí misma. La
sabiduría busca al otro, superando la
tentación de endurecerse y
encerrarse; abierta y en movimiento,
humilde y escudriñadora al mismo
tiempo, sabe valorizar el pasado y
hacerlo dialogar con el presente, sin
renunciar a una adecuada
hermenéutica. Esta sabiduría
favorece un futuro en el que no se
busca la prevalencia de la propia
parte, sino que se mira al otro como
parte integral de sí mismo; no deja,
en el presente, de identificar
oportunidades de encuentro y de
intercambio; del pasado, aprende
que del mal sólo viene el mal y de la
violencia sólo la violencia, en una
espiral que termina aislando. Esta
sabiduría, rechazando toda ansia de
injusticia, se centra en la dignidad
del hombre, valioso a los ojos de
Dios, y en una ética que sea digna del
hombre, rechazando el miedo al otro



y el temor de conocer a través de los
medios con los que el Creador lo ha
dotado[1].

Precisamente en el campo del
diálogo, especialmente interreligioso,
estamos llamados a caminar juntos
con la convicción de que el futuro de
todos depende también del
encuentro entre religiones y
culturas. En este sentido, el trabajo
del Comité mixto para el Diálogo
entre el Pontificio Consejo para el
Diálogo Interreligioso y el Comité de
Al-Azhar para el Diálogo representa
un ejemplo concreto y alentador. El
diálogo puede ser favorecido si se
conjugan bien tres indicaciones
fundamentales: el deber de la
identidad, la valentía de la alteridad y 
la sinceridad de las intenciones. El
deber de la identidad, porque no se
puede entablar un diálogo real sobre
la base de la ambigüedad o de
sacrificar el bien para complacer al
otro. La valentía de la alteridad,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn1


porque al que es diferente, cultural o
religiosamente, no se le ve ni se le
trata como a un enemigo, sino que se
le acoge como a un compañero de
ruta, con la genuina convicción de
que el bien de cada uno se encuentra
en el bien de todos. La sinceridad de
las intenciones, porque el diálogo, en
cuanto expresión auténtica de lo
humano, no es una estrategia para
lograr segundas intenciones, sino el
camino de la verdad, que merece ser
recorrido pacientemente para
transformar la competición en
cooperación.

Educar, para abrirse con respeto y
dialogar sinceramente con el otro,
reconociendo sus derechos y
libertades fundamentales,
especialmente la religiosa, es la
mejor manera de construir juntos el
futuro, de ser constructores
decivilización. Porque la única
alternativa a la barbarie del conflicto
es lacultura del encuentro, no hay



otra manera. Y con el fin de
contrarrestar realmente la barbarie
de quien instiga al odio e incita a la
violencia, es necesario acompañar y
ayudar a madurar a las nuevas
generaciones para que, ante la lógica
incendiaria del mal, respondan con
el paciente crecimiento del bien:
jóvenes que, como árboles plantados,
estén enraizados en el terreno de la
historia y, creciendo hacia lo Alto y
junto a los demás, transformen cada
día el aire contaminado de odio en
oxígeno de fraternidad.

En este desafío de civilización tan
urgente y emocionante, cristianos y
musulmanes, y todos los creyentes,
estamos llamados a ofrecer nuestra
aportación: «Vivimos bajo el sol de
un único Dios misericordioso. [...]
Así, en el verdadero sentido podemos
llamarnos, los unos a los otros,
hermanos y hermanas [...], porque
sin Dios la vida del hombre sería
como el cielo sin el sol»[2]. Salga

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn2


pues el sol de una renovada
hermandad en el nombre de Dios; y
de esta tierra, acariciada por el sol,
despunte el alba de una civilización
de la paz y del encuentro. Que san
Francisco de Asís, que hace ocho
siglos vino a Egipto y se encontró con
el Sultán Malik al Kamil, interceda
por esta intención.

Tierra de alianzas. Egipto no sólo ha
visto amanecer el sol de la sabiduría,
sino que su tierra ha sido también
iluminada por la luz multicolor de
las religiones. Aquí, a lo largo de los
siglos, las diferencias de religión han
constituido «una forma de
enriquecimiento mutuo del servicio a
la única comunidad nacional»[3].
Creencias religiosas diferentes se han
encontrado y culturas diversas se
han mezclado sin confundirse,
reconociendo la importancia de 
aliarse para el bien común. Alianzas
de este tipo son cada vez más
urgentes en la actualidad. Para

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn3


hablar de ello, me gustaría utilizar
como símbolo el «Monte de la
Alianza» que se yergue en esta tierra.
El Sinaí nos recuerda, en primer
lugar, que una verdadera alianza en
la tierra no puede prescindir del
Cielo, que la humanidad no puede
pretender encontrar la paz
excluyendo a Dios de su horizonte, ni
tampoco puede tratar de subir la
montaña para apoderarse de Dios (cf.
Ex 19,12).

Se trata de un mensaje muy actual,
frente a esa peligrosa paradoja que
persiste en nuestros días, según la
cual por un lado se tiende a reducir
la religión a la esfera privada, sin
reconocerla como una dimensión
constitutiva del ser humano y de la
sociedad y, por el otro, se confunden
la esfera religiosa y la política sin
distinguirlas adecuadamente. Existe
el riesgo de que la religión acabe
siendo absorbida por la gestión de
los asuntos temporales y se deje



seducir por el atractivo de los
poderes mundanos que en realidad
sólo quieren instrumentalizarla. En
un mundo en el que se han
globalizado muchos instrumentos
técnicos útiles, pero también la
indiferencia y la negligencia, y que
corre a una velocidad frenética,
difícil de sostener, se percibe la
nostalgia de las grandes cuestiones
sobre el sentido de la vida, que las
religiones saben promover y que
suscitan la evocación de los propios
orígenes: la vocación del hombre,
que no ha sido creado para
consumirse en la precariedad de los
asuntos terrenales sino para
encaminarse hacia el Absoluto al que
tiende. Por estas razones, sobre todo
hoy, la religión no es un problema
sino parte de la solución: contra la
tentación de acomodarse en una vida
sin relieve, donde todo comienza y
termina en esta tierra, nos recuerda
que es necesario elevar el ánimo



hacia lo Alto para aprender a
construir la ciudad de los hombres.

En este sentido, volviendo con la
mente al Monte Sinaí, quisiera
referirme a los mandamientos que se
promulgaron allí antes de ser
escritos en la piedra[4]. En el corazón
de las «diez palabras» resuena,
dirigido a los hombres y a los
pueblos de todos los tiempos, el
mandato «no matarás» (Ex 20,13).
Dios, que ama la vida, no deja de
amar al hombre y por ello lo insta a
contrastar el camino de la violencia
como requisito previo fundamental
de toda alianza en la tierra. Siempre,
pero sobre todo ahora, todas las
religiones están llamadas a poner en
práctica este imperativo, ya que
mientras sentimos la urgente
necesidad de lo Absoluto, es
indispensable excluir cualquier
absolutización que justifique
cualquier forma de violencia. La

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn4


violencia, de hecho, es la negación de
toda auténtica religiosidad.

Como líderes religiosos estamos
llamados a desenmascarar la
violencia que se disfraza de supuesta
sacralidad, apoyándose en la
absolutización de los egoísmos antes
que en una verdadera apertura al
Absoluto. Estamos obligados a
denunciar las violaciones que
atentan contra la dignidad humana y
contra los derechos humanos, a
poner al descubierto los intentos de
justificar todas las formas de odio en
nombre de las religiones y a
condenarlos como una falsificación
idolátrica de Dios: su nombre es
santo, él es el Dios de la paz, Dios 
salam[5]. Por tanto, sólo la paz es
santa y ninguna violencia puede ser
perpetrada en nombre de Dios
porque profanaría su nombre.

Juntos, desde esta tierra de
encuentro entre el cielo y la tierra, de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn5


alianzas entre los pueblos y entre los
creyentes, repetimos un «no» alto y
claro a toda forma de violencia, de
venganza y de odio cometidos en
nombre de la religión o en nombre
de Dios. Juntos afirmamos la
incompatibilidad entre la fe y la
violencia, entre creer y odiar. Juntos
declaramos el carácter sagrado de
toda vida humana frente a cualquier
forma de violencia física, social,
educativa o psicológica. La fe que no
nace de un corazón sincero y de un
amor auténtico a Dios misericordioso
es una forma de pertenencia
convencional o social que no libera
al hombre, sino que lo aplasta.
Digamos juntos: Cuanto más se crece
en la fe en Dios, más se crece en el
amor al prójimo.

Sin embargo, la religión no sólo está
llamada a desenmascarar el mal sino
que lleva en sí misma la vocación a
promover la paz, probablemente hoy
más que nunca[6]. Sin caer en

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn6


sincretismos conciliadores[7],
nuestra tarea es la de rezar los unos
por los otros, pidiendo a Dios el don
de la paz, encontrarnos, dialogar y
promover la armonía con un espíritu
de cooperación y amistad. Nosotros,
omo cristianos —y yo soy cristiano—
«no podemos invocar a Dios, Padre
de todos los hombres, si nos negamos
a conducirnos fraternalmente con
algunos hombres, creados a imagen
de Dios»[8]. Hermanos de todos. Más
aún, reconocemos que inmersos en
una lucha constante contra el mal,
que amenaza al mundo para que «no
sea ya ámbito de una auténtica
fraternidad», «a los que creen en la
caridad divina les da la certeza de
que abrir a todos los hombres los
caminos del amor y esforzarse por
instaurar la fraternidad universal no
son cosas inútiles»[9]. Por el
contrario, son esenciales: En
realidad, no sirve de mucho levantar
la voz y correr a rearmarse para
protegerse: hoy se necesitan

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn7
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftn9


constructores de paz, no de armas;
hoy se necesitan constructores de
paz, no provocadores de conflictos;
bomberos y no incendiarios;
predicadores de reconciliación y no
vendedores de destrucción.

Asistimos perplejos al hecho de que,
mientras por un lado nos alejamos de
la realidad de los pueblos, en nombre
de objetivos que no tienen en cuenta
a nadie, por el otro, como reacción,
surgen populismos demagógicos que
ciertamente no ayudan a consolidar
la paz y la estabilidad. Ninguna
incitación a la violencia garantizará
la paz, y cualquier acción unilateral
que no ponga en marcha procesos
constructivos y compartidos, en
realidad, sólo beneficia a los
partidarios del radicalismo y de la
violencia.

Para prevenir los conflictos y
construir la paz es esencial trabajar
para eliminar las situaciones de



pobreza y de explotación, donde los
extremismos arraigan fácilmente, así
como evitar que el flujo de dinero y
armas llegue a los que fomentan la
violencia. Para ir más a la raíz, es
necesario detener la proliferación de
armas que, si se siguen produciendo
y comercializando, tarde o temprano
llegarán a utilizarse. Sólo sacando a
la luz las turbias maniobras que
alimentan el cáncer de la guerra se
pueden prevenir sus causas reales. A
este compromiso urgente y grave
están obligados los responsables de
las naciones, de las instituciones y de
la información, así como también
nosotros responsables de cultura,
llamados por Dios, por la historia y
por el futuro a poner en marcha —
cada uno en su propio campo—
procesos de paz, sin sustraerse a la
tarea de establecer bases para una
alianza entre pueblos y estados.
Espero que, con la ayuda de Dios,
esta tierra noble y querida de Egipto
pueda responder aún a su vocación



de civilización y de alianza,
contribuyendo a promover procesos
de paz para este amado pueblo y
para toda la región de Oriente Medio.

Al Salamò Alaikum!

[1] «Por otra parte, una ética de
fraternidad y de coexistencia pacífica
entre las personas y entre los
pueblos no puede basarse sobre la
lógica del miedo, de la violencia y de
la cerrazón, sino sobre la
responsabilidad, el respeto y el
diálogo sincero»: Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2017. La
no violencia: un estilo de una política
para la paz, 5.

[2] Juan Pablo II, Discurso a las
autoridades musulmanas, Kaduna–
Nigeria (14 febrero 1982).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref2


[3] Id., Discurso durante la ceremonia
de bienvenida, El Cairo (24 febrero
2000).

[4] «Fueron escritos en el corazón del
hombre como ley moral universal,
válida en todo tiempo y en todo
lugar». Estos ofrecen la «base
auténtica para la vida de las
personas, de las sociedades y de las
naciones. Hoy, como siempre,son el
único futuro de la familia humana.
Salvan al hombre de la fuerza
destructora del egoísmo, del odio y
de la mentira. Señalan todos los
falsos dioses que lo esclavizan: el
amor a sí mismo que excluye a Dios,
el afán de poder y placer que altera
el orden de la justicia y degrada
nuestra dignidad humana y la de
nuestro prójimo»: Id., Homilía en la
celebración de la Palabra en el Monte
Sinaí, Monasterio de Santa Catalina
(26 febrero 2000).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000224_egypt-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000224_egypt-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html


[5] Cf. Discurso en la Mezquita
Central de Koudoukou, Bangui-
República Centroafricana (30
noviembre 2015).

[6] «Probablemente más que nunca
en la historia ha sido puesto en
evidencia ante todos el vínculo
intrínseco que existe entre una
actitud religiosa auténtica y el gran
bien de la paz» (Juan Pablo II, 
Discurso a los Representantes de las
Iglesias y de Comunidades eclesiales
cristianas y de las religiones
mundiales, Asís (27 octubre 1986).

[7] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
251.

[8] Conc. Ecum. Vat. II, Declaración 
Nostra aetate, 5.

[9] Id., Const. past. Gaudium et spes,
37-38.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151130_repubblica-centrafricana-musulmani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151130_repubblica-centrafricana-musulmani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_interreligioso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


Encuentro con las autoridades

Señor Presidente,

Gran Imán di Al-Azhar,

Distinguidos Miembros del Gobierno
y del Parlamento,

Ilustres Embajadores y miembros del
Cuerpo Diplomático,

Señoras y señores:

Al Salamò Alaikum!

Le agradezco, Señor Presidente, sus
cordiales palabras de bienvenida y la
invitación que gentilmente me hizo
para visitar su querido País.
Conservo vivo el recuerdo de su
visita a Roma, en noviembre de 2014,
y también del encuentro fraterno con
Su Santidad Papa Tawadros II, en
2013, así como la del año pasado con
el Gran Imán de la Universidad Al-
Azhar, Dr. Ahmad Al-Tayyib.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130510_tawadros.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130510_tawadros.html


Me es grato encontrarme en Egipto,
tierra de antiquísima y noble
civilización, cuyas huellas podemos
admirar todavía hoy y que, en su
majestuosidad, parecen querer
desafiar al tiempo. Esta tierra
representa mucho para la historia de
la humanidad y para la Tradición de
la Iglesia, no sólo por su prestigioso
pasado histórico —de los faraones,
copto y musulmán—, sino también
porque muchos Patriarcas vivieron
en Egipto o lo recorrieron. En efecto,
la Sagrada Escritura lo menciona así
muchas veces. En esta tierra, Dios se
hizo sentir, «reveló su nombre a
Moisés»[1], y sobre el monte Sinaí dio
a su pueblo y a la humanidad los
Mandamientos divinos. En tierra
egipcia, encontró refugio y
hospitalidad la Sagrada Familia:
Jesús, María y José.

La hospitalidad, ofrecida con
generosidad hace más de dos mil
años, permanece en la memoria

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn1


colectiva de la humanidad y es
fuente de abundantes bendiciones
que aún se siguen derramando.
Egipto es una tierra que, en cierto
modo, percibimos como nuestra.
Como decís: «Misr um al dugna /
Egipto es la madre del universo».
También hoy encuentran aquí
acogida millones de refugiados que
proceden de diferentes países, como
Sudán, Eritrea, Siria e Irak,
refugiados a los que se busca
integrar con encomiable tesón en la
sociedad egipcia.

Egipto, a causa de su historia y de su
concreta posición geográfica, ocupa
un rol insustituible en Oriente Medio
y en el contexto de los países que
buscan soluciones a esos problemas
difíciles y complejos, que han de ser
afrontados ahora para evitar que
deriven en una violencia aún más
grave. Me refiero a la violencia ciega
e inhumana causada por diferentes
factores: el deseo obtuso de poder, el



comercio de armas, los graves
problemas sociales y el extremismo
religioso que utiliza el Santo Nombre
de Dios para cometer inauditas
masacres e injusticias.

Este destino y esta tarea de Egipto
constituyen también el motivo que
ha animado al pueblo a pedir un
Egipto donde no falte a nadie el pan,
la libertad y la justicia social.
Ciertamente este objetivo se hará
una realidad si todos juntos tienen la
voluntad de transformar las palabras
en acciones, las valiosas aspiraciones
en compromiso, las leyes escritas en
leyes aplicadas, valorizando la
genialidad innata de este pueblo.

Egipto tiene una tarea particular:
reforzar y consolidar también la paz
regional, a pesar de que haya sido
herido en su propio suelo por una
violencia ciega. Dicha violencia hace
sufrir injustamente a muchas
familias —algunas de ellas aquí



presentes— que lloran por sus hijos e
hijas.

Pienso de modo particular en todas
las personas que, en los últimos años,
han entregado la vida para proteger
su patria: los jóvenes, los miembros
de las fuerzas armadas y de la
policía, los ciudadanos coptos y todos
los desconocidos, caídos a causa de
las distintas acciones terroristas.
Pienso también en las matanzas y en
las amenazas que han provocado un
éxodo de cristianos desde el Sinaí
septentrional. Manifiesto mi gratitud
a las Autoridades civiles y religiosas,
y a todos los que han acogido y
asistido a estas personas que tanto
sufren. Pienso además en los que
han sido golpeados por los atentados
en las iglesias Coptas, tanto en
diciembre pasado como más
recientemente en Tanta y en
Alejandría. A sus familias y a todo
Egipto dirijo mi sentido pésame y mi



oración al Señor para que los heridos
se restablezcan con rapidez.

Señor Presidente, ilustres señoras y
señores:

No puedo dejar de reconocer la
importancia de los esfuerzos
realizados para llevar a cabo
numerosos proyectos nacionales,
como también por las muchas
iniciativas realizadas en favor de la
paz en el País y fuera del mismo, con
vistas a ese ansiado desarrollo, en
paz y prosperidad, que el pueblo
anhela y merece.

El desarrollo, la prosperidad y la paz
son bienes irrenunciables por los que
vale la pena cualquier sacrificio. Son
también metas que requieren trabajo
serio, compromiso seguro,
metodología adecuada y, sobre todo,
respeto incondicionado a los
derechos inalienables del hombre,
como la igualdad entre todos los
ciudadanos, la libertad religiosa y de



expresión, sin distinción alguna[2].
Objetivos que exigen prestar una
atención especial al rol de la mujer,
de los jóvenes, de los más pobres y de
los enfermos. En realidad, el
verdadero desarrollo se mide por la
solicitud hacia el hombre —corazón
de todo desarrollo—, a su educación,
a su salud y a su dignidad; de hecho,
la grandeza de cualquier nación se
revela en el cuidado con que atiende
a los más débiles de la sociedad: las
mujeres, los niños, los ancianos, los
enfermos, los discapacitados, las
minorías, para que nadie, ni ningún
grupo social, quede excluido o
marginado.

Ante un escenario mundial delicado
y complejo, que hace pensar a lo que
he llamado una «guerra mundial por
partes», cabe afirmar que no se
puede construir la civilización sin
rechazar toda clase de ideología del
mal, de la violencia, así como
cualquier interpretación extremista

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn2


que pretenda anular al otro y
eliminar las diferencias
manipulando y profanando el Santo
Nombre de Dios. Usted, Señor
Presidente, que ha hablado de esto
con claridad muchas veces y en
distintas ocasiones, merece ser
escuchado y valorado.

Todos tenemos el deber de enseñar a
las nuevas generaciones que Dios, el
Creador del cielo y de la tierra, no
necesita ser protegido por los
hombres, sino que es él quien
protege a los hombres; él no quiere
nunca la muerte de sus hijos, sino
que vivan y sean felices; él no puede
ni pide ni justifica la violencia, sino
que la rechaza y la desaprueba[3]. El
verdadero Dios llama al amor sin
condiciones, al perdón gratuito, a la
misericordia, al respeto absoluto a
cada vida, a la fraternidad entre sus
hijos, creyentes y no creyentes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn3


Tenemos el deber de afirmar juntos
que la historia no perdona a los que
proclaman la justicia y en cambio
practican la injusticia; no perdona a
los que hablan de igualdad y
desechan a los diferentes. Tenemos
el deber de quitar la máscara a los
vendedores de ilusiones sobre el más
allá, que predican el odio para robar
a los sencillos su vida y su derecho a
vivir con dignidad, transformándolos
en leña para el fuego y privándolos
de la capacidad de elegir con libertad
y de creer con responsabilidad.
Señor Presidente, hace algunos
minutos, usted me ha dicho que Dios
es el Dios de la libertad, y esto es
verdad. Tenemos el deber de
desmontar las ideas homicidas y las
ideologías extremistas, afirmando la
incompatibilidad entre la verdadera
fe y la violencia, entre Dios y los
actos de muerte.

En cambio, la historia honra a los
constructores de paz, que luchan con



valentía y sin violencia por un
mundo mejor: «Dichosos los
constructores de paz porque se
llamarán hijos de Dios» (Mt 5,9).

Egipto, que en tiempos de José salvó
a otros pueblos del hambre (cf. Gn
41,57), está llamado también hoy a
salvar a esta querida región del
hambre de amor y de fraternidad;
está llamado a condenar y a derrotar
todo tipo de violencia y de
terrorismo; está llamado a sembrar
la semilla de la paz en todos los
corazones hambrientos de
convivencia pacífica, de trabajo
digno, de educación humana. Egipto,
que al mismo tiempo construye la
paz y combate el terrorismo, está
llamado a testimoniar que «AL DIN
LILLAH WA AL WATÀN LILGIAMIA’/ 
La fe es para Dios, la Patria es para
todos», como dice el lema de la
Revolución del 23 de julio de 1952,
demostrando que se puede creer y
vivir en armonía con los demás,



compartiendo con ellos los valores
humanos fundamentales y
respetando la libertad y la fe de
todos[4]. El rol especial de Egipto es
necesario para afirmar que esta
región, cuna de tres grandes
religiones, puede —es más— debe
salir de la larga noche de
tribulaciones para volver a irradiar
los supremos valores de la justicia y
de la fraternidad, que son el
fundamento sólido y la vía
obligatoria para la paz[5]. De las
naciones que son grandes es justo
esperar mucho.

Este año se celebra el 70 aniversario
de las relaciones diplomáticas entre
la Santa Sede y la República Árabe de
Egipto, que es uno de los primeros
países árabes que estableció dichas
relaciones diplomáticas. Estas
siempre se han caracterizado por la
amistad, estima y colaboración
recíproca. Deseo que esta visita
ayude a consolidarlas y reforzarlas.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn5


La paz es un don de Dios pero es
también trabajo del hombre. Es un
bien que hay que construir y
proteger, respetando el principio que
afirma: la fuerza de la ley y no la ley
de la fuerza[6]. Paz para este amado
País. Paz para toda esta región, de
manera particular para Palestina e
Israel, para Siria, Libia, Yemen, Irak,
Sudán del Sur; paz para todos los
hombres de buena voluntad.

Señor Presidente, señoras y señores:

Deseo hacer llegar un afectuoso
saludo y un paternal abrazo a todos
los ciudadanos egipcios, que están
presentes simbólicamente aqui, en
este lugar. Saludo además a los hijos
y a los hermanos cristianos que
viven en este País: a los coptos
ortodoxos, los griegos bizantinos, los
armenios ortodoxos, los protestantes
y los católicos. San Marcos, el
evangelizador de esta tierra, os
proteja y os ayude a construir y a

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn6


alcanzar la unidad, tan anhelada por
Nuestro Señor (cf. Jn 17,20-23).
Vuestra presencia en esta Patria no
es ni nueva ni casual, sino secular y
unida a la historia de Egipto. Sois
parte integral de este País y habéis
desarrollado a lo largo de los siglos
una especie de relación única, una
particular simbiosis, que puede
considerarse como un ejemplo para
las demás naciones. Habéis
demostrado, y lo seguís haciendo,
que se puede vivir juntos, en el
respeto recíproco y en la
confrontación leal, descubriendo en
la diferencia una fuente de riqueza y
jamás una razón para el
enfrentamiento[7].

Gracias por la cálida bienvenida.
Pido a Dios Todopoderoso y Uno para
que derrame Su Bendición divina
sobre todos los ciudadanos egipcios.
Que conceda a Egipto la paz y la
prosperidad, el progreso y la justicia,
y que bendiga a todos sus hijos.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftn7


«Bendito mi pueblo, Egipto», dice el
Señor en el libro de Isaías (19,25).

Shukran wa tahìah misr!

[1] Juan Pablo II, Discurso en la
ceremonia de bienvenida (24 febrero
2000).

[2] Cf. Declaración universal de los
derechos del hombre. Constitución
Egipcia 2014, cap. III.

[3] «El Señor [...] odia al que ama la
violencia» (Sal 11,5).

[4] Cf.Constitución Egipcia 2014, art.
5.

[5] Cf. Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2014, 4.

[6] Cf. Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2017, 1.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000224_egypt-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000224_egypt-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html


[7] Cf. Benedicto XVI, Exhort. ap.
postsin. Ecclesia in Medio Oriente, 24
y 25.

Visita de cortesía a S.S. el Papa
Tawadros II

(Discurso del Santo Padre.
Declaración Final. Oración
ecuménica)

Discurso del Santo Padre

El Señor ha resucitado,
verdaderamente ha resucitado. [Al
Massih kam, bilhakika kam!]

Santidad, querido Hermano:

Hace poco que ha concluido la gran 
Solemnidad de la Pascua, centro de
la vida cristiana, que este año hemos
tenido la gracia de celebrar en el
mismo día. Así hemos proclamado al

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-autorita.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/4/16/messa-pasqua.html


unísono el anuncio de la
Resurrección, viviendo de nuevo, en
un cierto sentido, la experiencia de
los primeros discípulos, que en ese
día «se llenaron de alegría al ver al
Señor» (Jn 20,20). Esta alegría
pascual se ha incrementado hoy por
el don que se nos ha concedido de
adorar juntos al Resucitado en la
oración y de darnos nuevamente, en
su nombre, el beso santo y el abrazo
de paz. Esto me llena de alegría:
llegando aquí como peregrino, estaba
seguro de recibir la bendición de un
Hermano que me esperaba. Era
grande el deseo de encontrarnos otra
vez: mantengo muy vivo el recuerdo
de la visita que Vuestra Santidad
realizó a Roma, poco después de mi
elección, el 10 de mayo de 2013, una
fecha que se ha convertido
felizmente en la oportunidad para
celebrar cada año la Jornada de
Amistad copto-católica.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130510_tawadros.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130510_tawadros.html


Con la alegría de continuar
fraternalmente nuestro camino
ecuménico, deseo recordar ante todo
ese momento crucial que supuso en
las relaciones entre la sede de Pedro
y la de Marcos la Declaración Común,
firmada por nuestros Predecesores
hace más de cuarenta años, el 10 de
mayo de 1973. En ese día, después de
«siglos de una historia complicada»,
en los que «se han manifestado
diferencias teológicas, fomentadas y
acentuadas por factores de carácter
no teológico» y por una creciente
desconfianza en las relaciones, con la
ayuda de Dios hemos llegado a
reconocer juntos que Cristo es «Dios
perfecto en su Divinidad y hombre
perfecto en su
humanidad» (Declaración Común
firmada por el Santo Padre Pablo VI y
por Su Santidad Amba Shenouda III,
10 mayo 1973). Pero no menos
importantes y actuales son las
palabras que la precedían
inmediatamente, con las que hemos



reconocido a «Nuestro Señor y Dios y
Salvador y Rey de todos nosotros,
Jesucristo». Con estas expresiones la
sede de Marcos y la de Pedro han
proclamado la señoría de Jesús:
juntos hemos confesado que
pertenecemos a Jesús y que él es 
nuestro todo.

Aún más, hemos comprendido que,
siendo suyos, no podemos seguir
pensando en ir adelante cada uno
por su camino, porque
traicionaríamos su voluntad: que los
suyos sean «todos […] uno […] para
que el mundo crea» (Jn 17,21).
Delante del Señor, que quiere que
seamos «perfectos en la unidad» (v.
23) no es posible escondernos más
detrás de los pretextos de
divergencias interpretativas ni
tampoco detrás de siglos de historia y
de tradiciones que nos han
convertido en extraños. Como dijo
aquí Su Santidad Juan Pablo II: «A
este respecto no hay tiempo que

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


perder. Nuestra comunión en el
único Señor Jesucristo, en el único
Espíritu Santo y en el único
bautismo, ya representa una realidad
profunda y fundamental» (Discurso
durante el encuentro ecuménico, 25
febrero 2000). En este sentido, no
sólo existe un ecumenismo realizado
con gestos, palabras y esfuerzo, sino
también una comunión ya efectiva,
que crece cada día en la relación viva
con el Señor Jesús, se fundamenta en
la fe profesada y se basa realmente
en nuestro Bautismo, en el ser
«criaturas nuevas» en él (cf. 2 Co
5,17): en definitiva, «un solo Señor,
una sola fe, un solo bautismo» (Ef
4,5). De aquí tenemos que comenzar
siempre, para apresurar el día tan
esperado en el que estaremos en
comunión plena y visible junto al
altar del Señor.

En este camino apasionante, que —
como la vida— no es siempre fácil ni
lineal, pero que el Señor nos exhorta

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000225_egypt-ecum.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000225_egypt-ecum.html


a seguir recorriendo, no estamos
solos. Nos acompaña una multitud de
Santos y Mártires que, ya
plenamente unidos, nos animan a
que seamos aquí en la tierra una
imagen viviente de la «Jerusalén
celeste» (Ga 4,26). Entre ellos, seguro
que los que hoy se alegran de
manera especial de nuestro
encuentro son los santos Pedro y
Marcos. Es grande el vínculo que los
une. Basta pensar en el hecho de que
san Marcos puso en el centro de su
Evangelio la profesión de fe de
Pedro: «Tu eres el Cristo». Fue la
respuesta a la pregunta, siempre
actual, de Jesús: «Y vosotros, ¿quién
decís que soy?» (Mc 8,29). También
hoy hay mucha gente que no sabe
dar una respuesta a esta pregunta;
faltan incluso personas que la
propongan y sobre todo quien
ofrezca como respuesta la alegría de
conocer a Jesús, la misma alegría con
la que tenemos la gracia de
confesarlo juntos.



Estamos llamados a testimoniarlo
juntos, a llevar al mundo nuestra fe,
sobre todo, como es propio de la fe:
viviéndola, porque la presencia de
Jesús se transmite con la vida y habla
el lenguaje del amor gratuito y
concreto. Coptos ortodoxos y
Católicos podemos hablar cada vez
más esta lengua común de la caridad:
antes de comenzar un proyecto para
hacer el bien, sería hermoso
preguntarnos si podemos hacerlo
con nuestros hermanos y hermanas
que comparten la fe en Jesús. Así,
edificando la comunión con el
testimonio vivido en lo concreto de la
vida cotidiana, el Espíritu no dejará
de abrir caminos providenciales e
inimaginables de unidad.

Con este espíritu apostólico
constructivo, Vuestra Santidad sigue
brindando una atención genuina y
fraterna a la Iglesia copta católica:
una cercanía que agradezco tanto y
que se ha concretado en la creación



del Consejo Nacional de las Iglesias
Cristianas, para que los creyentes en
Jesús puedan actuar siempre más
unidos, en beneficio de toda la
sociedad egipcia. Además, he
apreciado mucho la generosa
hospitalidad con la que acogió el XIII
Encuentro de la Comisión mixta
internacional para el diálogo
teológico entre la Iglesia Católica y las
Iglesias Ortodoxas Orientales, que
tuvo lugar aquí el año pasado
siguiendo vuestra invitación. Es un
bonito signo que el encuentro
siguiente se haya celebrado en Roma,
como queriendo señalar una
continuidad particular entre la sede
de Marcos y la de Pedro.

En la Sagrada Escritura, Pedro
corresponde en cierto modo al afecto
de Marcos llamándolo «mi hijo» (1 P
5,13). Pero los vínculos fraternos del
Evangelista y su actividad apostólica
se extienden también a san Pablo el
cual, antes de morir mártir en Roma,



habla de lo útil que es Marcos para el
ministerio (cf. 2 Tm 4,11) y lo
menciona varias veces (cf. Flm 24; 
Col 4, 10). Caridad fraterna y 
comunión de misión: estos son los
mensajes que la Palabra divina y
nuestros orígenes nos transmiten.
Son las semillas evangélicas que con
alegría seguimos cultivando y juntos,
con la ayuda de Dios, procuramos
que crezcan (cf. 1 Co 3,6-7).

Nuestro camino ecuménico crece de
manera misteriosa y sin duda actual,
gracias a un verdadero y propio 
ecumenismo de la sangre. San Juan
escribe que Jesús vino «con agua y
sangre» (1 Jn 5,6); quien cree en él,
«vence al mundo» (1 Jn 5,5). Con
agua y sangre: viviendo una vida
nueva en nuestro mismo Bautismo,
una vida de amor, siempre y por
todos, también a costa de derramar
la sangre. Cuántos mártires en esta
tierra, desde los primeros siglos del
Cristianismo, han vivido la fe de



manera heroica y hasta el final,
prefiriendo derramar su sangre
antes que renegar del Señor y ceder
a las lisonjas del mal o a la tentación
de responder al mal con el mal. Así lo
testimonia el venerable Martirologio
de la Iglesia Copta. Aun
recientemente, por desgracia, la
sangre inocente de fieles indefensos
ha sido derramada cruelmente: su
sangre inocente nos une. Querido
Hermano, igual que la Jerusalén
celeste es una, así también nuestro
martirologio es uno, y vuestros
sufrimientos son también nuestros
sufrimientos. Fortalecidos por
vuestro testimonio, esforcémonos en
oponernos a la violencia predicando
y sembrando el bien, haciendo crecer
la concordia y manteniendo la
unidad, rezando para que los
muchos sacrificios abran el camino a
un futuro de comunión plena entre
nosotros y de paz para todos.



La maravillosa historia de santidad
de esta tierra no se debe sólo al
sacrificio de los mártires. Apenas
terminadas las antiguas
persecuciones, surgió una nueva
forma de vida que, ofrecida al Señor,
nada retenía para sí: en el desierto
inició el monaquismo. Así, a los
grandes signos que Dios obró en el
pasado en Egipto y en el Mar Rojo (cf.
Sal 106,21-22), siguió el prodigio de
una vida nueva, que hizo florecer de
santidad el desierto. Con veneración
por este patrimonio común, he
venido como peregrino a esta tierra,
donde el Señor mismo ama venir:
aquí, glorioso, bajó al monte Sinaí (cf.
Ex 24,16); aquí, humilde, encontró
refugio cuando era niño (cf. Mt 2,14).

Santidad, querido Hermano: que el
mismo Señor nos conceda hoy seguir
caminando juntos, como peregrinos
de comunión y anunciadores de paz.
Que en este camino nos lleve de la
mano Aquella que acompañó aquí a



Jesús y que la gran tradición
teológica egipcia ha aclamado desde
la antigüedad como Theotokos,
Madre de Dios. En este título se unen
admirablemente la humanidad y la
divinidad, porque, en la Madre, Dios
se hizo hombre para siempre. Que la
Virgen Santa, que siempre nos
conduce a Jesús, sinfonía perfecta de
lo divino con lo humano, siga
trayendo un poco de Cielo a nuestra
tierra.

*****

Declaración Final de Su Santidad
Francisco y Su Santidad Tawadros
II

1. Nosotros, Francisco, Obispo de
Roma y Papa de la Iglesia Católica, y
Tawadros II, Papa de Alejandría y
Patriarca de la Sede de San Marcos,
damos gracias a Dios en el Espíritu
Santo porque nos ha concedido la
gozosa oportunidad de encontrarnos
una vez más para intercambiar



nuestro abrazo fraternal y unirnos
de nuevo en una misma oración.
Damos gloria al Todopoderoso por
los vínculos de fraternidad y amistad
que unen la Sede de San Pedro y la
Sede de San Marcos. El privilegio de
estar juntos aquí en Egipto es una
señal de que nuestra relación es cada
año más sólida, y de que seguimos
creciendo en cercanía, fe y amor en
Cristo nuestro Señor. Damos gracias
a Dios por este amado Egipto, «patria
que vive dentro de nosotros», como
solía decir Su Santidad el Papa
Shenouda III, «el pueblo bendecido
por Dios» (cf. Is 19,25), con su antigua
civilización faraónica, su herencia
griega y romana, su tradición copta y
su presencia islámica. Egipto es el
lugar donde la Sagrada Familia
encontró refugio, tierra de mártires y
santos.

2. Nuestro profundo vínculo de
amistad y fraternidad tiene su origen
en la plena comunión que existía



entre nuestras Iglesias en los
primeros siglos y que se fue
expresando de muchas maneras a
través de los primeros Concilios
Ecuménicos, remontándose al
Concilio de Nicea en el año 325 y a la
contribución del valeroso Padre de la
Iglesia san Atanasio, que se ganó el
título de «Defensor de la Fe». Nuestra
comunión se manifestaba a través de
la oración y de prácticas litúrgicas
similares, de la veneración de los
mismos mártires y santos, y a través
del crecimiento y difusión del
monaquismo, siguiendo el ejemplo
del gran san Antonio, conocido como
el Padre de todos los monjes.

Esta experiencia común de
comunión antes de la separación
reviste un significado especial para
nuestros esfuerzos actuales,
encaminados a restaurar la plena
comunión. La mayor parte de las
relaciones que existieron en los
primeros siglos entre la Iglesia



Católica y la Iglesia Copta Ortodoxa
han continuado hasta nuestros días,
a pesar de las divisiones, y han sido
recientemente revitalizadas.
Suponen un desafío para que
intensifiquemos nuestros esfuerzos
comunes y perseveremos en la
búsqueda de la unidad visible en la
diversidad, bajo la guía del Espíritu
Santo.

3. Recordamos con gratitud el
histórico encuentro que tuvo lugar
hace cuarenta y cuatro años entre
nuestros predecesores, el Papa Pablo
VI y el Papa Shenouda III, en un
abrazo de paz y fraternidad, después
de muchos siglos, cuando nuestros
mutuos vínculos de amor no fueron
capaces de expresarse a causa de la
distancia que había surgido entre
nosotros. La Declaración Común que
firmaron el 10 de mayo de 1973
representó un hito en el camino del
ecumenismo y sirvió como punto de
partida para la Comisión para el



Diálogo Teológico entre nuestras
Iglesias, que ha dado muchos frutos y
ha abierto el camino para un diálogo
más amplio entre la Iglesia Católica y
la entera familia de las Iglesias
Ortodoxas Orientales. En esa
Declaración, nuestras Iglesias
reconocieron que, de acuerdo con la
tradición apostólica, profesan «una
misma fe en un solo Dios Uno y
Trino» y «la divinidad del Unigénito
Hijo Encarnado de Dios... Dios
perfecto con respecto a su divinidad,
y perfecto hombre con respecto a su
humanidad». También se reconoció
que «la vida divina nos es dada y
alimentada a través de los siete
sacramentos» y que «veneramos a la
Virgen María, Madre de la Luz
Verdadera», la «Theotokos».

4. Con profunda gratitud recordamos
nuestro encuentro fraterno en Roma,
el 10 de mayo de 2013, y el
establecimiento del 10 de mayo como
el día en el que cada año



profundizamos la amistad y la
fraternidad entre nuestras Iglesias.
Este renovado espíritu de cercanía
nos ha permitido discernir una vez
más que el vínculo que nos mantiene
unidos lo recibimos de nuestro único
Señor el día de nuestro Bautismo.
Porque es a través del Bautismo que
nos convertimos en miembros del
único Cuerpo de Cristo que es la
Iglesia (cf.1Co 12,13). Esta herencia
común es la base de nuestra
peregrinación hacia la plena
comunión, a medida que crecemos
en el amor y la reconciliación.

5. Somos conscientes de que en esta
peregrinación aún nos queda mucho
camino por recorrer, sin embargo,
no podemos ignorar lo mucho que ya
hemos avanzado. Recordamos, en
particular, el encuentro entre el Papa
Shenouda III y san Juan Pablo II que,
durante el Gran Jubileo del año 2000,
vino a Egipto como peregrino.
Estamos decididos a seguir sus pasos,



movidos por el amor a Cristo, Buen
Pastor, con la profunda convicción
de que caminando juntos crecemos
en la unidad. Que sepamos encontrar
nuestra fuerza en Dios, fuente
perfecta de comunión y amor.

6. Este amor encuentra su expresión
más profunda en la oración común.
Cuando los cristianos oran juntos, se
dan cuenta de que lo que los une es
mucho más de lo que los divide.
Nuestro anhelo de unidad se inspira
en la oración de Cristo «que todos
sean uno» (Jn 17,21). Profundicemos
nuestras raíces comunes en la única
fe apostólica, rezando juntos y
buscando traducciones comunes de
la Oración del Señor y también una
fecha común para la celebración de
la Pascua.

7. Mientras caminamos hacia el día
bendito en que finalmente podamos
reunirnos en torno a la misma mesa
Eucarística, podemos cooperar en



muchas áreas y demostrar de
manera tangible lo mucho que ya nos
une. Podemos dar juntos un
testimonio de los valores
fundamentales como la santidad y la
dignidad de la vida humana, la
santidad del matrimonio y de la
familia, y el respeto por toda la
creación, que Dios nos ha confiado.
Frente a muchos desafíos actuales
como la secularización y la
globalización de la indiferencia,
estamos llamados a ofrecer una
respuesta común cimentada en los
valores del Evangelio y en los tesoros
de nuestras respectivas tradiciones.
A este respecto, nos sentimos
animados a profundizar en el estudio
de los Padres Orientales y Latinos, y
a promover un fecundo intercambio
en la vida pastoral, principalmente
en la catequesis y en el mutuo
enriquecimiento espiritual entre
comunidades monásticas y
religiosas.



8. Nuestro testimonio cristiano
compartido es una señal, llena de
gracia, de reconciliación y esperanza
para la sociedad egipcia y sus
instituciones, una semilla plantada
para que produzca frutos de justicia
y de paz. Puesto que creemos que
todos los seres humanos son creados
a imagen de Dios, nos afanamos para
que la tranquilidad y la concordia
sean una realidad de la coexistencia
pacífica entre cristianos y
musulmanes, dando así testimonio
de lo mucho que Dios desea la
unidad y armonía de toda la familia
humana y la igual dignidad de todo
ser humano. Compartimos también
la misma preocupación por el
bienestar y el futuro de Egipto. Todos
los miembros de la sociedad tienen el
derecho y el deber de participar
plenamente en la vida de la nación,
pudiendo disfrutar de una
ciudadanía plena y equitativa, y
colaborar en la construcción de su
país. La libertad religiosa, incluida la



libertad de conciencia, arraigada en
la dignidad de la persona, es la
piedra angular de todas las demás
libertades. Es un derecho sagrado e
inalienable.

9. Intensifiquemos nuestra incesante
oración por todos los cristianos de
Egipto y de todo el mundo y,
especialmente, por los de Oriente
Medio. Las trágicas experiencias y la
sangre derramada por nuestros
fieles, que han sido perseguidos y
asesinados por la única razón de ser
cristianos, nos recuerdan aún más
que el ecumenismo del martirio es el
que nos une y nos anima en el
camino hacia la paz y la
reconciliación. Porque como escribe
san Pablo: «Si un miembro sufre,
todos sufren con él» (1Co 12, 26).

10. El misterio de Jesús, que murió y
resucitó por amor, está en el corazón
de nuestro camino hacia la plena
unidad. Una vez más, los mártires



son quienes nos guían. En la Iglesia
primitiva, la sangre de los mártires
fue semilla de nuevos cristianos. Así
también en nuestros días, la sangre
de tantos mártires será semilla de
unidad entre todos los discípulos de
Cristo, signo e instrumento de
comunión y paz para el mundo.

11. En obediencia a la acción del
Espíritu Santo que santifica a la
Iglesia, la custodia a lo largo de los
siglos y la conduce hacia la unidad
plena, aquella unidad por la que oró
Jesucristo:

Hoy, nosotros, Papa Francisco y Papa
Tawadros II, para complacer al
corazón del Señor Jesús, así como
también al de nuestros hijos e hijas
en la fe, declaramos mutuamente
que, con una misma mente y un
mismo corazón, procuraremos
sinceramente no repetir el bautismo
a ninguna persona que haya sido
bautizada en algunas de nuestras



Iglesias y quiera unirse a la otra. Esto
lo confesamos en obediencia a las
Sagradas Escrituras y a la fe de los
tres Concilios Ecuménicos reunidos
en Nicea, Constantinopla y Éfeso.

Pedimos a Dios nuestro Padre que
nos guíe, con los tiempos y los
medios que el Espíritu Santo elija, a
la plena unidad en el Cuerpo místico
de Cristo.

12. Sigamos pues las enseñanzas y el
ejemplo del apóstol Pablo, que
escribe: «[Esforzaos] en mantener la
unidad del Espíritu con el vínculo de
la paz. Un solo cuerpo y un solo
Espíritu, como una sola es la
esperanza de la vocación a la que
habéis sido convocados. Un Señor,
una fe, un bautismo. Un Dios, Padre
de todos, que está sobre todos, actúa
por medio de todos y está en
todos» (Ef 4, 3-6).

*****



Oración ecuménica

Señor Jesús, te pido que nos
bendigas. Que bendigas a mi
hermano el Papa Tawadros II. Que
bendigas a todos mis hermanos
Obispos que estamos aquí. Que
bendigas a todos mis hermanos
cristianos, y que nos lleves por el
camino de la caridad y del trabajar
juntos hacia la mesa de la Eucaristía.
Amén.

Santa Misa (29 de abril)

Al Salamò Alaikum / La paz sea con
vosotros.

Hoy, III domingo de Pascua, el
Evangelio nos habla del camino que
hicieron los dos discípulos de Emaús
tras salir de Jerusalén. Un Evangelio
que se puede resumir en tres
palabras: muerte, resurrección y vida.



Muerte: los dos discípulos regresan a
sus quehaceres cotidianos, llenos de
desilusión y desesperación. El
Maestro ha muerto y por tanto es
inútil esperar. Estaban
desorientados, confundidos y
desilusionados. Su camino es un
volver atrás; es alejarse de la
dolorosa experiencia del Crucificado.
La crisis de la Cruz, más bien el
«escándalo» y la «necedad» de la
Cruz (cf. 1 Co 1,18; 2,2), ha terminado
por sepultar toda esperanza. Aquel
sobre el que habían construido su
existencia ha muerto y, derrotado, se
ha llevado consigo a la tumba todas
sus aspiraciones.

No podían creer que el Maestro y el
Salvador que había resucitado a los
muertos y curado a los enfermos
pudiera terminar clavado en la cruz
de la vergüenza. No podían
comprender por qué Dios
Omnipotente no lo salvó de una
muerte tan infame. La cruz de Cristo



era la cruz de sus ideas sobre Dios; la
muerte de Cristo era la muerte de
todo lo que ellos pensaban que era
Dios. De hecho, los muertos en el
sepulcro de la estrechez de su
entendimiento.

Cuantas veces el hombre se auto
paraliza, negándose a superar su
idea de Dios, de un dios creado a
imagen y semejanza del hombre;
cuantas veces se desespera,
negándose a creer que la
omnipotencia de Dios no es la
omnipotencia de la fuerza o de la
autoridad, sino solamente la
omnipotencia del amor, del perdón y
de la vida.

Los discípulos reconocieron a Jesús
«al partir el pan», en la Eucarística.
Si nosotros no quitamos el velo que
oscurece nuestros ojos, si no
rompemos la dureza de nuestro
corazón y de nuestros prejuicios



nunca podremos reconocer el rostro
de Dios.

Resurrección: en la oscuridad de la
noche más negra, en la
desesperación más angustiosa, Jesús
se acerca a los dos discípulos y los
acompaña en su camino para que
descubran que él es «el camino, la
verdad y la vida» (Jn 14,6). Jesús
trasforma su desesperación en vida,
porque cuando se desvanece la
esperanza humana comienza a
brillar la divina: «Lo que es
imposible para los hombres es
posible para Dios» (Lc 18,27; cf. 1,37).
Cuando el hombre toca fondo en su
experiencia de fracaso y de
incapacidad, cuando se despoja de la
ilusión de ser el mejor, de ser
autosuficiente, de ser el centro del
mundo, Dios le tiende la mano para
transformar su noche en amanecer,
su aflicción en alegría, su muerte en
resurrección, su camino de regreso
en retorno a Jerusalén, es decir en



retorno a la vida y a la victoria de la
Cruz (cf. Hb 11,34).

Los dos discípulos, de hecho, luego
de haber encontrado al Resucitado,
regresan llenos de alegría, confianza
y entusiasmo, listos para dar
testimonio. El Resucitado los ha
hecho resurgir de la tumba de su
incredulidad y aflicción.
Encontrando al Crucificado-
Resucitado han hallado la
explicación y el cumplimiento de las
Escrituras, de la Ley y de los Profetas;
han encontrado el sentido de la
aparente derrota de la Cruz.

Quien no pasa a través de la
experiencia de la cruz, hasta llegar a
la Verdad de la resurrección, se
condena a sí mismo a la
desesperación. De hecho, no
podemos encontrar a Dios sin
crucificar primero nuestra pobre
concepción de un dios que sólo



refleja nuestro modo de comprender
la omnipotencia y el poder.

Vida: el encuentro con Jesús
resucitado ha transformado la vida
de los dos discípulos, porque el
encuentro con el Resucitado
transforma la vida entera y hace
fecunda cualquier esterilidad (cf.
Benedicto XVI, Audiencia General, 11
abril 2007). En efecto, la
Resurrección no es una fe que nace
de la Iglesia, sino que es la Iglesia la
que nace de la fe en la Resurrección.
Dice san Pablo: «Si Cristo no ha
resucitado, vana es nuestra
predicación y vana también vuestra
fe» (1 Co 15,14).

El Resucitado desaparece de su vista,
para enseñarnos que no podemos
retener a Jesús en su visibilidad
histórica: «Bienaventurados los que
crean sin haber visto» (Jn 20,29 y cf.
20,17). La Iglesia debe saber y creer
que él está vivo en ella y que la



vivifica con la Eucaristía, con la
Escritura y con los Sacramentos. Los
discípulos de Emaús comprendieron
esto y regresaron a Jerusalén para
compartir con los otros su
experiencia. «Hemos visto al Señor
[…]. Sí, en verdad ha resucitado» (cf. 
Lc 24,32).

La experiencia de los discípulos de
Emaús nos enseña que de nada sirve
llenar de gente los lugares de culto si
nuestros corazones están vacíos del
temor de Dios y de su presencia; de
nada sirve rezar si nuestra oración
que se dirige a Dios no se transforma
en amor hacia el hermano; de nada
sirve tanta religiosidad si no está
animada al menos por igual fe y
caridad; de nada sirve cuidar las
apariencias, porque Dios mira el
alma y el corazón (cf. 1 S 16,7) y
detesta la hipocresía (cf. Lc 11,37-54; 
Hch 5,3-4)[1]. Para Dios, es mejor no
creer que ser un falso creyente, un
hipócrita.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170429_omelia-viaggioapostolico-egitto.html#_ftn1


La verdadera fe es la que nos hace
más caritativos, más misericordiosos,
más honestos y más humanos; es la
que anima los corazones para
llevarlos a amar a todos
gratuitamente, sin distinción y sin
preferencias, es la que nos hace ver
al otro no como a un enemigo para
derrotar, sino como a un hermano
para amar, servir y ayudar; es la que
nos lleva a difundir, a defender y a
vivir la cultura del encuentro, del
diálogo, del respeto y de la
fraternidad; nos da la valentía de
perdonar a quien nos ha ofendido, de
ayudar a quien ha caído; a vestir al
desnudo; a dar de comer al que tiene
hambre, a visitar al encarcelado; a
ayudar a los huérfanos; a dar de
beber al sediento; a socorrer a los
ancianos y a los necesitados (cf. Mt
25,31-45). La verdadera fe es la que
nos lleva a proteger los derechos de
los demás, con la misma fuerza y con
el mismo entusiasmo con el que
defendemos los nuestros. En



realidad, cuanto más se crece en la fe
y más se conoce, más se crece en la
humildad y en la conciencia de ser
pequeño.

Queridos hermanos y hermanas:

A Dios sólo le agrada la fe profesada
con la vida, porque el único
extremismo que se permite a los
creyentes es el de la caridad.
Cualquier otro extremismo no viene
de Dios y no le agrada.

Ahora, como los discípulos de Emaús,
regresad a vuestra Jerusalén, es
decir, a vuestra vida cotidiana, a
vuestras familias, a vuestro trabajo y
a vuestra patria llenos de alegría, de
valentía y de fe. No tengáis miedo a
abrir vuestro corazón a la luz del
Resucitado y dejad que él transforme
vuestras incertidumbres en fuerza
positiva para vosotros y para los
demás. No tengáis miedo a amar a
todos, amigos y enemigos, porque el



amor es la fuerza y el tesoro del
creyente.

La Virgen María y la Sagrada Familia,
que vivieron en esta bendita tierra,
iluminen nuestros corazones y os
bendigan a vosotros y al amado
Egipto que, en los albores del
cristianismo, acogió la
evangelización de san Marcos y ha
dado a lo largo de la historia
numerosos mártires y una gran
multitud de santos y santas.

Al Massih Kam / Bilhakika kam! –
Cristo ha Resucitado. /
Verdaderamente ha Resucitado.

[1]Dice san Efrén: «Quitad la máscara
que cubre al hipócrita y vosotros no
veréis más que podredumbre» ( 
Serm.). «Ay de los que habéis perdido
la esperanza», afirma el Eclesiástico
(2,14 Vulg.).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170429_omelia-viaggioapostolico-egitto.html#_ftnref1


Encuentro de oración con el clero,
religiosos/as y seminaristas

Beatitudes,

queridos hermanos y hermanas:

Al Salamò Alaikum! (La paz esté con
vosotros).

«Este es el día en que actuó el Señor:
sea nuestra alegría y nuestro gozo.
Cristo ha vencido para siempre la
muerte. Gocemos y alegrémonos en
él».

Me siento muy feliz de estar con
vosotros en este lugar donde se
forman los sacerdotes, y que
simboliza el corazón de la Iglesia
Católica en Egipto. Con alegría saludo
en vosotros, sacerdotes, consagrados
y consagradas de la pequeña grey
católica de Egipto, a la «levadura»
que Dios prepara para esta bendita



Tierra, para que, junto con nuestros
hermanos ortodoxos, crezca en ella
su Reino (cf. Mt 13,13).

Deseo, en primer lugar, daros las
gracias por vuestro testimonio y por
todo el bien que hacéis cada día,
trabajando en medio de numerosos
retos y, a menudo, con pocos
consuelos. Deseo también animaros.
No tengáis miedo al peso de cada día,
al peso de las circunstancias difíciles
por las que algunos de vosotros
tenéis que atravesar. Nosotros
veneramos la Santa Cruz, que es
signo e instrumento de nuestra
salvación. Quien huye de la Cruz,
escapa de la resurrección. «No temas,
pequeño rebaño, porque vuestro
Padre ha tenido a bien daros el
reino» (Lc 12,32).

Se trata, por tanto, de creer, de dar
testimonio de la verdad, de sembrar
y cultivar sin esperar ver la cosecha.
De hecho, nosotros cosechamos los



frutos que han sembrado muchos
otros hermanos, consagrados y no
consagrados, que han trabajado
generosamente en la viña del Señor.
Vuestra historia está llena de ellos.

En medio de tantos motivos para
desanimarse, de numerosos profetas
de destrucción y de condena, de
tantas voces negativas y
desesperadas, sed una fuerza
positiva, sed la luz y la sal de esta
sociedad, la locomotora que empuja
el tren hacia adelante, llevándolo
hacia la meta, sed sembradores de
esperanza, constructores de puentes
y artífices de diálogo y de concordia.

Todo esto será posible si la persona
consagrada no cede a las tentaciones
que encuentra cada día en su
camino. Me gustaría destacar
algunas significativas. Vosotros
conocéis estas tentaciones, porque ya
los primeros monjes de Egipto las
describieron muy bien.



1- La tentación de dejarse
arrastrar y no guiar. El Buen Pastor
tiene el deber de guiar a su grey (cf. 
Jn 10,3-4), de conducirla hacia verdes
prados y a las fuentes de agua (cf. Sal
23). No puede dejarse arrastrar por
la desilusión y el pesimismo: «Pero,
¿qué puedo hacer yo?». Está siempre
lleno de iniciativas y creatividad,
como una fuente que sigue brotando
incluso cuando está seca. Sabe dar
siempre una caricia de consuelo, aun
cuando su corazón está roto. Saber
ser padre cuando los hijos lo tratan
con gratitud, pero sobre todo cuando
no son agradecidos (cf. Lc 15,11-32).
Nuestra fidelidad al Señor no puede
depender nunca de la gratitud
humana: «Tu Padre, que ve en lo
secreto, te recompensará» (Mt
6,4.6.18).

2- La tentación de quejarse
continuamente. Es fácil culpar
siempre a los demás: por las
carencias de los superiores, las



condiciones eclesiásticas o sociales,
por las pocas posibilidades. Sin
embargo, el consagrado es aquel que
con la unción del Espíritu Santo
transforma cada obstáculo en una
oportunidad, y no cada dificultad en
una excusa. Quien anda siempre
quejándose en realidad no quiere
trabajar. Por eso el Señor,
dirigiéndose a los pastores, dice:
«fortaleced las manos débiles,
robusteced las rodillas
vacilantes» (Hb 12,12; cf. Is 35,3).

3- La tentación de la murmuración
y de la envidia. Y esta es fea. El
peligro es grave cuando el
consagrado, en lugar de ayudar a los
pequeños a crecer y de regocijarse
con el éxito de sus hermanos y
hermanas, se deja dominar por la
envidia y se convierte en uno que
hiere a los demás con la
murmuración. Cuando, en lugar de
esforzarse en crecer, se pone a
destruir a los que están creciendo, y



cuando en lugar de seguir los buenos
ejemplos, los juzga y les quita su
valor. La envidia es un cáncer que
destruye en poco tiempo cualquier
organismo: «Un reino dividido
internamente no puede subsistir; una
familia dividida no puede
subsistir» (Mc 3,24-25). De hecho
―no lo olvidéis―, «por envidia del
diablo entró la muerte en el
mundo» (Sb 2,24). Y la murmuración
es el instrumento y el arma.

4- La tentación de compararse con
los demás. La riqueza se encuentra
en la diversidad y en la unicidad de
cada uno de nosotros. Compararnos
con los que están mejor nos lleva con
frecuencia a caer en el
resentimiento, compararnos con los
que están peor, nos lleva, a menudo,
a caer en la soberbia y en la pereza.
Quien tiende siempre a compararse
con los demás termina paralizado.
Aprendamos de los santos Pedro y
Pablo a vivir la diversidad de



caracteres, carismas y opiniones en
la escucha y docilidad al Espíritu
Santo.

5- La tentación del «faraonismo»
―¡estamos en Egipto!―, es decir, de
endurecer el corazón y cerrarlo al
Señor y a los demás. Es la tentación
de sentirse por encima de los demás
y de someterlos por vanagloria, de
tener la presunción de dejarse servir
en lugar de servir. Es una tentación
común que aparece desde el
comienzo entre los discípulos, los
cuales —dice el Evangelio— «por el
camino habían discutido quién era el
más importante» (Mc 9,34). El
antídoto a este veneno es: «Quien
quiera ser el primero, que sea el
último de todos y el servidor de
todos» (Mc 9,35).

6- La tentación del individualismo.
Como dice el conocido dicho egipcio:
«Después de mí, el diluvio». Es la
tentación de los egoístas que por el



camino pierden la meta y, en vez de
pensar en los demás, piensan sólo en
sí mismos, sin experimentar ningún
tipo de vergüenza, más bien al
contrario, se justifican. La Iglesia es
la comunidad de los fieles, el cuerpo
de Cristo, donde la salvación de un
miembro está vinculada a la santidad
de todos (cf. 1Co 12,12-27; Lumen
gentium, 7). El individualista es, en
cambio, motivo de escándalo y de
conflicto.

7- La tentación del caminar sin
rumbo y sin meta. El consagrado
pierde su identidad y acaba por no
ser «ni carne ni pescado». Vive con el
corazón dividido entre Dios y la
mundanidad. Olvida su primer amor
(cf. Ap 2,4). En realidad, el
consagrado, si no tiene una clara y
sólida identidad, camina sin rumbo y,
en lugar de guiar a los demás, los
dispersa. Vuestra identidad como
hijos de la Iglesia es la de ser coptos
—es decir, arraigados en vuestras

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


nobles y antiguas raíces— y ser
católicos —es decir, parte de la
Iglesia una y universal—: como un
árbol que cuanto más enraizado está
en la tierra, más alto crece hacia el
cielo.

Queridos consagrados, hacer frente a
estas tentaciones no es fácil, pero es
posible si estamos injertados en
Jesús: «Permaneced en mí, y yo en
vosotros. Como el sarmiento no
puede dar fruto por sí, si no
permanece en la vid, así tampoco
vosotros, si no permanecéis en
mí» (Jn 15,4). Cuanto más enraizados
estemos en Cristo, más vivos y
fecundos seremos. Así el consagrado
conservará la maravilla, la pasión del
primer encuentro, la atracción y la
gratitud en su vida con Dios y en su
misión. La calidad de nuestra
consagración depende de cómo sea
nuestra vida espiritual.



Egipto ha contribuido a enriquecer a
la Iglesia con el inestimable tesoro de
la vida monástica. Os exhorto, por
tanto, a sacar provecho del ejemplo
de san Pablo el eremita, de san
Antonio Abad, de los santos Padres
del desierto y de los numerosos
monjes que con su vida y ejemplo
han abierto las puertas del cielo a
muchos hermanos y hermanas; de
este modo, también vosotros seréis
sal y luz, es decir, motivo de
salvación para vosotros mismos y
para todos los demás, creyentes y no
creyentes y, especialmente, para los
últimos, los necesitados, los
abandonados y los descartados.

Que la Sagrada Familia os proteja y
os bendiga a todos, a vuestro País y a
todos sus habitantes. Desde el fondo
de mi corazón deseo a cada uno de
vosotros lo mejor, y a través de
vosotros saludo a los fieles que Dios
ha confiado a vuestro cuidado. Que
el Señor os conceda los frutos de su



Espíritu Santo: «Amor, alegría, paz,
paciencia, afabilidad, bondad,
lealtad, modestia, dominio de sí» (Ga
5,22-23).

Os tendré siempre presentes en mi
corazón y en mis oraciones. Ánimo y
adelante, guiados por el Espíritu
Santo. «Este es el día en que actúo el
Señor, sea nuestra alegría». Y por
favor, no olvidéis de rezar por mí.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/viaje-del-papa-
francisco-a-egipto/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/viaje-del-papa-francisco-a-egipto/
https://opusdei.org/es-ar/article/viaje-del-papa-francisco-a-egipto/
https://opusdei.org/es-ar/article/viaje-del-papa-francisco-a-egipto/

	Libro electrónico: “El Papa Francisco en Egipto”

