
opusdei.org

Tema 7. La libertad
humana

La Iglesia considera que la
libertad es signo eminente de la
imagen divina en el hombre. La
participación de los hombres en
la bienaventuranza divina es
un bien tan grande y tan
deseado por el Amor divino,
que Dios ha querido correr el
riesgo de la libertad humana.
En sentido moral, la libertad no
es tanto una propiedad natural
de la persona cuanto una
conquista, fruto de la
educación, de las virtudes
morales poseídas y de la gracia
de Dios.



01/10/2022

Sumario

1. Dios creó al hombre libre

2. Las dimensiones de la libertad
humana

3. La esencia de la libertad

4. La libertad desde el punto de vista
histórico-salvífico

5. La libertad y el bien moral

6. El respeto de la libertad

- Bibliografía básica

1. Dios creó al hombre libre



La Sagrada Escritura nos dice que
Dios creó al hombre como un ser
libre. «Él fue quien al principio hizo
al hombre, y le dejó en manos de su
propio albedrío. Si tú quieres,
guardarás los mandamientos, para
permanecer fiel a su beneplácito. Él
te ha puesto delante fuego y agua, a
donde quieras puedes llevar tu
mano. Ante los hombres está la vida
y la muerte, lo que prefiera cada
cual, se le dará»[1].

La Iglesia considera que la libertad
«es signo eminente de la imagen
divina en el hombre»[2]. Y a la vez nos
enseña por qué y para qué se nos dio
la libertad: «Dios ha querido dejar al
hombre en manos de su propia
decisión para que así busque
espontáneamente a su Creador y,
adhiriéndose libremente a éste,
alcance la plena y bienaventurada
perfección»[3]. Creando al hombre a
su imagen y semejanza, Dios pone
por obra su designio de crear seres



que sean capaces de participar de su
misma vida divina y de entrar en
comunión con Él.

Para que los hombres puedan
adherirse libremente a Dios, como
dice la constitución Gaudium et spes,
es necesario que los hombres sean
libres, es decir, capaces de conocer y
de afirmar autónomamente el bien.
Esto comporta en el hombre, que es
un ser finito y falible, la triste
posibilidad de hacer mal uso de la
libertad que Dios le ha dado,
negando el bien y afirmando el mal.
Pero si no fuese verdaderamente
libre, el hombre no podría participar
en la felicidad divina, que consiste en
conocer y amar el Sumo Bien que es
Dios mismo. Los astros siguen con
toda exactitud las leyes que Dios les
ha dado, pero no pueden conocer y
amar, y por ello no pueden participar
de la felicidad de Dios. Como escribe
san Josemaría, «sólo nosotros, los
hombres -no hablo aquí de los



ángeles- nos unimos al Creador por
el ejercicio de nuestra libertad»[4]. La
participación de los hombres en la
bienaventuranza divina es un bien
tan grande y tan deseado por el
Amor divino, que Dios ha querido
correr el riesgo de la libertad
humana.

Para entender mejor todo esto,
consideraremos a continuación los
diversos sentidos en que se habla de
libertad, la esencia de la libertad y
después la libertad vista desde el
punto de vista de la historia de la
salvación.

2. Las dimensiones de la libertad
humana

La libertad humana tiene varias
dimensiones. La libertad de coacción
es la que goza la persona que puede
realizar externamente lo que ha
decidido hacer, sin imposición o
impedimentos de agentes externos.
Generalmente se entiende de este



modo la libertad en el ámbito del
derecho y de la política: así se habla
de libertad de expresión, de libertad
de reunión, etc., para significar que
nadie puede impedir legítimamente
a una persona expresar su
pensamiento o reunirse con quien
desee, siempre dentro de los límites
establecidos por las leyes. Carecen de
esta libertad, por ejemplo, los presos
y los prisioneros de guerra.

La libertad de elección o libertad
psicológica significa la ausencia de
necesidad interna para elegir una
cosa u otra; no se refiere ya a la
posibilidad de hacer, sino a la de 
decidir autónomamente, sin estar
sujeto a un determinismo interior, es
decir, sin que una fuerza interna
diferente de la voluntad lleve a elegir
necesariamente una cosa impidiendo
elegir las otras posibles alternativas.
La libertad psicológica es capacidad
de autodeterminación. Ciertas
enfermedades mentales agudas,



algunas drogas o un estado de mucha
agitación (ante un incendio, por
ejemplo) pueden privar total o
parcialmente de la libertad
psicológica.

La libertad moral es la libertad de
que goza la persona que no está
esclavizada por las malas pasiones,
por los vicios o por el pecado.
Entendida en este sentido, la libertad
no es tanto una propiedad natural de
la persona cuanto una conquista,
fruto de la educación, de las virtudes
morales poseídas y de la gracia de
Dios. La Sagrada Escritura y el
Magisterio de la Iglesia hablan con
frecuencia de la libertad en este
sentido, al decir que Cristo nos hace
libres.

3. La esencia de la libertad

En las tres dimensiones que se
acaban de explicar la libertad
aparece como negación de algo. La
libertad niega la existencia de



impedimentos exteriores para obrar,
de condicionamientos interiores para
elegir, y de obstáculos morales para
ejercerla rectamente. La ausencia de
estos impedimentos,
condicionamientos y obstáculos es
un requisito para que el hombre sea
libre, pero no manifiesta la esencia
positiva de la libertad. Dios es libre, y
su libertad no puede ser la negación
de condicionamientos exteriores ni
interiores que ni tiene ni puede
tener. La libertad ha de consistir en
algo diferente de la mera ausencia de
condicionamientos determinantes.

En efecto, la esencia de la libertad (lo
que ha de darse necesariamente para
que haya libertad) y su acto propio es
la autónoma adhesión al bien, es
decir, el amor del bien, que es el acto
por excelencia de la libertad.
Libertad y amor están unidos: no hay
amor verdadero que no sea libre, ni
verdadera libertad que no se ejercite
como amor hacia algo o hacia



alguien. La libertad de Dios, la de
Cristo y la de los hombres se expresa
como reconocimiento y amor del
bien en cuanto tal, por la sola razón
de que es bueno.

La autónoma adhesión al bien,
mucho más que la posibilidad de
elegir entre varias alternativas,
expresa la esencia de la libertad.
Para una buena madre no amar a su
hijo no se presenta como una
alternativa posible, pero no por eso
el amor a su hijo deja de ser una
elección libre. Tampoco el sacrificio
que ese amor puede comportar
disminuye su libertad. Así lo expresa
san Josemaría: «Mirad, cuando una
madre se sacrifica por amor a sus
hijos, ha elegido; y, según la medida
de ese amor, así se manifestará su
libertad. Si ese amor es grande, la
libertad aparecerá fecunda, y el bien
de los hijos proviene de esa bendita
libertad, que supone entrega, y



proviene de esa bendita entrega, que
es precisamente libertad»[5].

El sacrificio y la entrega a lo que se
ama son expresión de la libertad,
porque son sacrificio y entrega que
nacen del amor, y el amor no puede
no ser libre. En la oración en el
huerto de los olivos, costó mucho a
Cristo cargar con los pecados
humanos y afrontar su Pasión
redentora, pero Cristo entregó
libremente su vida: «Por eso me ama
el Padre, porque doy mi vida para
tomarla de nuevo. Nadie me la quita,
sino que yo la doy libremente»[6].
Además, en nosotros la inclinación al
mal debida al pecado original puede
hacer más costosa la libre adhesión
al bien. Como decía san Josemaría,
«la oposición entre libertad y entrega
es señal inequívoca de que el amor
está vacilante, pues en él reside la
libertad»[7]. Si no hubiese una
autónoma adhesión al bien que
requiere sacrificio, si no se amase



verdaderamente el bien que
comporta sacrificio, entonces sí
habría oposición entre la libertad y
la entrega que ese bien comporta.
«Querría grabarlo a fuego en cada
uno: la libertad y la entrega no se
contradicen; se sostienen
mutuamente. La libertad sólo puede
entregarse por amor; otra clase de
desprendimiento no la concibo. No es
un juego de palabras, más o menos
acertado. En la entrega voluntaria,
en cada instante de esa dedicación, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios»[8].

4. La libertad desde el punto de
vista histórico-salvífico

La Sagrada Escritura considera la
libertad humana desde la
perspectiva de la historia de la
salvación. A causa de la primera
caída, la libertad que el hombre



había recibido de Dios quedó
sometida a la esclavitud del pecado,
aunque no se corrompió por
completo[9]. San Pablo afirma
claramente, sobre todo en la Carta a
los Romanos, que el pecado que se
introdujo en el mundo a raíz del
pecado de Adán es más fuerte que la
inteligencia y la voluntad humanas, e
incluso que la ley de Moisés, que
enseñaba lo que hay que hacer pero
no daba la fuerza para hacerlo
siempre. Cada uno de los pecados
humanos son un acto libre, de lo
contrario no serían pecados, pero la
fuerza del pecado se manifiesta en
que de hecho, y considerando las
cosas en conjunto, los hombres, sin la
gracia de Cristo, no conseguirán
evitar el pecado siempre, porque
tienen oscurecida la inteligencia y
debilitada la voluntad. Por su Cruz
gloriosa, anunciada y preparada por
la economía del Antiguo Testamento,
«Cristo obtuvo la salvación para
todos los hombres. Los rescató del



pecado que los tenía sometidos a
esclavitud»[10]. Con la gracia de Cristo
los hombres pueden evitar el pecado,
como se ve no solo en la vida de los
santos canonizados, sino en la de
tantos cristianos que viven en gracia
y evitan los pecados graves e incluso
casi siempre los veniales deliberados.
Colaborando con la gracia que Dios
da por medio de Cristo el hombre
puede gozar de la plena libertad en
sentido moral: «para ser libres nos
liberó Cristo»[11].

La posibilidad de que el hombre
pecara no hizo que Dios renunciase a
crearlo libre. La necesidad que tiene
el hombre de ser libre para ser feliz
hace que Dios se tome en serio la
libertad humana y las consecuencias
que nuestros actos libres tienen en el
tiempo[12]. El modo en el que se ha
llevado a cabo la redención mediante
la sangre de Cristo[13], confirma el
valor y el respeto de Dios a la
libertad humana. Nuestra libertad es



verdadera libertad, su ejercicio tiene
un gran valor, positivo o negativo, y
comporta una responsabilidad.

5. La libertad y el bien moral

Como se ha dicho, la libertad está
dirigida al bien moral de modo que
su posesión hace feliz al hombre.
Para ayudar a reconocer y adherirse
a ese bien, el hombre tiene a su
disposición la ley moral, que es la
capacidad de discernir lo bueno y lo
malo de la realidad según los planes
de Dios, que siempre son buenos. Las
demás leyes humanas también
conducen al bien cuando están en
armonía con la ley moral.

De todos modos, a veces, algunos
consideran que la ley ya determina
su libertad, como si la libertad
empezase donde acaba la ley y
viceversa.

La realidad es que el
comportamiento libre lo regula cada



persona según el conocimiento que
tiene del bien y del mal: libremente
realiza lo que conoce como bueno y
libremente evita lo que ve como
malo. La ley moral es como una luz
para facilitar la elección de lo bueno
y evitar lo malo.

Por esto, lo que se opone a la ley
moral es el pecado, no la libertad. La
ley ciertamente indica que es
necesario corregir los deseos de
realizar acciones pecaminosas que
una persona puede experimentar: los
deseos de venganza, de violencia, de
robar, etc., pero esa indicación moral
no se opone a la libertad, que mira
siempre a la afirmación libre de lo
bueno por parte de las personas, ni
supone tampoco una coacción de la
libertad, que siempre conserva la
triste posibilidad de pecar. «Obrar
mal no es una liberación, sino una
esclavitud [...] Manifestará quizá que
se ha comportado conforme a sus
preferencias, pero no logrará



pronunciar la voz de la verdadera
libertad: porque se ha hecho esclavo
de aquello por lo que se ha decidido,
y se ha decidido por lo peor, por la
ausencia de Dios, y allí no hay
libertad»[14].

Una cuestión distinta es que las leyes
y reglamentos humanos, a causa de la
generalidad y concisión de los
términos con que se expresan,
puedan no ser en algún caso
particular un fiel indicador de lo que
una persona determinada debe
hacer. La persona bien formada sabe
que en esos casos concretos ha de
hacer lo que sabe con certeza que es
bueno[15]. Pero no existe ningún caso
en el que sea bueno realizar las
acciones intrínsecamente malas, es
decir, acciones prohibidas por los
preceptos negativos de la ley moral
natural o de la ley divino-positiva
(adulterio, homicidio deliberado,
etc.)[16].



Como se ha dicho antes, el hombre
puede usar mal de su libertad,
porque tanto su conocimiento como
su voluntad son falibles. A veces la
conciencia moral se equivoca, y
considera como bueno lo que en
realidad es malo, o como malo lo que
en realidad no es malo. Por eso, el
recto uso de la libertad y el obrar
según la propia conciencia no son
siempre la misma cosa, a causa del
posible error de la conciencia. De ahí
la importancia de formarla bien, de
manera que sea posible evitar los
errores de juicio en que
frecuentemente incurren las
personas que tienen poca formación
o, más aún, las que tienen
convicciones deformadas por el
vicio, la ignorancia o la
superficialidad.

6. El respeto de la libertad

De todo lo dicho hasta ahora se
desprende que la libertad es un gran



don de Dios, que comporta una
enorme responsabilidad personal, y
que los hombres —las autoridades
humanas, civiles y eclesiásticas— no
deben limitar más allá de lo exigido
por la justicia y por claros
imperativos del bien común de la
sociedad civil y de la eclesiástica. A
este propósito escribía san
Josemaría: «Es necesario amar la
libertad. Evitad ese abuso que parece
exasperado en nuestros tiempos —
está patente y se sigue manifestando
de hecho en naciones de todo el
mundo— que revela el deseo,
contrario a la lícita independencia de
los hombres, de obligar a todos a
formar un solo grupo en lo que es
opinable, a crear como dogmas
doctrinales temporales; y a defender
ese falso criterio con intentos y
propaganda de naturaleza y
substancia escandalosas, contra los
que tienen la nobleza de no sujetarse
[…]. Hemos de defender la libertad.
La libertad de los miembros, pero



formando un solo cuerpo místico con
Cristo, que es la cabeza, y con su
Vicario en la tierra»[17].

También las relaciones
interpersonales, fuera ya del ámbito
del gobierno humano, han de estar
presididas por el respeto de la
libertad y la comprensión de los
puntos de vista diferentes. Y este
mismo estilo ha de ser el del
apostolado cristiano. «Amamos la
libertad, en primer lugar, de las
personas a las que tratamos de
ayudar a acercarse al Señor, en el
apostolado de amistad y confidencia,
que san Josemaría nos invita a
realizar con el testimonio y la
palabra […] La verdadera amistad
comporta un sincero cariño mutuo,
que es verdadera protección de la
libertad y de la intimidad
recíprocas»[18].

El respeto de la libertad ajena no
significa pensar que es bueno todo lo



que otras personas hacen
libremente. El recto ejercicio de la
libertad presupone el conocimiento
de lo que es bueno para cada uno.
Proponer o enseñar a otros lo que es
verdaderamente bueno no es un
atentado contra la libertad ajena.
Que una persona libre proponga a
otra igualmente libre la verdad,
explicando las razones que la
sostienen, es siempre algo bueno. Lo
que no se debe hacer es imponer la
verdad mediante la violencia física o
psicológica. Sólo la legítima
autoridad puede usar la coacción en
los casos y con las modalidades
previstas por las leyes justas.

Bibliografía básica

—Catecismo de la Iglesia Católica,
1730-1748.



—San Josemaría, homilía La libertad,
don de Dios, en Amigos de Dios, 23-38.

Lecturas recomendadas

—Fernando Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018.

—E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289. Se
puede encontrar una versión más
reciente de ese texto en https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

[1] Si 15, 14-18. Ver también Dt 30,
15-19.

https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/


[2] Gaudium et spes, n. 17; cfr. 
Catecismo, n. 1731.

[3] Gaudium et spes, n. 17.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
24.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
30.

[6] Jn 10, 17-18.

[7] San Josemaría, junio 1972, citado
por don Javier, Carta 14-II-1997, n.
15.

[8] San Josemaría,Amigos de Dios, n.
31.

[9] Catecismo, nn. 1739-1740.

[10] Ibid., n. 1741.

[11] Ga 5, 1; cfr. Catecismo, n. 1742.

[12] Como se ha dicho antes, «ante los
hombres está la vida y la muerte, lo



que prefiera cada cual, se le dará» (Si
15, 18).

[13] Cfr. Ef 1, 7-8.

[14] San Josemaría, La libertad, don de
Dios, en Amigos de Dios, n. 37.

[15] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 y II-
II, q. 120.

[16] Cfr. Juan Pablo II, Veritatis
splendor, nn. 76, 80, 81 y 82.

[17] San Josemaría, Carta 9-I-1932, nn.
1-2, en el volumen: Josemaría Escrivá
de Balaguer, Cartas I, ed. crítica
preparada por L. Cano, Rialp, Madrid
2020.

[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral 9-
I-2018, n. 14.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/tema-7-la-
libertad-humana/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/tema-7-la-libertad-humana/
https://opusdei.org/es-ar/article/tema-7-la-libertad-humana/
https://opusdei.org/es-ar/article/tema-7-la-libertad-humana/

	Tema 7. La libertad humana

