opusdei.org

Una puerta abierta
al misterio: el
simbolo atanasiano

El simbolo atanasiano -
conocido también por sus
primeras palabras "Quicumque
vult"- es un resumen de
verdades de la fe sobre la
Santisima Trinidad y la
Encarnacion. San Josemaria
solia rezar y meditar este texto
el tercer domingo de cada mes
como devocion al Padre y al
Hijo y al Espiritu Santo.

18/02/2022



» Reza el Quicumque con el
devocionario movil en espafiol y
latin.

Jesus sabe que se acerca su hora de
pasar de este mundo al Padre. Esta
en el cendculo, sus discipulos mas
intimos se encuentran reunidos en
torno a él, y sus palabras tienen el
sabor agridulce de la despedida. No
le queda mucho tiempo de estar con
ellos y en su corazon se debaten
fortisimos sentimientos: de una
parte, un amor hasta el extremo, que
le llevara a quedarse en la Sagrada
Eucaristia y a derramar hasta la
ultima gota de su sangre en la cruz.
De otra, el dolor inmenso por la
traicion de Judas y el peso de cargar
con todos los pecados del mundo.

En un momento tan particular, su
mirada se detiene en cada uno de sus


https://multimedia.opusdei.org/dm/dev3.html

apostoles. Conoce sus deseos de bien,
pero también su debilidad; en unas
horas vera flaquear su fe y no se le
oculta que aun les queda mucho por
entender del tesoro de la revelacion.
Aun asi, en esta ultima cena les habla
con mas claridad del misterio de su
vida intima, y les anuncia la venida
del Paraclito, que iluminara su
entendimiento: «Si alguno me ama,
guardara mi palabra, y mi Padre le
amara, y vendremos a €l y haremos
morada en €l (...). Os he hablado de
todo esto estando con vosotros; pero
el Paraclito, el Espiritu Santo que el
Padre enviara en mi nombre, él os
ensefiara todo y os recordara todas
las cosas que os he dicho» (Jn
14,23.25-26).

Es probable que san Juan, al igual
que los otros diez, no comprendiera
en profundidad las palabras de su
Maestro acerca del Padre y el
Espiritu Santo, pero se daba cuenta
de que nadie antes habia hablado asi,



y aflos mas tarde las recogio en su
Evangelio, tras haberlas meditado y
predicado en numerosas ocasiones.
Percibia que eran una puerta abierta
al misterio de Dios uno y trino.

Encontrar la verdadera Vida

«El misterio de la Santisima Trinidad
es el misterio central de la fe y de la
vida cristiana» . Jesucristo —el Verbo
encarnado- nos lo quiso revelar de
modo que, identificados con su
persona, los cristianos
aprendiéramos a llamar Padre a Dios
y a obrar atentos a las inspiraciones
del Espiritu Santo.

Por medio de la vida sacramental,
Dios habita en el centro de nuestras
almas en gracia. Todo el itinerario
espiritual se resume en el
descubrimiento progresivo de esta
presencia, que nos sostiene y nos
colma. Se trata de un camino que
cada cristiano esta llamado a
recorrer a lo largo de su existencia.



Asi lo hemos visto y aprendido en la
experiencia de tantas mujeres y
hombres santos. Recientemente nos
lo hacia considerar el Papa
Francisco: «Esta el Padre, al que rezo
con el padrenuestro; esta el Hijo que
me ha dado la redencion, la
justificacion; esta el Espiritu Santo
que habita en nosotros y habita en la
Iglesia. Y este nos habla al corazon,
porque lo encontramos encerrado en
esa frase de san Juan que resume
toda la revelacion: “Dios es

amor” (1Jn 4,8.16). (...) No es facil
entenderlo, pero se puede vivir de
este misterio» .

San Josemaria fue cultivando una
gradual y honda devocion a las tres
personas divinas vy, a través del
ejemplo y la predicacion, quiso
transmitirla a sus hijos. En una
ocasion, en 1968, les aconsejaba:
iAmad la santisima humanidad de
Jesucristo! Y de la humanidad de
Cristo, pasaremos al Padre, con su



omnipotencia y su providencia, y al
fruto de la Cruz, que es el Espiritu
Santo. Y sentiremos la necesidad de
perdernos en este amor para
encontrar la verdadera Vida .

El itinerario de una devocion

El fundador del Opus Dei, que recibio
la fe cristiana de sus padres, crecio a
lo largo de los afios en la amistad con
cada una de las personas divinas.
Siendo nifio, aprendio a llamar a
Dios Padre en el padrenuestro, y esta
filiacion se va haciendo fundamento
de su vida espiritual. Ademas, en
momentos concretos, en los afios
posteriores a la fundacion de la Obra,
Dios le concedio palpar con especial
intensidad el sentido de la filiacién
divina —como aquel 16 de octubre de
1931, en medio de la calle, en un
tranvia. También a partir del otofio
de 1932 fue intensificando la escucha
a las mociones del Paraclito, gracias
al consejo «tenga amistad con el



Espiritu Santo. No hable, joigale!»,
recibido de su confesor. Desde muy
pronto procuro leer el Evangelio
COMO un personaje mas, para
adentrarse en el conocimiento de la
santisima humanidad de Jesucristo, y
su vida estuvo centrada en la
Eucaristia.

Esta devocion, que se fue
fortaleciendo en el transcurso de su
existencia, se dejaba traslucir en las
situaciones mas corrientes. El beato
Alvaro del Portillo recordaba:
Quienes viviamos a su lado sabemos
muy bien el arraigo de esa devocion
en su vida. Asi pude descubrir el
modo de ganar en las rifas que
organizaba: es un recuerdo ingenuo,
de familia, de los primeros afios de
mi vocacion. De vez en cuando
llevaba a las tertulias algo que nos
hiciera pasar un rato agradable, por
ejemplo, un paquete de caramelos.
En esas ocasiones, cuando habia
algun detalle que se salia de lo



ordinario, el Padre organizaba un
sorteo, que consistia en adivinar el
numero que habia pensado.
Enseguida me di cuenta de que era
siempre el tres, o un multiplo de tres,
porque incluso en esos momentos de
descanso aparecia su amor por la
Santisima Trinidad .

El libro Camino tiene 999 puntos. En
una audiencia con el Papa san Pablo
VI, el pontifice le pregunto por la
razon de ese numero. Y san
Josemaria respondio que era por
amor a la Santisima Trinidad. Para la
primera edicion de esta obra, hizo
disefiar una original portada que
consistia en una serie de siluetas del
numero nueve, formando una
columna.

Cuando se construyo Villa Tevere, la
sede central de la Obra, quiso que el
oratorio en que celebraria la Misa
habitualmente estuviera dedicado a
la Trinidad. El retablo es un


https://www.escrivaobras.org/book/camino.htm
https://opusdei.org/es-es/article/villa-tevere-origen-historia-sede-central-opus-dei/

altorrelieve en marmol blanco con
una representacion de la Trinidad
Beatisima, rodeada de angeles en
adoracion: Dios Padre creador tiene
en sus manos el mundo con una cruz;
a su lado el Espiritu Santo, también
bajo figura humana, sostiene una
llama; en el centro, hay una talla de
marfil con Dios Hijo en la Cruz, entre
dos grupos de querubines. La escena
estd coronada por una cartela con
una inscripcion: Deo Patri creatorti,
Deo Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Le gustaba hacer actos de fe,
esperanza y amor dirigidos al Padre,
al Hijo y al Espiritu Santo. En 1971,
por ejemplo, agradecia al Sefior que
le fuera moviendo a comprender
cada dia con mdas hondura la
presencia y la accion de la Trinidad
en la santa Misa. Y en sus ultimos
afos, en su predicacion —como refleja
en la homilia «Hacia la santidad»— o
en los encuentros que sostuvo con


https://opusdei.org/es-es/article/hacia-la-santidad-2/

numerosas personas, sugeria seguir
el itinerario espiritual por el que Dios
habia querido llevarle a él, un
camino de contemplacion en la vida
ordinaria: El corazon necesita,
entonces, distinguir y adorar a cada
una de las personas divinas. De
algun modo, es un descubrimiento, el
que realiza el alma en la vida
sobrenatural, como los de una
criaturica que va abriendo los ojos a
la existencia. Y se entretiene
amorosamente con el Padre y con el
Hijo y con el Espiritu Santo .

Su amor era también fruto del
estudio y la profundizacion en la
doctrina catolica. Solia repasar con
frecuencia el tratado teoldgico De
Trinitate. En una tertulia con sus
hijas en Roma, el 27 de marzo de
1972 —el dia anterior a un nuevo
aniversario de su ordenaciéon
sacerdotal-, les comentaba: Estoy
leyendo constantemente libros de
teologia, porque me enamora la



Trinidad, me enamora considerar la
unidad de la trinidad de Dios; a veces
tengo un poquito de luz, pero la
mayoria de las veces son sombras; y
me pongo muy contento de las
sombras, porque Dios seria muy poca
cosa si yo lo pudiera comprender .
Afirmaba —como nos recuerda con
frecuencia el Padre- que Dios es tan
grande que no cabe en la cabeza,
pero nos cabe en el corazon: Y
cuando (...) te digan que no
entienden la trinidad y la unidad, les
respondes que tampoco yo la
entiendo, pero que la amo y la
venero. Si comprendiera las
grandezas de Dios, si Dios cupiera en
esta pobre cabeza, mi Dios seria muy
pequeiio..., y, sin embargo, cabe —
quiere caber— en mi corazon, cabe en
la hondura inmensa de mi alma, que
es inmortal .

Una tradicion secular



Movido por el deseo de fomentar en
los miembros de la Obra este amor,
san Josemaria dispuso una serie de
costumbres que les facilitaran
profundizar en los misterios
centrales de la fe. Todas ellas
responden a una tradicion secular en
la liturgia y en el patrimonio
espiritual de la Iglesia.

Entre otras, propuso que las Preces
que rezan diariamente comenzaran
con un acto de alabanza, adoracion y
accion de gracias a la Trinidad
Beatisima (Gracias a ti, Sefior Dios;
gracias a ti, / Trinidad unica y
verdadera, / Dios unico y supremo, /
Unidad unica y santa). Afios despues,
en 1959, penso que podria ayudar
que en los tres dias que preceden a la
fiesta de la Santisima Trinidad, se
rezara o cantara el Trisagio angélico
en todos los centros de la Obra. Y que
el tercer domingo de cada mes se
recitara el simbolo atanasiano, antes
0 después de la oracion de la


https://opusdei.org/es-es/article/las-preces-del-opus-dei/

mafana, como una expresion de fe 'y
alabanza a Dios uno y trino, y
recomendaba que cada uno meditase
especialmente ese dia en las palabras
ahi contenidas. Con gran
convencimiento, decia a un grupo de
fieles del Opus Dei en 1971,
refiriéndose a este simbolo:
Aprendedlo, jes tan bonito!

El simbolo atanasiano

«Durante los primeros siglos, la
Iglesia formuld mas explicitamente
su fe trinitaria tanto para
profundizar su propia inteligencia de
la fe como para defenderla contra los
errores que la deformaban. Esta fue
la obra de los concilios antiguos,
ayudados por el trabajo teoldgico de
los Padres de la Iglesia y sostenidos
por el sentido de la fe del pueblo
cristiano» ',

El simbolo atanasiano —conocido
también por sus primeras palabras:
Quicumque vult- es un simbolo o



recopilacion de verdades de la fe,
que ha sido tenido a lo largo de la
historia de la Iglesia como una de las
principales exposiciones dogmaticas
de la fe cristiana y la mas importante
por lo que se refiere a los dos
misterios centrales de la verdad
revelada: la Trinidad y la
Encarnacion.

Se conoce con este nombre por haber
sido atribuido erréneamente durante
varios siglos a san Atanasio
(295-373), obispo de Alejandria de
Egipto y defensor de la fe frente a la
herejia de Arrio. Otros pensaban que
su autoria se debia al Papa Anastasio
I(399-402).

Este resumen didactico de la doctrina
cristiana gozod de gran autoridad en
la Iglesia latina y su uso se extendio
rapidamente a todos los ritos de
Occidente. En la Edad Media, estuvo
equiparado al mismo credo del
Concilio de Nicea. En la liturgia de la



Iglesia occidental se recitaba en el
oficio divino dominical. En el rito
ambrosiano, en cambio, venia usado
como himno del oficio de lecturas, en
lugar del Te Deum, el domingo de la
Santisima Trinidad. Su uso liturgico
ha llegado hasta el siglo XX: en el
oficio canonico, el Quicumque, hasta
la reforma de Pio XII (1956), se
rezaba los domingos. En la liturgia
de las horas actual no esta previsto
su rezo.

Excluida la paternidad de san
Atanasio, y también la del Papa
Anastasio, se ha atribuido su
redaccién a una serie de Padres de la
Iglesia —san Hilario, san Ambrosio,
san Nicetas, Honorato de Arlés, san
Vicente de Lerins, san Fulgencio, san
Cesareo de Arlés y san Venancio
Fortunato- situados entre los afios
350y 601. Actualmente es casi
unanime la opinion que lo fecha
entre el afio 430 y el 500.



La mayoria de los estudiosos
sostienen que fue escrito primero en
latin y después fue traducido al
griego —es decir, nacié dentro del
ambito latino occidental de la Iglesia,
y no en el oriental como antes se
pensaba. Su origen parece estar en
las Galias, en el sur de Francia, en la
zona de Arlés.

Mas alla de la introduccion y de la
conclusion, dedicadas ambas a
insistir en la necesidad de profesar la
fe expresada en el simbolo para la
salvacion, el Quicumque consta de
dos partes claramente diferenciadas:
la primera expone la fe catolica en
torno al misterio de Dios uno y trino;
en la segunda parte se presenta la
doble naturaleza en la unica persona
divina de Jesucristo. Esos dos ejes de
nuestra fe se encuentran
ampliamente desarrollados en este
credo.



Las palabras que apelan a la
necesidad de la fe para la salvacion
son un eco de las contenidas en el
capitulo 3 del Evangelio de san Juan:
«Dios no ha enviado a su Hijo al
mundo para juzgar al mundo, sino
para que el mundo se salve por él. E1
que cree en €], no es juzgado; pero el
que no cree, ya esta juzgado, porque
no ha creido en el nombre del Hijo
unico de Dios» (Jn 3,17-18). Resultan,
por tanto, una llamada a adherirse a
las verdades explicitadas en los
diversos simbolos de la fe elaborados
por el magisterio eclesiastico, a la vez
que reconocen la terrible posibilidad
que tiene el hombre de rechazary
cerrarse a la felicidad eterna que
Dios le ofrece.

Tan grandisimo provecho

Aprende a alabar al Padre y al Hijo y
al Espiritu Santo. Aprende a tener
una especial devocidn a la Santisima
Trinidad "”. La costumbre de rezar el



simbolo atanasiano tiene como
finalidad ayudar a los fieles a ir, poco
a poco, madurando personalmente
en esta devocion. Aunque nunca
llegaremos a comprender del todo
una verdad que supera con creces
nuestro entendimiento, es una
oportunidad de conocer a Dios
siempre mas y mejor. De este modo,
también nos renueva y fortalece en
la virtud teologal de la fe, y nos lleva
a profundizar en el dogma. Santa
Teresa de Avila cuenta en su
autobiografia como, meditando ese
simbolo, recibio gracias especiales
para penetrar en este misterio:
«Estando una vez rezando el
Quicumque vult, se me dio a entender
la manera de como era un solo Dios y
tres personas tan claramente, que yo
me espanté y me consolé mucho.
Hizome tan grandisimo provecho
para conocer mas la grandeza de
Dios y sus maravillas» ™. Es un
ejemplo de como vivir ciertas
costumbres de piedad puede dar



paso a comprenderlas, aunque a
veces parezca que se saca poco
provecho de ellas.

Renovando nuestra profesion de fe
en la Trinidad, reconocemos,
agradecemos y respondemos al amor
divino, y volvemos a asombrarnos
ante la maravilla de un Dios que ha
querido que seamos sus hijos. No
solo afirmamos la verdad sobre la
Trinidad, sobre Jesucristo —perfectus
Deus, perfectus homo ", perfecto
Dios y hombre perfecto-y sobre la
Iglesia, sino también nuestra
verdadera identidad.

Ademas, reconocer nuestra fe comun
nos lleva a sentirnos mas unidos a
todo el pueblo de Dios, en su mision
de conservar integro el depdsito
recibido. No rezamos solos, sino
unidos a los cristianos de ahora, a los
que nos han precedido y a los que
vendran a lo largo de los siglos. Por
ultimo, al recitar este simbolo



actualizamos nuestra mision de
apostoles, llamados a comunicar a
todos los hombres —al igual que
aquellos primeros doce- la salvacion
que Cristo nos ha invitado a acoger
con su encarnacion: «Id, pues, y
haced discipulos a todos los pueblos,
bautizandolos en el nombre del
Padre, y del Hijo, y del Espiritu
Santo» (Mt 28, 19).

" Ccatecismo de la Iglesia catélica, n.
261.

® Francisco, Angelus, 30-V-2021.

) San Josemaria, recogido en
Articulos del postulador, p. 175.

U Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, Alvaro del Portillo, Rialp,
1992, pp. 153-154.

5! Amigos de Dios, n. 306.



® San Josemaria, palabras
pronunciadas durante una tertulia.

' San Josemaria, notas en una
reunion familiar, 9-11-1975.

) San Josemaria, notas tomadas
durante una tertulia.

! Catecismo de la Iglesia catolica, n.
250.

1% Porja, n. 296.

11 Santa Teresa de Jesus, Vida, c. 39,
25.

121 Simbolo atanasiano, n. 30 (DH 76).

Praga, Iglesia de santo Tomas.
Pintura de Karel Skréta (1610 -
1674).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-ar/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/

opusdei.org/es-ar/article/simbolo-
atanasiano-quicumque-santisima-
trinidad-costumbre/ (15/12/2025)


https://opusdei.org/es-ar/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/
https://opusdei.org/es-ar/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/
https://opusdei.org/es-ar/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/

	Una puerta abierta al misterio: el símbolo atanasiano

