
opusdei.org

"Queridos amigos,
en este momento
sólo puedo decir:
rogad por mí"

Homilía de Benedicto XVI
pronunciada durante la
celebración eucarística con la
que ha dado inicio a su
Pontificado. "Rogad por mí,
para que aprenda a querer cada
vez más a la Santa Iglesia, a
cada uno de vosotros".

24/04/2005

Señor Cardenales,



venerables Hermanos en el
episcopado y en el sacerdocio,

distinguidas Autoridades y Miembros
del Cuerpo diplomático,

queridos Hermanos y Hermanas

Por tres veces nos ha acompañado en
estos días tan intensos el canto de las
letanías de los santos: durante los
funerales de nuestro Santo Padre
Juan Pablo II; con ocasión de la
entrada de los Cardenales en
Cónclave, y también hoy, cuando las
hemos cantado de nuevo con la
invocación: Tu illum adiuva, asiste al
nuevo sucesor de San Pedro. He oído
este canto orante cada vez de un
modo completamente singular, como
un gran consuelo. ¡Cómo nos hemos
sentido abandonados tras el
fallecimiento de Juan Pablo II! El
Papa que durante 26 años ha sido
nuestro pastor y guía en el camino a
través de nuestros tiempos. Él cruzó
el umbral hacia la otra vida,



entrando en el misterio de Dios. Pero
no dio este paso en solitario.

Quien cree, nunca está solo; no lo
está en la vida ni tampoco en la
muerte. En aquellos momentos
hemos podido invocar a los santos de
todos los siglos, sus amigos, sus
hermanos en la fe, sabiendo que
serían el cortejo viviente que lo
acompañaría en el más allá, hasta la
gloria de Dios. Nosotros sabíamos
que allí se esperaba su llegada. Ahora
sabemos que él está entre los suyos y
se encuentra realmente en su casa.

Hemos sido consolados de nuevo
realizando la solemne entrada en
cónclave para elegir al que el Dios
había escogido. ¿Cómo podíamos
reconocer su nombre? ¿Cómo 115
Obispos, procedentes de todas las
culturas y países, podían encontrar a
quien Dios quería otorgar la misión
de atar y desatar? Una vez más, lo
sabíamos; sabíamos que no estamos



solos, que estamos rodeados, guiados
y conducidos por los amigos de Dios.
Y ahora, en este momento, yo, débil
siervo de Dios, he de asumir este
cometido inaudito, que supera
realmente toda capacidad humana.
¿Cómo puedo hacerlo? ¿Cómo seré
capaz de llevarlo a cabo?

Todos vosotros, queridos amigos,
acabáis de invocar a toda la
muchedumbre de los santos,
representada por algunos de los
grandes nombres de la historia que
Dios teje con los hombres. De este
modo, también en mí se reaviva esta
conciencia: no estoy solo. No tengo
que llevar yo solo lo que, en realidad,
nunca podría soportar yo solo. La
muchedumbre de los santos de Dios
me protege, me sostiene y me
conduce. Y me acompañan, queridos
amigos, vuestra indulgencia, vuestro
amor, vuestra fe y vuestra esperanza.



En efecto, a la comunidad de los
santos no pertenecen sólo las
grandes figuras que nos han
precedido y cuyos nombres
conocemos. Todos nosotros somos la
comunidad de los santos; nosotros,
bautizados en el nombre del Padre,
del Hijo y del Espíritu Santo;
nosotros, que vivimos del don de la
carne y la sangre de Cristo, por
medio del cual quiere
transformarnos y hacernos
semejantes a sí mismo.

Sí, la Iglesia está viva; ésta es la
maravillosa experiencia de estos
días. Precisamente en los tristes días
de la enfermedad y la muerte del
Papa, algo se ha manifestado de
modo maravilloso ante nuestros ojos:
que la Iglesia está viva. Y la Iglesia es
joven. Ella lleva en sí misma el
futuro del mundo y, por tanto, indica
también a cada uno de nosotros la
vía hacia el futuro. La Iglesia está
viva y nosotros lo vemos:



experimentamos la alegría que el
Resucitado ha prometido a los suyos.
La Iglesia está viva; está viva porque
Cristo está vivo, porque él ha
resucitado verdaderamente.

En el dolor que aparecía en el rostro
del Santo Padre en los días de
Pascua, hemos contemplado el
misterio de la pasión de Cristo y
tocado al mismo tiempo sus heridas.
Pero en todos estos días también
hemos podido tocar, en un sentido
profundo, al Resucitado. Hemos
podido experimentar la alegría que
él ha prometido, después de un breve
tiempo de oscuridad, como fruto de
su resurrección.

La Iglesia está viva: de este modo
saludo con gran gozo y gratitud a
todos vosotros que estáis aquí
reunidos, venerables Hermanos
Cardenales y Obispos, queridos
sacerdotes, diáconos, agentes de
pastoral y catequistas. Os saludo a



vosotros, religiosos y religiosas,
testigos de la presencia
transfigurante de Dios. Os saludo a
vosotros, fieles laicos, inmersos en el
gran campo de la construcción del
Reino de Dios que se expande en el
mundo, en cualquier manifestación
de la vida. El saludo se llena de
afecto al dirigirlo también a todos los
que, renacidos en el sacramento del
Bautismo, aún no están en plena
comunión con nosotros; y a vosotros,
hermanos del pueblo hebreo, al que
estamos estrechamente unidos por
un gran patrimonio espiritual
común, que hunde sus raíces en las
irrevocables promesas de Dios.
Pienso, en fin –casi como una onda
que se expande– en todos los
hombres de nuestro tiempo, creyente
y no creyentes.

¡Queridos amigos! En este momento
no necesito presentar un programa
de gobierno. Algún rasgo de lo que
considero mi tarea, la he podido



exponer ya en mi mensaje del
miércoles, 20 de abril; no faltarán
otras ocasiones para hacerlo. Mi
verdadero programa de gobierno es
no hacer mi voluntad, no seguir mis
propias ideas, sino ponerme, junto
con toda la Iglesia, a la escucha de la
palabra y de la voluntad del Señor y
dejarme conducir por Él, de tal modo
que sea él mismo quien conduzca a
la Iglesia en esta hora de nuestra
historia. En lugar de exponer un
programa, desearía más bien
intentar comentar simplemente los
dos signos con los que se representa
litúrgicamente el inicio del
Ministerio Petrino; por lo demás,
ambos signos reflejan también
exactamente lo que se ha
proclamado en las lecturas de hoy.

El primer signo es el palio, tejido de
lana pura, que se me pone sobre los
hombros. Este signo antiquísimo, que
los Obispos de Roma llevan desde el
siglo IV, puede ser considerado como



una imagen del yugo de Cristo, que el
Obispo de esta ciudad, el Siervo de
los Siervos de Dios, toma sobre sus
hombros. El yugo de Dios es la
voluntad de Dios que nosotros
acogemos. Y esta voluntad no es un
peso exterior, que nos oprime y nos
priva de la libertad. Conocer lo que
Dios quiere, conocer cuál es la vía de
la vida, era la alegría de Israel, su
gran privilegio. Ésta es también
nuestra alegría: la voluntad de Dios,
en vez de alejarnos de nuestra propia
identidad, nos purifica –quizás a
veces de manera dolorosa– y nos
hace volver de este modo a nosotros
mismos. Y así, no le servimos
solamente a Él, sino también a la
salvación de todo el mundo, de toda
la historia.

En realidad, el simbolismo del Palio
es más concreto aún: la lana de
cordero representa la oveja perdida,
enferma o débil, que el pastor lleva a
cuestas para conducirla a las aguas



de la vida. La parábola de la oveja
perdida, que el pastor busca en el
desierto, fue para los Padres de la
Iglesia una imagen del misterio de
Cristo y de la Iglesia. La humanidad –
todos nosotros – es la oveja
descarriada en el desierto que ya no
puede encontrar la senda. El Hijo de
Dios no consiente que ocurra esto; no
puede abandonar la humanidad a
una situación tan miserable. Se alza
en pie, abandona la gloria del cielo,
para ir en busca de la oveja e ir tras
ella, incluso hasta la cruz. La pone
sobre sus hombros, carga con
nuestra humanidad, nos lleva a
nosotros mismos, pues Él es el buen
pastor, que ofrece su vida por las
ovejas.

El Palio indica primeramente que
Cristo nos lleva a todos nosotros.
Pero, al mismo tiempo, nos invita a
llevarnos unos a otros. Se convierte
así en el símbolo de la misión del
pastor del que hablan la segunda



lectura y el Evangelio de hoy. La
santa inquietud de Cristo ha de
animar al pastor: no es indiferente
para él que muchas personas vaguen
por el desierto. Y hay muchas formas
de desierto: el desierto de la pobreza,
el desierto del hambre y de la sed; el
desierto del abandono, de la soledad,
del amor quebrantado. Existe
también el desierto de la oscuridad
de Dios, del vacío de las almas que ya
no tienen conciencia de la dignidad y
del rumbo del hombre. Los desiertos
exteriores se multiplican en el
mundo, porque se han extendido los
desiertos interiores. Por eso, los
tesoros de la tierra ya no están al
servicio del cultivo del jardín de Dios,
en el que todos puedan vivir, sino
subyugados al poder de la
explotación y la destrucción.

La Iglesia en su conjunto, así como
sus Pastores, han de ponerse en
camino como Cristo para rescatar a
los hombres del desierto y



conducirlos al lugar de la vida, hacia
la amistad con el Hijo de Dios, hacia
Aquel que nos da la vida, y la vida en
plenitud. El símbolo del cordero
tiene todavía otro aspecto. Era
costumbre en el antiguo Oriente que
los reyes se llamaran a sí mismos
pastores de su pueblo. Era una
imagen de su poder, una imagen
cínica: para ellos, los pueblos eran
como ovejas de las que el pastor
podía disponer a su agrado. Por el
contrario, el pastor de todos los
hombres, el Dios vivo, se ha hecho él
mismo cordero, se ha puesto de la
parte de los corderos, de los que son
pisoteados y sacrificados.
Precisamente así se revela Él como el
verdadero pastor: "Yo soy el buen
pastor [...]. Yo doy mi vida por las
ovejas", dice Jesús de sí mismo (Jn 10,
14s.).

No es el poder lo que redime, sino el
amor. Éste es el distintivo de Dios: Él
mismo es amor. ¡Cuántas veces



desearíamos que Dios se mostrara
más fuerte! Que actuara duramente,
derrotara el mal y creara un mundo
mejor. Todas las ideologías del poder
se justifican así, justifican la
destrucción de lo que se opondría al
progreso y a la liberación de la
humanidad. Nosotros sufrimos por la
paciencia de Dios. Y, no obstante,
todos necesitamos su paciencia. El
Dios, que se ha hecho cordero, nos
dice que el mundo se salva por el
Crucificado y no por los
crucificadores. El mundo es redimido
por la paciencia de Dios y destruido
por la impaciencia de los hombres.

Una de las características
fundamentales del pastor debe ser
amar a los hombres que le han sido
confiados, tal como ama Cristo, a
cuyo servicio está. "Apacienta mis
ovejas", dice Cristo a Pedro, y
también a mí, en este momento.
Apacentar quiere decir amar, y amar
quiere decir también estar



dispuestos a sufrir. Amar significa
dar el verdadero bien a las ovejas, el
alimento de la verdad de Dios, de la
palabra de Dios; el alimento de su
presencia, que él nos da en el
Santísimo Sacramento.

Queridos amigos, en este momento
sólo puedo decir: rogad por mí, para
que aprenda a amar cada vez más al
Señor. Rogad por mí, para que
aprenda a querer cada vez más a su
rebaño, a vosotros, a la Santa Iglesia,
a cada uno de vosotros, tanto
personal como comunitariamente.
Rogad por mí, para que, por miedo,
no huya ante los lobos. Roguemos
unos por otros para que sea el Señor
quien nos lleve y nosotros
aprendamos a llevarnos unos a otros.

El segundo signo con el cual la
liturgia de hoy representa el
comienzo del Ministerio Petrino es la
entrega del anillo del pescador. La
llamada de Pedro a ser pastor, que



hemos oído en el Evangelio, viene
después de la narración de una pesca
abundante; después de una noche en
la que echaron las redes sin éxito, los
discípulos vieron en la orilla al Señor
resucitado. Él les manda volver a
pescar otra vez, y he aquí que la red
se llena tanto que no tenían fuerzas
para sacarla; había 153 peces
grandes y, "aunque eran tantos, no se
rompió la red" (Jn 21, 11).

Este relato al final del camino
terrenal de Jesús con sus discípulos,
se corresponde con uno del
principio: tampoco entonces los
discípulos habían pescado nada
durante toda la noche; también
entonces Jesús invitó a Simón a
remar mar adentro. Y Simón, que
todavía no se llamaba Pedro, dio
aquella admirable respuesta:
"Maestro, por tu palabra echaré las
redes". Se le confió entonces la
misión: "No temas, desde ahora serás
pescador de hombres" (Lc 5, 1.11).



También hoy se dice a la Iglesia y a
los sucesores de los apóstoles que se
adentren en el mar de la historia y
echen las redes, para conquistar a los
hombres para el Evangelio, para
Dios, para Cristo, para la vida
verdadera. Los Padres han dedicado
también un comentario muy
particular a esta tarea singular.
Dicen así: para el pez, creado para
vivir en el agua, resulta mortal
sacarlo del mar. Se le priva de su
elemento vital para convertirlo en
alimento del hombre. Pero en la
misión del pescador de hombres
ocurre lo contrario. Los hombres
vivimos alienados, en las aguas
saladas del sufrimiento y de la
muerte; en un mar de oscuridad, sin
luz. La red del Evangelio nos rescata
de las aguas de la muerte y nos lleva
al resplandor de la luz de Dios, en la
vida verdadera.

Así es, efectivamente: en la misión de
pescador de hombres, siguiendo a



Cristo, hace falta sacar a los hombres
del mar salado por todas las
alienaciones y llevarlo a la tierra de
la vida, a la luz de Dios. Así es, en
verdad: nosotros existimos para
mostrar a Dios a los hombres. Y
únicamente donde se ve a Dios,
comienza realmente la vida. Sólo
cuando encontramos en Cristo al
Dios vivo, conocemos lo que es la
vida. No somos el producto casual y
sin sentido de la evolución. Cada uno
de nosotros es el fruto de un
pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario.

Nada hay más hermoso que haber
sido alcanzados, sorprendidos, por el
Evangelio, por Cristo. Nada más bello
que conocerle y comunicar a los
otros la amistad con él. La tarea del
pastor, del pescador de hombres,
puede parecer a veces gravosa. Pero
es gozosa y grande, porque en
definitiva es un servicio a la alegría,



a la alegría de Dios que quiere hacer
su entrada en el mundo.

Quisiera ahora destacar una cosa
más: tanto en la imagen del pastor
como en la del pescador, emerge de
manera muy explícita la llamad a la
unidad. "Tengo, además, otras ovejas
que no son de este redil; también a
ésas las tengo que traer, y
escucharán mi voz y habrá un solo
rebaño, un solo Pastor" (Jn 10, 16),
dice Jesús al final del discurso del
buen pastor. Y el relato de los 153
peces grandes termina con la gozosa
constatación: "Y aunque eran tantos,
no se rompió la red" (Jn 21, 11). ¡Ay
de mí, Señor amado! ahora la red se
ha roto, quisiéramos decir doloridos.
Pero no, ¡no debemos estar tristes!
Alegrémonos por tu promesa que no
defrauda y hagamos todo lo posible
para recorrer el camino hacia la
unidad que tú has prometido.
Hagamos memoria de ella en la
oración al Señor, como mendigos; sí,



Señor, acuérdate de lo que
prometiste. ¡Haz que seamos un solo
pastor y una sola grey! ¡No permitas
que se rompa tu red y ayúdanos a ser
servidores de la unidad!

En este momento mi recuerdo vuelve
al 22 de octubre de 1978, cuando el
Papa Juan Pablo II inició su
ministerio aquí en la Plaza de San
Pedro. Todavía, y continuamente,
resuenan en mis oídos sus palabras
de entonces: "¡No temáis! ¡Abrid, más
todavía, abrid de par en par las
puertas a Cristo!" El Papa hablaba a
los fuertes, a los poderosos del
mundo, los cuales tenían miedo de
que Cristo pudiera quitarles algo de
su poder, si lo hubieran dejado
entrar y hubieran concedido la
libertad a la fe.

Sí, él ciertamente les habría quitado
algo: el dominio de la corrupción, del
quebrantamiento del derecho y de la
arbitrariedad. Pero no les habría



quitado nada de lo que pertenece a la
libertad del hombre, a su dignidad, a
la edificación de una sociedad justa.
Además, el Papa hablaba a todos los
hombres, sobre todo a los jóvenes.

¿Acaso no tenemos todos de algún
modo miedo –si dejamos entrar a
Cristo totalmente dentro de nosotros,
si nos abrimos totalmente a él–,
miedo de que él pueda quitarnos
algo de nuestra vida? ¿Acaso no
tenemos miedo de renunciar a algo
grande, único, que hace la vida más
bella? ¿No corremos el riesgo de
encontrarnos luego en la angustia y
vernos privados de la libertad? Y
todavía el Papa quería decir: ¡no!
quien deja entrar a Cristo no pierde
nada, nada –absolutamente nada– de
lo que hace la vida libre, bella y
grande. ¡No! Sólo con esta amistad se
abren las puertas de la vida. Sólo con
esta amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condición humana. Sólo con esta



amistad experimentamos lo que es
bello y lo que nos libera.

Así, hoy, yo quisiera, con gran fuerza
y gran convicción, a partir de la
experiencia de una larga vida
personal, decir a todos vosotros,
queridos jóvenes: ¡No tengáis miedo
de Cristo! Él no quita nada, y lo da
todo. Quien se da a él, recibe el
ciento por uno. Sí, abrid, abrid de par
en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida.
Amén.

Vatican Information Service

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/queridos-
amigos-en-este-momento-solo-puedo-

decir-rogad-por-mi/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/queridos-amigos-en-este-momento-solo-puedo-decir-rogad-por-mi/
https://opusdei.org/es-ar/article/queridos-amigos-en-este-momento-solo-puedo-decir-rogad-por-mi/
https://opusdei.org/es-ar/article/queridos-amigos-en-este-momento-solo-puedo-decir-rogad-por-mi/
https://opusdei.org/es-ar/article/queridos-amigos-en-este-momento-solo-puedo-decir-rogad-por-mi/

	"Queridos amigos, en este momento sólo puedo decir: rogad por mí"

