
opusdei.org

¿Proselitismo?
Libertad y propuesta
vocacional

¿Es legítimo para un cristiano
hacer proselitismo? ¿Cómo ha
evolucionado el término
proselitismo? ¿Cómo debe ser
impulso evangelizador de los
cristianos? Respondemos a
varias de las preguntas con
textos del Evangelio, del Papa
Francisco, san Josemaría y otros
escritores.

27/07/2019



Descarga, en PDF, el artículo
¿Proselitismo? Libertad y
propuesta vocacional

Sumario

1. Dios entra en nuestra vida
sirviéndose de otras personas

2. Comunicar lo que hemos recibido
es hacer un don. Evolución del
término “proselitismo”

3. Llamar: una necesidad y una
obligación

4. La importancia de los medios
sobrenaturales

5. Selección para llegar a más
personas

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf


Más artículos sobre el proselitismo
• Carta del Prelado (9 enero 2018) • 
Proselitismo (Voz del diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer) • 
¿Qué se entiende por “proselitismo”
en la Iglesia católica? • 
Evangelización, proselitismo y
ecumenismo (Mons. Fernando
Ocáriz) • Abundancia de luz (Mons.
Javier Echevarría, en Avvenire) • 
Padre, soy judía (vídeo): En Chile, en
1974, en un encuentro con cientos de
personas, una chica judía se dirige al
Fundador del Opus Dei y le pregunta
sobre la fe católica

«Venid y lo veréis» (Jn 1, 39). De esta
manera responde Jesús a dos
discípulos de Juan el Bautista que le
preguntaban dónde vivía. Estas
palabras anuncian una llamada
divina, la de estar con Cristo y
compartir su vida. En el plano

https://opusdei.org/es-es/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/que-se-entiende-por-proselitismo-en-la-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-es/article/que-se-entiende-por-proselitismo-en-la-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/abundancia-de-luz/
https://www.youtube.com/watch?v=V1QZ5qdoLZ8


meramente humano, manifiestan
una verdad que todos hemos
experimentado: el bien, por su
propia naturaleza, es difusivo.
Cuanto mayor es ese bien, más
poderosa es su fuerza expansiva.
Jesús invita a esa comunidad de vida
con él, tan atrayente. Y así se
difundió el Evangelio, a partir de la
alegría de conocer y seguir a Jesús,
que conlleva el deseo de llevar a
otros a compartir esa aventura.

Cicerón comenta que la admiración
de alguien que subiera a los cielos y
contemplara la belleza de las
estrellas sería amarga si no tuviera
alguien con quien compartirla[1]. Del
mismo modo, la vocación que Dios
concede despliega toda su belleza en
la medida en que se busca
compartirla; por esto, se puede decir
que la llamada a entregarse a Dios en
el Opus Dei, como en otras realidades
eclesiales, es una llamada contagiosa.



1. Dios entra en nuestra vida
sirviéndose de otras personas

Después del testimonio del Bautista,
el Evangelio de Juan relata la
llamada a Andrés y a Pedro: “Al día
siguiente, Juan se encontraba en
aquel mismo lugar con dos de sus
discípulos. De pronto vio a Jesús, que
pasaba por allí, y dijo: «¡Éste es el
cordero de Dios!». Los dos discípulos
le oyeron decir esto y siguieron a
Jesús. Jesús se volvió y, viendo que lo
seguían, les preguntó: «¿Qué
buscáis?» Ellos contestaron: «Rabbí,
(que quiere decir Maestro) ¿dónde
vives?» Él les respondió: «Venid y lo
veréis». Se fueron con él, vieron
dónde vivía y pasaron aquel día con
él. Eran como las cuatro de la tarde.
Uno de los dos que siguieron a Jesús
era Andrés, el hermano de Simón
Pedro. Encontró Andrés en primer
lugar a su propio hermano Simón y
le dijo: «Hemos encontrado al Mesías
(que quiere decir Cristo)». Y lo llevó a



Jesús. Jesús, al verlo, le dijo: «Tú eres
Simón, hijo de Juan: en adelante te
llamarás Cefas», (que significa:
«Piedra»)” (Jn 1, 35-42).

San Juan Pablo II comenta que “esta
página del Evangelio es una de tantas
de la Biblia en las que se describe el
«misterio» de la vocación; en nuestro
caso [los sacerdotes], el misterio de la
vocación a ser apóstoles de Jesús”[2];
y añade que la página de san Juan
“tiene también un significado para la
vocación cristiana como tal”[3].

La vocación al Opus Dei es una
concreción de la vocación bautismal,
uno de los caminos en la Iglesia para
seguir a Jesucristo en medio del
mundo, como cristiano corriente y a
la vez con un compromiso serio de
vivir la radicalidad de la llamada
universal a la santidad y al
apostolado, mediante la santificación
del trabajo profesional y de las
ocupaciones ordinarias.



El Evangelio apenas citado destaca
cómo el encuentro de algunos
discípulos con Jesús se produce por
la mediación de quienes ya le siguen.
Uno no descubre su vocación por
telepatía sino, como en el caso de
Andrés y Pedro, por otras personas
de las que se sirve Dios para entrar
en su vida.

Por otra parte, el hecho de poner un
nombre a Simón equivale a tomar
posesión de él. Y así, por más que
existan mediadores para la llamada,
solo Dios puede tomar posesión de
un alma, de él venimos y a él
volvemos. Nadie es propietario de las
almas[4].

El Papa Francisco ha insistido
muchas veces en la dimensión
misionera de la vocación cristiana:
“Quisiera indicaros hoy la estrecha
relación que existe entre la
misericordia y la misión. Como
recordaba san Juan Pablo II: «La



Iglesia vive una vida auténtica,
cuando profesa y proclama la
misericordia y cuando acerca a los
hombres a las fuentes de la
misericordia»[5]. Como cristianos
tenemos la responsabilidad de ser
misioneros del Evangelio. Cuando
recibimos una buena noticia, o
cuando vivimos una hermosa
experiencia, es natural que sintamos
la exigencia de compartirla también
con los demás. Sentimos dentro de
nosotros que no podemos contener la
alegría que nos ha sido donada.
Queremos extenderla. La alegría
suscitada es tal que nos lleva a
comunicarla. Y debería ser la misma
cosa cuando encontramos al Señor.
La alegría de este encuentro, de su
misericordia. Comunicar la
misericordia del Señor. Es más, el
signo concreto de que realmente
hemos encontrado a Jesús es la
alegría que sentimos al comunicarlo
también a los demás. Y esto no es
«hacer proselitismo», esto es hacer



un don. Yo te doy aquello que me da
alegría a mí. Leyendo el Evangelio
vemos que esta ha sido la
experiencia de los primeros
discípulos: después del primer
encuentro con Jesús, Andrés fue a
decírselo enseguida a su hermano
Pedro (cf. Jn 1, 40-42), y la misma
cosa hizo Felipe con Natanael (cf. Jn
1, 45-46). Encontrar a Jesús equivale
a encontrarse con su amor. Este
amor nos transforma y nos hace
capaces de transmitir a los demás la
fuerza que nos dona. De alguna
manera, podríamos decir que desde
el día del Bautismo nos es dado a
cada uno de nosotros un nuevo
nombre además del que ya nos dan
mamá y papá, y este nombre es
«Cristóforo». ¡Todos somos
«Cristóforos»! ¿Qué significa esto?
«Portadores de Cristo». Es el nombre
de nuestra actitud, una actitud de
portadores de la alegría de Cristo, de
la misericordia de Cristo. Todo



cristiano es un «Cristóforo», es decir,
¡un portador de Cristo!”[6].

2. Comunicar lo que hemos
recibido es hacer un don.
Evolución del término
“proselitismo”

En la catequesis del Papa Francisco
apenas citada, se menciona la
palabra “proselitismo”. Ese término,
frecuente hasta hace unas décadas
en la literatura espiritual, deriva de
“prosélito”, palabra con la que se
designa en la Biblia a los ger, los
gentiles que vivían establemente en
el Pueblo de Israel y que se
proponían entrar en la Alianza y
observar la Ley de Moisés. De ahí
pasó al lenguaje cristiano.

Ya san Justino, mente abierta, buen
conocedor de los filósofos de su
tiempo, arrestado por proselitismo y
ejecutado en el año 166 porque no
quiso renegar su fe, escribía: “Os
queda poco tiempo para haceros



prosélitos nuestros: si Cristo os
precede con su venida, en vano os
arrepentiréis[7]”: designaba así el
celo apostólico por anunciar a Cristo
e incorporar nuevos fieles a la
Iglesia. Con ese sentido surgirá en
época moderna el término
“proselitismo” que, junto al empuje
misionero, recoge también, con el
desarrollo de la Iglesia, la solicitud
por aproximar a los demás a las
instituciones surgidas en el seno del
Pueblo de Dios.

En ese mismo sentido lo usó san
Josemaría, desde los comienzos del
Opus Dei. Buscaba poner de relieve
tanto la profundidad del afán
apostólico, como el hecho de que no
somos nosotros sino Dios quien
llama: evidentemente, las decisiones
que determinan el rumbo de una
vida ha de tomarlas cada uno
personalmente, con libertad, sin
coacción ni presión de ningún tipo,
como siempre subrayará[8].



En estos últimos decenios, se ha ido
generalizando otra acepción de ese
vocablo, para describir determinadas
actuaciones con las que se pretende
atraer hacia el propio grupo con el
uso de violencia, de engaño, de
coerción o de otros modos que
fuerzan la conciencia o manipulan la
libertad.

Naturalmente, ese modo de actuar es
ajeno al espíritu cristiano y
totalmente reprobable. A esa
acepción negativa se han referido en
varias ocasiones los últimos papas al
afirmar, por ejemplo, que “nuestra fe
no la imponemos a nadie; semejante
género de proselitismo es contrario
al cristianismo[9]” o que “la Iglesia
no crece por proselitismo sino por
atracción[10]”. Esa atracción
comporta primero el testimonio de
una conducta recta, de una vida llena
de amor, pero no es sinónimo de
pasividad: no excluye la
proclamación verbal de un mensaje,



como enseña san Pablo: “¿Cómo
creerán, si no oyeron hablar de él? ¿Y
cómo oirán sin alguien que
predique? ¿Y cómo predicarán, si no
hay enviados?” (Rm 10,14-15)[11].

Refiriéndose a quienes lanzan la
palabra proselitismo como acusación
para propalar temores ante la acción
apostólica de los fieles, san Juan
Pablo II escribe que lo hacen “quizá
con el fin de arrancar a la Iglesia el
coraje y el empuje para acometer su
misión evangelizadora, y esa misión
pertenece a la esencia de la
Iglesia”[12].

De todas maneras, las lenguas son
cambiantes y es frecuente que haya
palabras que dejen de tener un
significado unívoco e, incluso, que
adquieran uno contrario al original.
Teniendo en cuenta el uso cada vez
más difundido del sentido negativo
de la palabra “proselitismo”, se
expresa mejor su contenido positivo



original con otros términos: plantear
la llamada divina, ayudar a descubrir
el camino que Dios quiere para cada
uno, invitar a plantearse la propia
vocación, discernimiento vocacional,
apostolado vocacional, despertar el
sentido de misión, por ejemplo.

Por eso, en el capítulo “Proselitismo”
de Camino, se debe entender esa
palabra con su auténtica
significación en la predicación de san
Josemaría, en el marco de la misión
apostólica de los cristianos, dirigida a
todo el mundo (cf. Mc 16,15). Muchos
autores espirituales –y entre ellos,
san Josemaría– han empleado el
término “proselitismo” en ese
sentido, como sinónimo de
apostolado o evangelización: una
labor que se caracteriza, entre otras
cosas, por un profundo respeto de la
libertad, en contraste con la acepción
negativa que este vocablo ha tomado
en los últimos años del siglo XX. En el
surco de esa tradición, san Josemaría

https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-38.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-38.htm


utiliza la palabra “proselitismo” con
el significado de propuesta o
invitación con la que los cristianos
comparten la llamada de Jesucristo
con sus compañeros y amigos, y
abren ante ellos el horizonte de su
Amor[13].

3. Llamar: una necesidad y una
obligación

“Id, pues, y haced discípulos a todos
los pueblos, bautizándoles en el
nombre del Padre y del Hijo y del
Espíritu Santo; y enseñándoles a
guardar todo cuanto os he mandado.
Y sabed que yo estoy con vosotros
todos los días hasta el fin del
mundo” (Mt 28,19-20). Son las
últimas palabras de Jesús que recoge
san Mateo. Los cristianos están así
llamados a dar testimonio del Señor,
a hacer discípulos, sabiendo que
Jesús vive en ellos: actuarán “en el
nombre” de Dios, con su poder. En la
misión apostólica, hay esta doble



vertiente de acción personal nuestra
y de acción de Dios.

“Anunciar a los gentiles la insondable
riqueza de Cristo e iluminar a todos
acerca del cumplimiento del misterio
que durante siglos estuvo escondido
en Dios” (Ef 3,8) era para san Pablo
una “gracia” (ib.) y una obligación
moral: “¡Ay de mi si no
evangelizara!” (1Cor 9,16). Esa gracia
es compartida por todos los
cristianos. Con la vocación cristiana
bautismal, el Pueblo de Dios
“constituido por Cristo en orden a la
comunión de vida, de caridad y de
verdad, es empleado también por él
como instrumento de la redención
universal y es enviado a todo el
mundo como luz del mundo y sal de
la tierra (cf. Mt 5,13-16)[14]”.

La Iglesia tiene la misión de “cuidar
el nacimiento, el discernimiento y el
acompañamiento de las
vocaciones[15]”. El Papa Francisco



nota que “donde hay vida, fervor,
ganas de llevar a Cristo a los demás,
surgen vocaciones genuinas[16]”. Eso
supone que, además de rezar, la
comunidad cristiana “se atreve a
proponer un camino[17]”, dice
Francisco, refiriéndose a la entrega a
Dios. En este sentido, hablando de
vocaciones sacerdotales, no duda en
subrayar la importancia de “llamar”:
“Llamar. Es el típico verbo de la
vocación cristiana. Jesús no hace
largos discursos, no da un programa
al cual adherir, no hace proselitismo,
no ofrece respuestas prefabricadas.
Dirigiéndose a Mateo, se limita a
decirle: «¡Sígueme!».

De este modo, suscita él la
fascinación de descubrir una nueva
meta, abriendo su vida hacia un
«lugar» que va más allá del pequeño
banco donde está sentado. El deseo
de Jesús de poner en camino a la
gente, de removerlas de una vida
sedentaria mortal, de romper la falsa



ilusión de que se pueda vivir
felizmente quedándose
cómodamente sentados entre sus
propias seguridades. Ese deseo de
búsqueda, que albergan con
frecuencia los más jóvenes, es el
tesoro que el Señor pone en nuestras
manos y que hemos de cuidar, de
cultivar y de hacer germinar.
Miremos a Jesús, que pasa en las
riberas de la existencia, recibiendo el
deseo de quien busca, la desilusión
de una noche de pesca que salió mal,
la sed ardiente de una mujer que va
a buscar agua en el pozo, o la fuerte
necesidad de cambiar de vida.

Así nosotros también, en vez de
reducir la fe a un libro de recetas
prefabricadas o a un conjunto de
normas que hay que observar,
podemos ayudar a los jóvenes a
plantearse la preguntas justas, a
ponerse en camino y a descubrir la
alegría del Evangelio. Yo sé que
vuestra misión no es fácil y que,



alguna vez, a pesar de un esfuerzo
generoso, los resultados pueden ser
escasos y que arriesgamos la
frustración y el desánimo. Pero si no
nos encerramos en lamentaciones y
si seguimos «saliendo» para anunciar
el Evangelio, el Señor queda a
nuestro lado y nos da la valentía de
echar las redes también cuando
estamos cansados y desilusionados
por o haber pescado nada. […] No
tengáis miedo de anunciar el
Evangelio, de encontrar, de orientar
la vida de los jóvenes[18]”. Por su
parte, Juan Pablo II afirmaba: “"No
debe existir ningún temor en
proponer directamente a una
persona joven, o menos joven, las
llamadas del Señor. Es un acto de
estima y de confianza. Puede ser un
momento de luz y de gracia.[19]”.

“Predica la palabra, insiste con
ocasión y sin ella” (2 Tim 4,2), dice
Pablo a Timoteo: “opportune,
importune”. “Muchos, con aire de



autojustificación, se preguntan: yo,
¿por qué me voy a meter en la vida
de los demás? -¡Porque tienes
obligación, como cristiano, de
meterte en la vida de los otros, para
servirles! -¡Porque Cristo se ha
metido en tu vida y en la mía![20]”.

San Josemaría enseñaba a sus hijos
que nadie podría sentirse dispensado
de proponer la vocación cuando
encuentra una persona que podría
encontrar en ella su camino. Si hace
falta, se crean ocasiones de hablar de
la llamada, ya que no basta la pura
presencia. “Has tenido una
conversación con éste, con aquél, con
el de más allá, porque te consume el
celo por las almas. Aquél cogió
miedo; el otro consultó a un
"prudente", que le ha orientado
mal... -Persevera: que ninguno pueda
después excusarse afirmando «quia
nemo nos conduxit» -nadie nos ha
llamado[21]”.



Es importante proponer la vocación
también porque hay personas que,
por una humildad quizá mal
entendida, juzgan erróneamente que
no son dignas de ella, o bien no se
atreven a preguntar si es para ellos,
algo así como aquellos personajes de
las novelas que nunca llegan a pedir
la mano de la mujer que aman… y se
quedan sin ella. Por eso hablaba de
“santa coacción[22]” animando al
lector de Camino a plantearse su
responsabilidad apostólica respecto a
las personas que tiene a su
alrededor, respetando plenamente su
libertad. Con esa unión de palabras
contradictorias, llamada “oxímoron”,
daba fuerza expresiva a la idea de
que la misión apostólica no está
reñida con la energía que nos da el
Espíritu Santo. Ese Espíritu es Amor,
y es Espíritu de libertad.

Por lo tanto, el fundador de la Obra
podía afirmar que esta “no sólo
respeta la libertad” de sus miembros,



“sino que les hace tomar clara
conciencia de ella. Para conseguir la
perfección cristiana en la profesión o
en el oficio que cada uno tenga”,
añadía, “necesitan estar formados de
modo que sepan administrar la
propia libertad: con presencia de
Dios, con piedad sincera, con
doctrina[23]”.

La libertad es necesaria para
entregarse al Señor y para renovar
esa entrega: la formación en el Opus
Dei se encamina principalmente a
hacer que a todos “llegue el espíritu
genuino del Evangelio -espíritu de
caridad, de convivencia, de
comprensión, absolutamente ajeno al
fanatismo-, a través de una sólida y
oportuna formación teológica y
apostólica. Después, cada uno obra
con completa libertad personal y,
formando autónomamente su propia
conciencia, procura buscar la
perfección cristiana y cristianizar su
ambiente, santificando su propio



trabajo, intelectual o manual, en
cualquier circunstancia de su vida y
en su propio hogar[24]”.

Jesucristo llama a la humildad en el
servicio con una parábola acerca de
la labranza y del cuidado del ganado,
que se aplica bien al esfuerzo de
evangelización. Él nos invita a hacer
nuestros los sentimientos de los
trabajadores: “Somos unos siervos
inútiles; no hemos hecho más que lo
que teníamos que hacer”: “Servi
inutiles sumus; quod debuimus facere,
fecimus” (Lc 17,10). Cristo nos
apremia a evitar todo engreimiento.
Es claro que ni recomienda el trato
abusivo del amo ni lo aprueba. Pero
nos enseña que la virtud desplegada
al cumplir su mandatos nos
consolará interiormente e incluso
despertará la admiración de los
demás. Entonces, en lugar de
engreírnos, debemos considerar que
cumplimos solamente el plan de
Dios: “No te jactes por ser llamado



hijo de Dios —reconoce la gracia, y
no desconozcas tu naturaleza—, ni te
engrías por haberle servido bien: es
lo que tenías que hacer. El sol hace
su oficio, la luna obedece y los
ángeles cumplen su servicio. [...] No
pretendamos ser alabados por
nosotros mismos, no adelantemos el
juicio de Dios[25]”.

En la historia del Opus Dei, los que
siguieron a san Josemaría fueron
heroicos en extender la semilla de su
mensaje en todas partes. Cuando
terminó la guerra civil española,
formaban parte de la Obra, san
Josemaría y diez o doce hijos
espirituales suyos. Al cabo de un año,
contaba el beato Álvaro del Portillo,
recorrían España en todas la
direcciones, había labor apostólica
en muchas ciudades. Viajaban en
trenes incómodos o por carreteras
machacadas por la guerra. El fin de
semana, que entonces solo duraba el
domingo, lo aprovechaban para ir a

https://opusdei.org/es-es/page/mons-alvaro-del-portillo/


diferentes sitios, y al poco tiempo
surgieron vocaciones al Opus Dei en
todas partes. Es bonito ver como José
María Hernández Garnica escribió
sobre Isidoro Zorzano, que trataba
de acercarle a Dios: “Le toreé lo
indecible por mi flojera, y él, con
paciencia extraordinaria, no dejaba
de escribirme y animarme, aunque
muchas veces no recibiese respuesta
en largo tiempo[26]”. Y así del celo
apostólico de los fieles del Opus Dei
vinieron vocaciones para la Obra y,
también, para órdenes y
congregaciones religiosas, y para los
seminarios diocesanos. Ese celo
expresa la intensidad del amor y del
don de sí, que nacen en la humildad
de quien sabe que toda fecundidad
viene de Dios.

4. La importancia de los medios
sobrenaturales

Los frutos, las decisiones de entrega
a Dios, vienen siempre de Dios, como

https://opusdei.org/es-es/page/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/es-es/page/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/es-es/page/isidoro-zorzano/


enseñó Jesucristo: “El Reino de Dios
viene a ser como un hombre que
echa la semilla sobre la tierra, y,
duerma o vele noche y día, la semilla
nace y crece, sin que él sepa
cómo” (Mc 4,26-27).

En la parábola de los invitados a las
bodas, Jesús explica la formación de
la Iglesia como llamada universal a
la salvación. La imagen del banquete
permite describir el Reino de Dios.
Pero cuando todo estaba preparado,
resulta que muchos rechazaron al
Hijo de Dios y la llamada se extendió
a todos, también a los paganos: “Dijo
el señor a su siervo: «Sal a los
caminos y a los cercados y obliga a
entrar, para que se llene mi
casa»” (Lc 14,23).

San Josemaría contemplaba en esa
sorprendente “obligación” un gran
respeto a la libertad de cada persona.
Afirmó por ejemplo, refiriéndose a la
floración de una vida cristiana



coherente, que la expresión compelle
intrare (“oblígales a entrar”) “es una
invitación, una ayuda a decidirse,
nunca -ni de lejos- una coacción”; “no
es como un empujón material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estímulo espiritual de vuestra
oración y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el cúmulo de sacrificios, que sabéis
ofrecer; la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios [...].
Añadid, a todo esto, vuestro garbo y
vuestra simpatía humana, y
tendremos el contenido del compelle
intrare[27]”. Es así como actúa la
gracia, a través de nosotros. San
Basilio nota que “del mismo modo
que los cuerpos nítidos y brillantes,
cuanto les toca un rayo de sol, se
tornan ellos mismos brillantes y
desprenden de sí otro fulgor, así las
almas que llevan el Espíritu son
iluminadas por el Espíritu Santo, y se
hacen también ellas espirituales y
envían la gracias a otros[28]”.



Es una labor que no cabe realizarla
aisladamente, sino con un auténtico
sentido eclesial, que manifiesta que
es Dios quien llama a través de su
Iglesia. Empapada de visión
sobrenatural, la obediencia da
fecundidad al esfuerzo apostólico.
Así comenta san Josemaría una pesca
milagrosa: “"Duc in altum". -¡Mar
adentro! -Rechaza el pesimismo que
te hace cobarde. "Et laxate retia
vestra in capturam" -y echa tus redes
para pescar. ¿No ves que puedes
decir, como Pedro: "in nomine tuo,
laxabo rete" -Jesús, en tu nombre,
buscaré almas?[29]”.

En el Opus Dei, antes de hablar a una
persona de su posible vocación, se
cuenta con el acuerdo de quien
dirige el Centro a donde esa persona
suele ir. Quien plantea la vocación a
alguien pedirá en su oración al Señor
que mueva el corazón de su amigo
para que le siga. Hablar de vocación
implica una gran amistad: empatía,



confianza recíproca, comprensión
mutua y la capacidad de escuchar
mucho, en el respeto de la libertad de
las conciencias y el cuidado de la
debida reserva. Todo eso se
construye a partir del “apostolado de
amistad y de confidencia[30]” y se
fundamenta en la oración, en el
espíritu de sacrificio por el otro y en
el testimonio de una vida coherente.

Alguna vez una persona puede
afirmar: “no lo veo”, y puede ser que
Dios no la llame, o quizá puede ser
que, más que no ver, falte querer.
Por eso, además de recomendarle
que se aconseje, también conviene
animarle a que pida la fuerza al
Señor para querer aquello que le
pueda pedir. Es significativo como
san Josemaría, cuando intuía la
llamada divina, no solo pedía ver el
querer del Señor ‒Domine, ut
videam! ‒ sino también que se
cumpliera efectivamente en su vida
‒Domine, ut sit! Decir que sí al Señor



no es posible sin una plena libertad
potenciada por la gracia divina[31].

5. Selección para llegar a más
personas

El Opus Dei es para la muchedumbre
y todas las almas le interesan,
“porque cada alma es un tesoro
maravilloso; cada hombre es único,
insustituible. Cada uno vale toda la
sangre de Cristo[32]”. Pero no todo el
mundo está llamado a ese camino, y
hay muchos posibles en la Iglesia:
para cada uno, el mejor es el suyo.

En cuanto al Opus Dei, su único
objetivo es “contribuir a que haya en
medio del mundo, de las realidades y
afanes seculares, hombres y mujeres
de todas las razas y condiciones
sociales, que procuren amar y servir
a Dios y a los demás hombres en y a
través de su trabajo ordinario[33]”.
Eso supone esforzarse por trabajar
“con la mayor perfección posible:
con perfección humana



(competencia profesional) y con
perfección cristiana (por amor a la
voluntad de Dios y en servicio de los
hombres)[34]”. Un cierto prestigio
profesional o en los estudios pone en
mejores condiciones para hacer un
apostolado desinteresado y “abrirse
en abanico para llegar a todas las
almas[35]”.

La decisión de entrega al Señor es un
paso que uno da personalmente,
pero siempre acompañado. Esta
compañía consiste en una ayuda
para madurar humanamente y
cristianamente la posible llamada del
Señor, que quizá se manifiesta de
manera incipiente. Es una invitación
a abrirse a la acción del Espíritu
Santo en el alma, que llevará a
desarrollar una libertad interior que
genera el clima sobrenatural de
humildad, serenidad y generosidad
donde es posible responder al
designo de Dios sobre la propia vida.



Parte de este acompañamiento
consiste en animar a actuar con
rectitud de intención. “No es
arrogancia querer ser mejores. Por el
contrario, es una virtud grata a Dios:
puesto que conocemos el mal
material de que estamos hechos y,
para ser mejores, habremos de
apoyarnos siempre en la
misericordia y en la gracia del Señor,
y repetir aquellas palabras de San
Pablo: omnia possum in eo qui me
confortat. Tenemos, por tanto,
obligación de formar esas almas, de
una manera que les ayude a ser
buenos católicos, rectificando su
conducta, inculcándoles la necesidad
de la vida interior, y poniendo en su
conciencia el convencimiento de que
el trabajo de cada día es el medio
más apto para conseguir la
perfección cristiana, y para hacer el
bien a las almas todas[36]”.

La vocación a la Obra impulsa a
convertirse en fermento para



mejorar toda la masa (cf. Lc 13,21).
En este sentido, quienes acompañan
a alguien que desea pedir la
admisión, deben saber valorar su
idoneidad espiritual, física y
psicológica, moral e intelectual, a la
vez que la autenticidad de su
motivación.

Importa pensar en cada persona y
ayudarla a valorar con realismo su
propia situación, de modo que no
tome decisiones que con el paso del
tiempo no sea capaz de poner en
práctica. En este ambiente de
confianza, el interesado procurará
abrirse y darse a conocer, para
realizar juntos el necesario
discernimiento de la voluntad de
Dios. Es un camino que se recorre en
la oración, para entender la realidad
de la vida de una persona –virtudes,
carácter, historia, familia, formación,
salud, etc.– y buscar su bien a la luz
del Espíritu Santo.



En el caso de gente muy joven este
camino se recorre con sus padres,
“principales y primeros educadoras
de sus hijos[37]”, llamados a hacer
crecer a sus hijos también en la vida
moral, espiritual y sobrenatural. El
magisterio de la Iglesia enseña: “A la
par el hijo crece, hacia una madurez
y autonomía humanas y espirituales,
la vocación singular que viene de
Dios se afirma con más claridad y
fuerza. Los padres deben respetar
esta llamada y favorecer la respuesta
de sus hijos para seguirla. Es preciso
convencerse de que la vocación
primera del cristiano es seguir a
Jesús (cf. Mt 16,25): «El que ama a su
padre o a su madre más que a mí, no
es digno de mí; el que ama a su hijo o
a su hija más que a mí, no es digno
de mí» (Mt10,37)[38]”.

Para entregarse a Dios en el Opus Dei
es importante el equilibrio personal,
entendido como la capacidad de vivir
habitualmente los compromisos que



se asumen con paz interior, sin
rigideces o agobios
desproporcionados. Esto no quiere
decir que uno tenga que ser
impasible o inquebrantable, pues
todas las personas con compromisos
serios ‒religiosos, familiares, civiles‒
pueden pasar por momentos de
tensión o cansancio. “Lo más
importante en la Iglesia no es ver
cómo respondemos los hombres, sino
ver lo que hace Dios. La Iglesia es
eso: Cristo presente entre nosotros;
Dios que viene hacia la humanidad
para salvarla, llamándonos con su
revelación, santificándonos con su
gracia, sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeños y en los
grandes combates de la vida
diaria[39]”.

Decía san Josemaría: “Caben: lo
enfermos, predilectos de Dios, y
todos los que tengan el corazón
grande, aunque hayan sido mayores
sus flaquezas[40]”. La generosidad,



por tanto, es una virtud esencial.
Etimológicamente, la palabra
“generosidad” significa “de buena
raza”. Quien es generoso, puede
decir: “somos hijos de santos, y
esperamos aquella vida que Dios
dará a los que no retiran de Él su
confianza” (Tob 2,18 vg.). Desde esa
generosidad llena de libertad interior
se puede formar a cada persona en
los distintos ámbitos, contando con
su “deseo sincero y eficaz de tender a
la virtud[41]”.

El crecimiento de la propia familia es
causa de alegría. Por otro lado, así
como una familia que no tiene hijos
desaparece, comentaba san
Josemaría aplicándolo a la
importancia de buscar más apóstoles
que perpetúen la familia
sobrenatural del Opus Dei. El beato
Álvaro glosaba la idea anterior,
diciendo que el fundador deseaba
que todos sus hijos albergaran un
gran celo “que no haga acepción de



personas, ni discriminación alguna,
para que nuestra familia se dilate
cada vez más, y contribuya con
eficacia a que todos los hombres
formen un solo rebaño, con un solo
pastor (Jn 10, 16)[42]”: el rebaño de la
Iglesia, apacentado por Jesucristo.

G. Derville

Diciembre de 2016

Observaciones y sugerencias a: 
collationes@collationes.org.

Elementos de bibliografía

Ernst Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Vol. 1, Rialp,
Madrid 2010, pp. 537-542.

Javier López Díaz, Proselitismo, en
Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer Diccionario de
San Josemaría, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp. 1029-1033.

mailto:collationes@collationes.org
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/


[1] Cf. Cicerón, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] San Juan Pablo II, Exh. apost.
postsinodal Pastores dabo vobis, n.
34..

[3] Ibídem.

[4] Cf. san Josemaría, Instrucción, 31-
V-1936, nota 85.

[5] San Juan Pablo II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[6] Francisco, Audiencia jubilar, 30-
I-2016. El Papa Francisco habla del
sentido de misión del cristiano en
muchas ocasiones, por ejemplo en su



Mensaje para la jornada mundial de
oración para las vocaciones, 27-
XI-2016.

[7] San Justino, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[8] Cf. Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, n. 104.

[9] Benedicto XVI, Homilía, 10-
IX-2006.

[10] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, citando a Benedicto
XVI, Homilía, 13-V-2007.

[11] Cf. Pablo VI, Exh. apost. Evangelii
nuntiandi, 8-XII-1975, nn. 41-42.

[12] San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, p. 127.

[13] Cf. san Josemaría, Camino, nn.
790, 796.

[14] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 9.



[15] San Juan Pablo II, Exh. apost.
postsinodal Pastores dabo vobis, n.
34.

[16] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 107.

[17] Ibídem.

[18] Francisco, Discurso en el
simposio internacional de pastoral
vocacional, Roma, 21-X-2016.

[19] San Juan Pablo II, Mensaje para
la XX Jornada Mundial de Oración
por las vocaciones, 2-II-1983.

[20] San Josemaría, Forja, n. 24.

[21] Surco, 205. Análogamente san
Josemaría comentaba la historia del
paralítico de la piscina de Betzata, y
el peligro de la indiferencia respecto
a los demás: “Señor, no tengo a nadie
que me meta en la piscina cuando se
mueve el agua; mientras voy, baja
otro antes que yo” (Jn 5,5-7:



“Hominem non habeo”): cf. Surco, n.
212; Forja, n. 168; Homilía Lealtad a
la Iglesia (4-VI-1972), 6.

[22] San Josemaría, Camino, n. 387.

[23] Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, 53.

[24] Ibídem, n. 35.

[25] San Ambrosio, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[26] José María Hernández Garnica,
carta de 31-I-1948, en José Miguel
Pero Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,
1902 – Madrid 1943), Palabra, Madrid
1996, p. 253.

[27] San Josemaría, Carta 24-X-1942,
n. 9/p>

[28] San Basilio, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[29] San Josemaría, Camino, n. 792.



[30] San Josemaría, Conversaciones
con Monseñor Escrivá de Balaguer, n.
62.

[31] Sobre esos aspectos, cf.
Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp. 121-132.

[32] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 80.

[33] San Josemaría, Conversaciones
con Monseñor Escrivá de Balaguer, n.
10.

[34] Ibídem.

[35] San Josemaría, Surco, n. 193.

[36] San Josemaría, Carta 24-X-42, n.
21.

[37] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1653; Cf. Concilio Vaticano II,



Declaración Gravissimum
educationis, n. 3.

[38] Catecismo de la Iglesia Católica,
2232.

[39] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 131.

[40] San Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, 65.

[41] Beato Álvaro del Portillo, nota 59
a san Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 64.

[42] Beato Álvaro del Portillo, nota 78
a san Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, 84. Cf. san Josemaría, 
Instrucción, mayo 1935, n. 76 y nota
132.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-

https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/


libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/

	¿Proselitismo? Libertad y propuesta vocacional

