opusdei.org

cProselitismo?
Libertad y propuesta
vocacional

¢Es legitimo para un cristiano
hacer proselitismo? ¢ Cémo ha
evolucionado el término
proselitismo? ¢Como debe ser
impulso evangelizador de los
cristianos? Respondemos a
varias de las preguntas con
textos del Evangelio, del Papa
Francisco, san Josemaria y otros
escritores.

27/07/2019



Descarga, en PDF, el articulo
¢Proselitismo? Libertad y
propuesta vocacional

Sumario

1. Dios entra en nuestra vida
sirviéndose de otras personas

2. Comunicar lo que hemos recibido
es hacer un don. Evolucidon del
término “proselitismo”

3. Llamar: una necesidad y una
obligaciéon
4. La importancia de los medios

sobrenaturales

5. Seleccion para llegar a mas
personas



https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo%20Libertad%20y%20propuesta%20vocacional20190727-113323.pdf

Mas articulos sobre el proselitismo
* Carta del Prelado (9 enero 2018) ¢
Proselitismo (Voz del diccionario de
San Josemaria Escriva de Balaguer) ¢
¢Qué se entiende por “proselitismo”
en la Iglesia catolica? »
Evangelizacion, proselitismo y
ecumenismo (Mons. Fernando
Ocdriz) » Abundancia de luz (Mons.
Javier Echevarria, en Avvenire) e
Padre, soy judia (video): En Chile, en
1974, en un encuentro con cientos de
personas, una chica judia se dirige al
Fundador del Opus Dei y le pregunta
sobre la fe catdlica

«Venid y lo veréis» (Jn 1, 39). De esta
manera responde Jesus a dos
discipulos de Juan el Bautista que le
preguntaban donde vivia. Estas
palabras anuncian una llamada
divina, la de estar con Cristoy
compartir su vida. En el plano


https://opusdei.org/es-es/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/que-se-entiende-por-proselitismo-en-la-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-es/article/que-se-entiende-por-proselitismo-en-la-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/abundancia-de-luz/
https://www.youtube.com/watch?v=V1QZ5qdoLZ8

meramente humano, manifiestan
una verdad que todos hemos
experimentado: el bien, por su
propia naturaleza, es difusivo.
Cuanto mayor es ese bien, mas
poderosa es su fuerza expansiva.
Jesus invita a esa comunidad de vida
con €él, tan atrayente. Y asi se
difundio el Evangelio, a partir de la
alegria de conocer y seguir a Jesus,
que conlleva el deseo de llevar a
otros a compartir esa aventura.

Ciceron comenta que la admiracion
de alguien que subiera a los cielos y
contemplara la belleza de las
estrellas seria amarga si no tuviera
alguien con quien compartirla[1]. Del
mismo modo, la vocacion que Dios
concede despliega toda su belleza en
la medida en que se busca
compartirla; por esto, se puede decir
que la llamada a entregarse a Dios en
el Opus Dei, como en otras realidades
eclesiales, es una llamada contagiosa.



1. Dios entra en nuestra vida
sirviéndose de otras personas

Después del testimonio del Bautista,
el Evangelio de Juan relata la
llamada a Andrés y a Pedro: “Al dia
siguiente, Juan se encontraba en
aquel mismo lugar con dos de sus
discipulos. De pronto vio a Jesus, que
pasaba por alli, y dijo: «jEste es el
cordero de Dios!». Los dos discipulos
le oyeron decir esto y siguieron a
Jesus. Jesus se volvio y, viendo que lo
seguian, les pregunto: «¢Qué
buscais?» Ellos contestaron: «Rabbi,
(que quiere decir Maestro) ¢donde
vives?» El les respondi: «Venid y lo
veréis». Se fueron con él, vieron
donde vivia y pasaron aquel dia con
él. Eran como las cuatro de la tarde.
Uno de los dos que siguieron a Jesus
era Andrés, el hermano de Simoén
Pedro. Encontro Andrés en primer
lugar a su propio hermano Simoén y
le dijo: «<Hemos encontrado al Mesias
(que quiere decir Cristo)». Y lo llevé a



Jesus. Jesus, al verlo, le dijo: «Tu eres
Simdn, hijo de Juan: en adelante te
llamaras Cefas», (que significa:
«Piedra»)” (Jn 1, 35-42).

San Juan Pablo II comenta que “esta
pagina del Evangelio es una de tantas
de la Biblia en las que se describe el
«misterio» de la vocacién; en nuestro
caso [los sacerdotes], el misterio de la
vocacion a ser apostoles de Jesus”[2];
y afiade que la pagina de san Juan
“tiene también un significado para la
vocacion cristiana como tal”[3].

La vocacion al Opus Dei es una
concrecion de la vocacion bautismal,
uno de los caminos en la Iglesia para
seguir a Jesucristo en medio del
mundo, como cristiano corriente y a
la vez con un compromiso serio de
vivir la radicalidad de la llamada
universal a la santidad y al
apostolado, mediante la santificacion
del trabajo profesional y de las
ocupaciones ordinarias.



El Evangelio apenas citado destaca
como el encuentro de algunos
discipulos con Jesus se produce por
la mediacion de quienes ya le siguen.
Uno no descubre su vocacion por
telepatia sino, como en el caso de
Andrés y Pedro, por otras personas
de las que se sirve Dios para entrar
en su vida.

Por otra parte, el hecho de poner un
nombre a Simodn equivale a tomar
posesion de él. Y asi, por mas que
existan mediadores para la llamada,
solo Dios puede tomar posesion de
un alma, de él venimos y a él
volvemos. Nadie es propietario de las
almas[4].

El Papa Francisco ha insistido
muchas veces en la dimension
misionera de la vocacidn cristiana:
“Quisiera indicaros hoy la estrecha
relacion que existe entre la
misericordia y la misién. Como
recordaba san Juan Pablo II: «La



Iglesia vive una vida auténtica,
cuando profesa y proclama la
misericordia y cuando acerca a los
hombres a las fuentes de la
misericordia»[5]. Como cristianos
tenemos la responsabilidad de ser
misioneros del Evangelio. Cuando
recibimos una buena noticia, o
cuando vivimos una hermosa
experiencia, es natural que sintamos
la exigencia de compartirla también
con los demas. Sentimos dentro de
nosotros que no podemos contener la
alegria que nos ha sido donada.
Queremos extenderla. La alegria
suscitada es tal que nos lleva a
comunicarla. Y deberia ser la misma
cosa cuando encontramos al Sefior.
La alegria de este encuentro, de su
misericordia. Comunicar la
misericordia del Sefior. Es mas, el
signo concreto de que realmente
hemos encontrado a Jesus es la
alegria que sentimos al comunicarlo
también a los demas. Y esto no es
«hacer proselitismo», esto es hacer



un don. Yo te doy aquello que me da
alegria a mi. Leyendo el Evangelio
vemos que esta ha sido la
experiencia de los primeros
discipulos: después del primer
encuentro con Jesus, Andrés fue a
decirselo enseguida a su hermano
Pedro (cf. Jn 1, 40-42), y la misma
cosa hizo Felipe con Natanael (cf. Jn
1, 45-46). Encontrar a Jesus equivale
a encontrarse con su amor. Este
amor nos transforma y nos hace
capaces de transmitir a los demas la
fuerza que nos dona. De alguna
manera, podriamos decir que desde
el dia del Bautismo nos es dado a
cada uno de nosotros un nuevo
nombre ademas del que ya nos dan
mama y papa, y este nombre es
«Cristéforo». iTodos somos
«Cristéforos»! ¢Qué significa esto?
«Portadores de Cristo». Es el nombre
de nuestra actitud, una actitud de
portadores de la alegria de Cristo, de
la misericordia de Cristo. Todo



cristiano es un «Cristéforo», es decir,
jun portador de Cristo!”[6].

2. Comunicar lo que hemos
recibido es hacer un don.
Evolucion del término
“proselitismo”

En la catequesis del Papa Francisco
apenas citada, se menciona la
palabra “proselitismo”. Ese término,
frecuente hasta hace unas décadas
en la literatura espiritual, deriva de
“prosélito”, palabra con la que se
designa en la Biblia a los ger, los
gentiles que vivian establemente en
el Pueblo de Israel y que se
proponian entrar en la Alianza y
observar la Ley de Moisés. De ahi
paso al lenguaje cristiano.

Ya san Justino, mente abierta, buen
conocedor de los filosofos de su
tiempo, arrestado por proselitismo y
ejecutado en el afio 166 porque no
quiso renegar su fe, escribia: “Os
queda poco tiempo para haceros



prosélitos nuestros: si Cristo os
precede con su venida, en vano os
arrepentiréis[7]”: designaba asi el
celo apostolico por anunciar a Cristo
e incorporar nuevos fieles a la
Iglesia. Con ese sentido surgira en
época moderna el término
“proselitismo” que, junto al empuje
misionero, recoge también, con el
desarrollo de la Iglesia, la solicitud
por aproximar a los demas a las
instituciones surgidas en el seno del
Pueblo de Dios.

En ese mismo sentido lo uso san
Josemaria, desde los comienzos del
Opus Dei. Buscaba poner de relieve
tanto la profundidad del afan
apostolico, como el hecho de que no
somos nosotros sino Dios quien
llama: evidentemente, las decisiones
que determinan el rumbo de una
vida ha de tomarlas cada uno
personalmente, con libertad, sin
coaccion ni presion de ningun tipo,
como siempre subrayaral8].



En estos ultimos decenios, se ha ido
generalizando otra acepcion de ese
vocablo, para describir determinadas
actuaciones con las que se pretende
atraer hacia el propio grupo con el
uso de violencia, de engafio, de
coercion o de otros modos que
fuerzan la conciencia o manipulan la
libertad.

Naturalmente, ese modo de actuar es
ajeno al espiritu cristiano y
totalmente reprobable. A esa
acepcion negativa se han referido en
varias ocasiones los ultimos papas al
afirmar, por ejemplo, que “nuestra fe
no la imponemos a nadie; semejante
género de proselitismo es contrario
al cristianismo[9]” o que “la Iglesia
no crece por proselitismo sino por
atraccion[10]”. Esa atraccion
comporta primero el testimonio de
una conducta recta, de una vida llena
de amor, pero no es sinénimo de
pasividad: no excluye la
proclamacion verbal de un mensaje,



como ensefia san Pablo: “¢Como
creeran, si no oyeron hablar de éI? ;Y
como oiran sin alguien que
predique? ¢Y como predicardn, si no
hay enviados?” (Rm 10,14-15)[11].

Refiriéndose a quienes lanzan la
palabra proselitismo como acusacion
para propalar temores ante la accion
apostolica de los fieles, san Juan
Pablo IT escribe que lo hacen “quiza
con el fin de arrancar a la Iglesia el
coraje y el empuje para acometer su
mision evangelizadora, y esa mision
pertenece a la esencia de la
Iglesia”[12].

De todas maneras, las lenguas son
cambiantes y es frecuente que haya
palabras que dejen de tener un
significado univoco e, incluso, que
adquieran uno contrario al original.
Teniendo en cuenta el uso cada vez
mas difundido del sentido negativo
de la palabra “proselitismo”, se
expresa mejor su contenido positivo



original con otros términos: plantear
la llamada divina, ayudar a descubrir
el camino que Dios quiere para cada
uno, invitar a plantearse la propia
vocacion, discernimiento vocacional,
apostolado vocacional, despertar el
sentido de mision, por ejemplo.

Por eso, en el capitulo “Proselitismo”
de Camino, se debe entender esa
palabra con su auténtica
significacion en la predicacion de san
Josemaria, en el marco de la mision
apostolica de los cristianos, dirigida a
todo el mundo (cf. Mc 16,15). Muchos
autores espirituales —y entre ellos,
san Josemaria— han empleado el
término “proselitismo” en ese
sentido, como sinénimo de
apostolado o evangelizacion: una
labor que se caracteriza, entre otras
cosas, por un profundo respeto de la
libertad, en contraste con la acepcion
negativa que este vocablo ha tomado
en los ultimos afios del siglo XX. En el
surco de esa tradicidn, san Josemaria


https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-38.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-capitulo-38.htm

utiliza la palabra “proselitismo” con
el significado de propuesta o
invitacidn con la que los cristianos
comparten la llamada de Jesucristo
con sus compafieros y amigos, y
abren ante ellos el horizonte de su
Amor[13].

3. Llamar: una necesidad y una
obligacion

“Id, pues, y haced discipulos a todos
los pueblos, bautizdndoles en el
nombre del Padre y del Hijo y del
Espiritu Santo; y ensefidndoles a
guardar todo cuanto os he mandado.
Y sabed que yo estoy con vosotros
todos los dias hasta el fin del
mundo” (Mt 28,19-20). Son las
ultimas palabras de Jesus que recoge
san Mateo. Los cristianos estan asi
llamados a dar testimonio del Sefor,
a hacer discipulos, sabiendo que
Jesus vive en ellos: actuardn “en el
nombre” de Dios, con su poder. En la
mision apostolica, hay esta doble



vertiente de accion personal nuestra
y de accion de Dios.

“Anunciar a los gentiles la insondable
riqueza de Cristo e iluminar a todos
acerca del cumplimiento del misterio
que durante siglos estuvo escondido
en Dios” (Ef 3,8) era para san Pablo
una “gracia” (ib.) y una obligacion
moral: “jAy de mi si no
evangelizara!” (1Cor 9,16). Esa gracia
es compartida por todos los
cristianos. Con la vocacion cristiana
bautismal, el Pueblo de Dios
“constituido por Cristo en orden a la
comunion de vida, de caridad y de
verdad, es empleado también por él
como instrumento de la redencion
universal y es enviado a todo el
mundo como luz del mundo y sal de
la tierra (cf. Mt 5,13-16)[14]".

La Iglesia tiene la mision de “cuidar
el nacimiento, el discernimiento y el
acompafamiento de las
vocaciones[15]”. El Papa Francisco



nota que “donde hay vida, fervor,
ganas de llevar a Cristo a los demas,
surgen vocaciones genuinas[16]”. Eso
supone que, ademas de rezar, la
comunidad cristiana “se atreve a
proponer un camino[17]”, dice
Francisco, refiriéndose a la entrega a
Dios. En este sentido, hablando de
vocaciones sacerdotales, no duda en
subrayar la importancia de “llamar”:
“Llamar. Es el tipico verbo de la
vocacion cristiana. Jesus no hace
largos discursos, no da un programa
al cual adherir, no hace proselitismo,
no ofrece respuestas prefabricadas.
Dirigiéndose a Mateo, se limita a
decirle: «jSigueme!».

De este modo, suscita él la
fascinaciéon de descubrir una nueva
meta, abriendo su vida hacia un
«lugar» que va mas alla del pequefio
banco donde esta sentado. El deseo
de Jesus de poner en camino a la
gente, de removerlas de una vida
sedentaria mortal, de romper la falsa



ilusion de que se pueda vivir
felizmente quedandose
comodamente sentados entre sus
propias seguridades. Ese deseo de
busqueda, que albergan con
frecuencia los mas jovenes, es el
tesoro que el Sefior pone en nuestras
manos y que hemos de cuidar, de
cultivar y de hacer germinar.
Miremos a Jesus, que pasa en las
riberas de la existencia, recibiendo el
deseo de quien busca, la desilusion
de una noche de pesca que salié mal,
la sed ardiente de una mujer que va
a buscar agua en el pozo, o la fuerte
necesidad de cambiar de vida.

Asinosotros también, en vez de
reducir la fe a un libro de recetas
prefabricadas o a un conjunto de
normas que hay que observar,
podemos ayudar a los jovenes a
plantearse la preguntas justas, a
ponerse en camino y a descubrir la
alegria del Evangelio. Yo sé que
vuestra mision no es facil y que,



alguna vez, a pesar de un esfuerzo
generoso, los resultados pueden ser
escasos y que arriesgamos la
frustracion y el desanimo. Pero si no
nos encerramos en lamentaciones y
si seguimos «saliendo» para anunciar
el Evangelio, el Sefior queda a
nuestro lado y nos da la valentia de
echar las redes también cuando
estamos cansados y desilusionados
por o haber pescado nada. [...] No
tengais miedo de anunciar el
Evangelio, de encontrar, de orientar
la vida de los jovenes[18]”. Por su
parte, Juan Pablo II afirmaba: “"No
debe existir ningun temor en
proponer directamente a una
persona joven, o menos joven, las
llamadas del Sefior. Es un acto de
estima y de confianza. Puede ser un
momento de luz y de gracia.[19]”.

“Predica la palabra, insiste con
ocasion y sin ella” (2 Tim 4,2), dice
Pablo a Timoteo: “opportune,
importune”. “Muchos, con aire de



autojustificacion, se preguntan: yo,
ipor qué me voy a meter en la vida
de los demas? -jPorque tienes
obligacion, como cristiano, de
meterte en la vida de los otros, para
servirles! -jPorque Cristo se ha
metido en tu vida y en la mia![20]”.

San Josemaria ensefiaba a sus hijos
que nadie podria sentirse dispensado
de proponer la vocacion cuando
encuentra una persona que podria
encontrar en ella su camino. Si hace
falta, se crean ocasiones de hablar de
la llamada, ya que no basta la pura
presencia. “Has tenido una
conversacion con éste, con aquél, con
el de mas alla, porque te consume el
celo por las almas. Aquél cogio
miedo; el otro consultd a un
"prudente”, que le ha orientado
mal... -Persevera: que ninguno pueda
después excusarse afirmando «quia
nemo nos conduxit» -nadie nos ha
llamado[21]”.



Es importante proponer la vocacion
también porque hay personas que,
por una humildad quiza mal
entendida, juzgan erroneamente que
no son dignas de ella, o bien no se
atreven a preguntar si es para ellos,
algo asi como aquellos personajes de
las novelas que nunca llegan a pedir
la mano de la mujer que aman... y se
quedan sin ella. Por eso hablaba de
“santa coaccion[22]” animando al
lector de Camino a plantearse su
responsabilidad apostdlica respecto a
las personas que tiene a su
alrededor, respetando plenamente su
libertad. Con esa union de palabras
contradictorias, llamada “oximoron”,
daba fuerza expresiva a la idea de
que la mision apostdlica no esta
refiida con la energia que nos da el
Espiritu Santo. Ese Espiritu es Amor,
y es Espiritu de libertad.

Por lo tanto, el fundador de la Obra
podia afirmar que esta “no sélo
respeta la libertad” de sus miembros,



“sino que les hace tomar clara
conciencia de ella. Para conseguir la
perfeccion cristiana en la profesion o
en el oficio que cada uno tenga”,
anadia, “necesitan estar formados de
modo que sepan administrar la
propia libertad: con presencia de
Dios, con piedad sincera, con
doctrina[23]”.

La libertad es necesaria para
entregarse al Sefior y para renovar
esa entrega: la formacion en el Opus
Dei se encamina principalmente a
hacer que a todos “llegue el espiritu
genuino del Evangelio -espiritu de
caridad, de convivencia, de
comprension, absolutamente ajeno al
fanatismo-, a través de una sdlida y
oportuna formacion teoldgica y
apostolica. Después, cada uno obra
con completa libertad personal vy,
formando autonomamente su propia
conciencia, procura buscar la
perfeccion cristiana y cristianizar su
ambiente, santificando su propio



trabajo, intelectual o manual, en
cualquier circunstancia de su vida y
en su propio hogar[24]”.

Jesucristo llama a la humildad en el
servicio con una parabola acerca de
la labranza y del cuidado del ganado,
que se aplica bien al esfuerzo de
evangelizacion. El nos invita a hacer
nuestros los sentimientos de los
trabajadores: “Somos unos siervos
inutiles; no hemos hecho mas que lo
que teniamos que hacer”: “Servi
inutiles sumus; quod debuimus facere,
fecimus” (Lc 17,10). Cristo nos
apremia a evitar todo engreimiento.
Es claro que ni recomienda el trato
abusivo del amo ni lo aprueba. Pero
nos ensefia que la virtud desplegada
al cumplir su mandatos nos
consolara interiormente e incluso
despertara la admiracion de los
demas. Entonces, en lugar de
engreirnos, debemos considerar que
cumplimos solamente el plan de
Dios: “No te jactes por ser llamado



hijo de Dios —reconoce la gracia, y
no desconozcas tu naturaleza—, ni te
engrias por haberle servido bien: es
lo que tenias que hacer. El sol hace
su oficio, la luna obedece y los
angeles cumplen su servicio. [...] No
pretendamos ser alabados por
nosotros mismos, no adelantemos el
juicio de Dios[25]”.

En la historia del Opus Dei, los que
siguieron a san Josemaria fueron
heroicos en extender la semilla de su
mensaje en todas partes. Cuando
termind la guerra civil espafiola,
formaban parte de la Obra, san
Josemaria y diez o doce hijos
espirituales suyos. Al cabo de un afio,
contaba el beato Alvaro del Portillo,
recorrian Espafia en todas la
direcciones, habia labor apostolica
en muchas ciudades. Viajaban en
trenes incomodos o por carreteras
machacadas por la guerra. El fin de
semana, que entonces solo duraba el
domingo, lo aprovechaban para ir a


https://opusdei.org/es-es/page/mons-alvaro-del-portillo/

diferentes sitios, y al poco tiempo
surgieron vocaciones al Opus Dei en
todas partes. Es bonito ver como José
Maria Herndndez Garnica escribio
sobre Isidoro Zorzano, que trataba
de acercarle a Dios: “Le toreé lo
indecible por mi flojera, y él, con
paciencia extraordinaria, no dejaba
de escribirme y animarme, aunque
muchas veces no recibiese respuesta
en largo tiempo[26]”. Y asi del celo
apostolico de los fieles del Opus Dei
vinieron vocaciones para la Obra vy,
también, para ordenesy
congregaciones religiosas, y para los
seminarios diocesanos. Ese celo
expresa la intensidad del amor y del
don de si, que nacen en la humildad
de quien sabe que toda fecundidad
viene de Dios.

4. La importancia de los medios
sobrenaturales

Los frutos, las decisiones de entrega
a Dios, vienen siempre de Dios, como


https://opusdei.org/es-es/page/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/es-es/page/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/es-es/page/isidoro-zorzano/

enseno Jesucristo: “El Reino de Dios
viene a ser como un hombre que
echa la semilla sobre la tierra, v,
duerma o vele noche y dia, la semilla
nace y crece, sin que €l sepa

como” (Mc 4,26-27).

En la parabola de los invitados a las
bodas, Jesus explica la formacion de
la Iglesia como llamada universal a
la salvacion. La imagen del banquete
permite describir el Reino de Dios.
Pero cuando todo estaba preparado,
resulta que muchos rechazaron al
Hijo de Dios y la llamada se extendio
a todos, también a los paganos: “Dijo
el sefior a su siervo: «Sal a los
caminos y a los cercados y obliga a
entrar, para que se llene mi

casa»” (Lc 14,23).

San Josemaria contemplaba en esa
sorprendente “obligacion” un gran
respeto a la libertad de cada persona.
Afirmo por ejemplo, refiriéndose a la
floracion de una vida cristiana



coherente, que la expresion compelle
intrare (“obligales a entrar”) “es una
invitacidn, una ayuda a decidirse,
nunca -ni de lejos- una coaccion”; “no
es como un empujon material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estimulo espiritual de vuestra
oracion y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el camulo de sacrificios, que sabéis
ofrecer; la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios [...].
Anadid, a todo esto, vuestro garboy
vuestra simpatia humana, y
tendremos el contenido del compelle
intrare[27]”. Es asi como actua la
gracia, a través de nosotros. San
Basilio nota que “del mismo modo
que los cuerpos nitidos y brillantes,
cuanto les toca un rayo de sol, se
tornan ellos mismos brillantes y
desprenden de si otro fulgor, asi las
almas que llevan el Espiritu son
iluminadas por el Espiritu Santo, y se
hacen también ellas espirituales y
envian la gracias a otros[28]”.



Es una labor que no cabe realizarla
aisladamente, sino con un auténtico
sentido eclesial, que manifiesta que
es Dios quien llama a través de su
Iglesia. Empapada de vision
sobrenatural, la obediencia da
fecundidad al esfuerzo apostolico.
Asi comenta san Josemaria una pesca
milagrosa: “"Duc in altum". -iMar
adentro! -Rechaza el pesimismo que
te hace cobarde. "Et laxate retia
vestra in capturam” -y echa tus redes
para pescar. /No ves que puedes
decir, como Pedro: "in nomine tuo,
laxabo rete" -Jesus, en tu nombre,
buscaré almas?[29]”.

En el Opus Dei, antes de hablar a una
persona de su posible vocacion, se
cuenta con el acuerdo de quien
dirige el Centro a donde esa persona
suele ir. Quien plantea la vocacion a
alguien pedira en su oracion al Sefior
que mueva el corazén de su amigo
para que le siga. Hablar de vocacion
implica una gran amistad: empatia,



confianza reciproca, comprension
mutua y la capacidad de escuchar
mucho, en el respeto de la libertad de
las conciencias y el cuidado de la
debida reserva. Todo eso se
construye a partir del “apostolado de
amistad y de confidencia[30]” y se
fundamenta en la oracion, en el
espiritu de sacrificio por el otro y en
el testimonio de una vida coherente.

Alguna vez una persona puede
afirmar: “no lo veo”, y puede ser que
Dios no la llame, o quiza puede ser
que, mas que no ver, falte querer.
Por eso, ademads de recomendarle
que se aconseje, también conviene
animarle a que pida la fuerza al
Sefior para querer aquello que le
pueda pedir. Es significativo como
san Josemaria, cuando intuia la
llamada divina, no solo pedia ver el
querer del Sefior —Domine, ut
videam! — sino también que se
cumpliera efectivamente en su vida
—Domine, ut sit! Decir que si al Sefior



no es posible sin una plena libertad
potenciada por la gracia divina[31].

5. Seleccion para llegar a mas
personas

El Opus Dei es para la muchedumbre
y todas las almas le interesan,
“porque cada alma es un tesoro
maravilloso; cada hombre es tinico,
insustituible. Cada uno vale toda la
sangre de Cristo[32]”. Pero no todo el
mundo esta llamado a ese camino, y
hay muchos posibles en la Iglesia:
para cada uno, el mejor es el suyo.

En cuanto al Opus Dei, su unico
objetivo es “contribuir a que haya en
medio del mundo, de las realidades y
afanes seculares, hombres y mujeres
de todas las razas y condiciones
sociales, que procuren amar y servir
a Dios y a los demas hombres eny a
traveés de su trabajo ordinario[33]”.
Eso supone esforzarse por trabajar
“con la mayor perfeccion posible:
con perfeccion humana



(competencia profesional) y con
perfeccion cristiana (por amor a la
voluntad de Dios y en servicio de los
hombres)[34]”. Un cierto prestigio
profesional o en los estudios pone en
mejores condiciones para hacer un
apostolado desinteresado y “abrirse
en abanico para llegar a todas las
almas[35]”.

La decision de entrega al Sefior es un
paso que uno da personalmente,
pero siempre acompafado. Esta
compafiia consiste en una ayuda
para madurar humanamente y
cristianamente la posible llamada del
Sefior, que quiza se manifiesta de
manera incipiente. Es una invitacion
a abrirse a la accion del Espiritu
Santo en el alma, que llevara a
desarrollar una libertad interior que
genera el clima sobrenatural de
humildad, serenidad y generosidad
donde es posible responder al
designo de Dios sobre la propia vida.



Parte de este acomparfiamiento
consiste en animar a actuar con
rectitud de intencion. “No es
arrogancia querer ser mejores. Por el
contrario, es una virtud grata a Dios:
puesto que conocemos el mal
material de que estamos hechos vy,
para ser mejores, habremos de
apoyarnos siempre en la
misericordia y en la gracia del Sefior,
y repetir aquellas palabras de San
Pablo: omnia possum in eo qui me
confortat. Tenemos, por tanto,
obligacion de formar esas almas, de
una manera que les ayude a ser
buenos catélicos, rectificando su
conducta, inculcandoles la necesidad
de la vida interior, y poniendo en su
conciencia el convencimiento de que
el trabajo de cada dia es el medio
mas apto para conseguir la
perfeccion cristiana, y para hacer el
bien a las almas todas[36]”.

La vocacion a la Obra impulsa a
convertirse en fermento para



mejorar toda la masa (cf. Lc 13,21).
En este sentido, quienes acompafian
a alguien que desea pedir la
admision, deben saber valorar su
idoneidad espiritual, fisica y
psicoldgica, moral e intelectual, a la
vez que la autenticidad de su
motivacion.

Importa pensar en cada persona y
ayudarla a valorar con realismo su
propia situacion, de modo que no
tome decisiones que con el paso del
tiempo no sea capaz de poner en
practica. En este ambiente de
confianza, el interesado procurara
abrirse y darse a conocer, para
realizar juntos el necesario
discernimiento de la voluntad de
Dios. Es un camino que se recorre en
la oracion, para entender la realidad
de la vida de una persona —virtudes,
caracter, historia, familia, formacion,
salud, etc.— y buscar su bien a la luz
del Espiritu Santo.



En el caso de gente muy joven este
camino se recorre con sus padres,
“principales y primeros educadoras
de sus hijos[37]”, lamados a hacer
crecer a sus hijos también en la vida
moral, espiritual y sobrenatural. El
magisterio de la Iglesia ensefia: “A la
par el hijo crece, hacia una madurez
y autonomia humanas y espirituales,
la vocacion singular que viene de
Dios se afirma con mas claridad y
fuerza. Los padres deben respetar
esta llamada y favorecer la respuesta
de sus hijos para seguirla. Es preciso
convencerse de que la vocacion
primera del cristiano es seguir a
Jesus (cf. Mt 16,25): «El que ama a su
padre o a su madre mas que a mi, no
es digno de mi; el que ama a su hijo o
a su hija mas que a mi, no es digno
de mi» (Mt10,37)[38]”.

Para entregarse a Dios en el Opus Dei
es importante el equilibrio personal,
entendido como la capacidad de vivir
habitualmente los compromisos que



se asumen con paz interior, sin
rigideces o agobios
desproporcionados. Esto no quiere
decir que uno tenga que ser
impasible o inquebrantable, pues
todas las personas con compromisos
serios —religiosos, familiares, civiles—
pueden pasar por momentos de
tension o cansancio. “Lo mas
importante en la Iglesia no es ver
como respondemos los hombres, sino
ver lo que hace Dios. La Iglesia es
eso: Cristo presente entre nosotros;
Dios que viene hacia la humanidad
para salvarla, llamandonos con su
revelacioén, santificAindonos con su
gracia, sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeifios y en los
grandes combates de la vida
diaria[39]”.

Decia san Josemaria: “Caben: lo
enfermos, predilectos de Dios, y
todos los que tengan el corazon
grande, aunque hayan sido mayores
sus flaquezas[40]”. La generosidad,



por tanto, es una virtud esencial.
Etimoldgicamente, la palabra
“generosidad” significa “de buena
raza”. Quien es generoso, puede
decir: “somos hijos de santos, y
esperamos aquella vida que Dios
daré a los que no retiran de El su
confianza” (Tob 2,18 vg.). Desde esa
generosidad llena de libertad interior
se puede formar a cada persona en
los distintos ambitos, contando con
su “deseo sincero y eficaz de tender a
la virtud[41]”.

El crecimiento de la propia familia es
causa de alegria. Por otro lado, asi
como una familia que no tiene hijos
desaparece, comentaba san
Josemaria aplicandolo a la
importancia de buscar mas apostoles
que perpetuen la familia
sobrenatural del Opus Dei. El beato
Alvaro glosaba la idea anterior,
diciendo que el fundador deseaba
que todos sus hijos albergaran un
gran celo “que no haga acepcion de



personas, ni discriminacion alguna,
para que nuestra familia se dilate
cada vez mas, y contribuya con
eficacia a que todos los hombres
formen un solo rebafo, con un solo
pastor (Jn 10, 16)[42]”: el rebafio de la
Iglesia, apacentado por Jesucristo.

G. Derville
Diciembre de 2016

Observaciones y sugerencias a:
collationes@collationes.org.

Elementos de bibliografia

Ernst Burkhart - Javier Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria, Vol. 1, Rialp,
Madrid 2010, pp. 537-542.

Javier Lopez Diaz, Proselitismo, en
Instituto Histdrico San Josemaria
Escriva de Balaguer Diccionario de
San Josemaria, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp. 1029-1033.


mailto:collationes@collationes.org
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/

[1] Cf. Ciceron, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] San Juan Pablo II, Exh. apost.
postsinodal Pastores dabo vobis, n.
34..

[3] Ibidem.

[4] Cf. san Josemaria, Instruccion, 31-
V-1936, nota 85.

[5] San Juan Pablo II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[6] Francisco, Audiencia jubilar, 30-
[-2016. El Papa Francisco habla del
sentido de mision del cristiano en
muchas ocasiones, por ejemplo en su



Mensaje para la jornada mundial de
oracion para las vocaciones, 27-
XI-2016.

[7] San Justino, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[8] Cf. Conversaciones con Monsefior
Escriva de Balaguer, n. 104.

[9] Benedicto XVI, Homilia, 10-
IX-2006.

[10] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, citando a Benedicto
XVI, Homilia, 13-V-2007.

[11] Cf. Pablo VI, Exh. apost. Evangelii
nuntiandi, 8-XII-1975, nn. 41-42.

[12] San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, p. 127.

[13] Cf. san Josemaria, Camino, nn.
790, 796.

[14] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 9.



[15] San Juan Pablo II, Exh. apost.
postsinodal Pastores dabo vobis, n.
34.

[16] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 107.

[17] Ibidem.

[18] Francisco, Discurso en el
simposio internacional de pastoral
vocacional, Roma, 21-X-2016.

[19] San Juan Pablo II, Mensaje para
la XX Jornada Mundial de Oracion
por las vocaciones, 2-11-1983.

[20] San Josemaria, Forja, n. 24.

[21] Surco, 205. Analogamente san
Josemaria comentaba la historia del
paralitico de la piscina de Betzata, y
el peligro de la indiferencia respecto
a los demas: “Sefior, no tengo a nadie
que me meta en la piscina cuando se
mueve el agua; mientras voy, baja
otro antes que yo” (Jn 5,5-7:



“Hominem non habeo”): cf. Surco, n.
212; Forja, n. 168; Homilia Lealtad a
la Iglesia (4-VI-1972), 6.

[22] San Josemaria, Camino, n. 387.

[23] Conversaciones con Monsenor
Escriva de Balaguer, 53.

[24] Ibidem, n. 35.

[25] San Ambrosio, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[26] José Maria Hernandez Garnica,
carta de 31-1-1948, en José Miguel
Pero Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,
1902 — Madrid 1943), Palabra, Madrid
1996, p. 253.

[27] San Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 9/p>

[28] San Basilio, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[29] San Josemaria, Camino, n. 792.



[30] San Josemaria, Conversaciones
con Monsefior Escrivad de Balaguer, n.
62.

[31] Sobre esos aspectos, cf.
Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp- 121-132.

[32] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 80.

[33] San Josemaria, Conversaciones
con Monserior Escrivad de Balaguer, n.
10.

[34] Ibidem.
[35] San Josemaria, Surco, n. 193.

[36] San Josemaria, Carta 24-X-42, n.
21.

[37] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 1653; Cf. Concilio Vaticano II,



Declaracion Gravissimum
educationis, n. 3.

[38] Catecismo de la Iglesia Catolica,
2232.

[39] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 131.

[40] San Josemaria, Instruccion, 1-
IV-1934, 65.

[41] Beato Alvaro del Portillo, nota 59
a san Josemaria, Instruccion, 1-
IV-1934, n. 64.

[42] Beato Alvaro del Portillo, nota 78
a san Josemaria, Instruccion, 1-
IV-1934, 84. Cf. san Josemaria,
Instruccion, mayo 1935, n. 76 y nota
132.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-


https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/

libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/proselitismo-libertad-propuesta-vocacional-opus-dei/

	¿Proselitismo? Libertad y propuesta vocacional

