
opusdei.org

Para santificar al
mundo

Han pasado 40 años desde que
San Josemaría celebró la Santa
Misa en Pamplona ante un
cuantioso número de fieles y
pronunció una homilía llamada
a perdurar en el tiempo.
Presentamos un artículo sobre
las palabras en las que el
Fundador del Opus Dei invitaba
a "Amar al mundo
apasionadamente".

04/11/2007



La solemne liturgia tuvo lugar en el
marco de la II Asamblea General de
Amigos de la Universidad de
Navarra, y fue oficiada en el campus
universitario, más precisamente en
el lugar conocido como la explanada
de la Biblioteca. Era indudablemente
el acto más importante de aquellas
jornadas.

Cuando se contempla una fotografía
del lugar en tan histórico momento y
se compara con otra actual de
idéntica perspectiva, se pueden
observar muchos detalles
interesantes, aunque uno destaca a
primera vista entre todos: los
hermosos árboles que adornan ahora
ese rincón entrañable del campus no
existían entonces o, quizás, sólo eran
pequeños arbustos rodeados de una
mancha de césped, que los presentes
en aquella ceremonia litúrgica
evitaban pisar.



Como ellos, ha crecido en forma
notable la Universidad de Navarra, y,
a la par, se han visto desarrolladas
tantas otras iniciativas apostólicas
que San Josemaría fundó, bendijo y
amó. El Opus Dei, que en aquel 1967
ya hacía llegar su eficacia
santificadora a los cuatro ángulos de
la tierra, ha experimentado también
en estos 40 años, por la gracia de
Dios y bajo la guía amorosa,
sucesivamente, de San Josemaría, de
Mons. Álvaro del Portillo y de Mons.
Javier Echevarría, una formidable
expansión de su servicio universal a
la Iglesia y a la sociedad.

La homilía [1] que San Josemaría
proclamó aquel día con voz firme,
con tono vibrante y a la vez
templado, y siempre con la
impresionante auctoritas de su
condición de Fundador y Pastor del
Opus Dei, ha recorrido desde
entonces un largo y fecundo camino
de influjo a lo divino. Al tiempo de



ser pronunciada, veía la luz su
primera edición escrita, pues al
finalizar la Santa Misa, fueron
repartidos algunos ejemplares entre
autoridades e invitados. Las
ediciones sucesivas (bien de la
homilía por separado o incluida ya
en el libro Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer) han superado en
la actualidad el centenar, en una
docena de lenguas. La simiente de
amor a Dios, de vida ordinaria
santificada, de generosidad
apostólica, de servicio a la Iglesia, de
amor cristiano al mundo que San
Josemaría arrojaba a manos llenas
ante unos miles de personas,
continúa floreciendo hoy por todos
los rincones del mundo.

UN TEXTO NACIDO EN UN CLIMA
DE ORACIÓN Y AFAN DE ALMAS

Quienes participaban en la II
Asamblea de Amigos de la
Universidad de Navarra esperaban



con alegría y emoción el momento en
que tendría lugar la Santa Misa del
Gran Canciller en la explanada de la
Biblioteca. Estar cerca de San
Josemaría y, más aún, poder
participar en el Santo Sacrificio
celebrado por él, significaba mucho
para las personas allí congregadas,
entre las que se contaban tantos hijos
e hijas suyos y tantos Cooperadores y
amigos. Muchos de ellos –quizás la
mayoría, constituida por personas
jóvenes– no lo conocían físicamente
y sólo unos pocos habían tenido la
oportunidad de asistir alguna vez, y
lo guardaban en su corazón como un
regalo de la Providencia, a una Misa
suya. Eran miles de personas felices
y agradecidas por encontrarse junto
al Fundador del Opus Dei, y sobre
todo porque tomaban parte con él –y,
en cierto modo, a través de él– en “la
acción más sagrada y
trascendente que los hombres, por
la gracia de Dios, podemos
realizar en esta vida”[2].



No es posible describir con palabras
la fuerza espiritual del momento. Allí
se hacía evidente aquel: “¡Vive la
Santa Misa!”[3],que tantos fieles
cristianos han aprendido a hacer
suyo, siguiendo las enseñanzas de
San Josemaría. En aquel “templo
singular”, como lo describía en su
homilía –“la nave es el campus
universitario; el retablo, la
Biblioteca de la Universidad; allá,
la maquinaria que levanta nuevos
edificios; y arriba, el cielo de
Navarra...”[4]–, era patente la fe y la
piedad de una multitud en oración.
Se “oían” con igual intensidad los
diálogos y los silencios litúrgicos. Con
la mirada fija en el celebrante y en el
altar, se vivía intensamente el
Sagrado Rito.

En ese ambiente espiritual, llegó, tras
las Lecturas, el momento de la
homilía, que fue seguida de principio
a fin con atento y respetuoso interés.
El Fundador del Opus Dei, de pie



ante el altar y con los folios de la
homilía en sus manos (se los había
entregado D. Javier Echevarría, que
permanecía delicadamente junto a
él), pronunciaba el texto con la
cadencia y la modulación necesarias
para que pudiera ser bien seguido en
aquel espacio abierto. Proclamaba la
doctrina –aspectos centrales del
espíritu que Dios le había entregado–
con elegancia y vigor, con esa fuerza
de atracción y convicción que
siempre tenía su predicación. Leía el
texto como diciéndolo, y se advertía
que lo conocía muy bien. Lo había
preparado cuidadosamente en las
semanas anteriores, durante su
estancia en Elorrio (Vizcaya), y lo
había retocado días antes de los actos
de Pamplona. Cada párrafo, cada
palabra de aquella homilía era fruto
de su meditación personal y de su
deseo de ayudar a todos dando a
manos llenas el buen espíritu.



Esta homilía y todos los escritos
pastorales que San Josemaría ha
dejado en herencia a sus hijos y a
toda la Iglesia poseen, en efecto, con
independencia de sus concretas
circunstancias de tiempo y lugar, y
de sus diferentes características
internas, una importante cualidad
común. Han venido a la luz en un
clima de oración, de compromiso con
la misión y el espíritu fundacionales,
de plena fidelidad a la doctrina de fe
de la Iglesia Católica y de afán de
almas. Originados en el corazón y en
la mente del Fundador, son fuente de
la que mana incesante el espíritu del
Opus Dei, a la vez que motor de vida
cristiana para personas de todo lugar
y condición. Es preciso acercarse a
ellos, como es tradición en la Obra,
con gratitud y veneración, leerlos y
meditarlos con una disposición
personal semejante a aquella con la
que fueron escritos: en un ámbito de
oración, de compromiso con la tarea



apostólica encomendada, de
fidelidad a la Iglesia.

¿No es cierto que la homilía Amar al
mundo apasionadamente, releída en
un clima de oración y afán de almas
como en el que fue pensada, siempre
vuelve a impresionar por la fuerza
espiritual que encierra? San
Josemaría quiso que, pocos días
antes de ser pronunciada por él en el
campus de Navarra, fuera leída en su
presencia a un puñado de hijos
suyos. La impresión que dejó en ellos
fue, en cierto modo, como una
anticipación de la que iba a
transmitir días más tarde a quienes
la escucharon de sus labios en
Pamplona y la que sigue
proporcionando a cuantos la han
leído en estos años.

VIVIR SANTAMENTE LA VIDA
ORDINARIA

La frase que da título a este
parágrafo es el leitmotiv de la



homilía: su verdadera música de
fondo. Esas cinco palabras sintetizan
perfectamente su contenido e
incluso, yendo más allá, permiten
formular con brevedad y acierto la
sustancia del mensaje fundacional de
San Josemaría: la vida ordinaria
puede ser medio de santidad, Dios
nos llama a santificarnos en ella. 
“¡Con cuánta fuerza ha hecho
resonar el Señor esa verdad, al
inspirar su Obra! Hemos venido a
decir, con la humildad de quien se
sabe pecador y poca cosa —homo
peccator sum (Luc. V, 8),decimos
con San Pedro—, pero con la fe de
quien se deja guiar por la mano de
Dios, que la santidad no es cosa
para privilegiados: que a todos
nos llama el Señor, que de todos
espera Amor: de todos, estén
donde estén; de todos, cualquiera
que sea su estado, su profesión o
su oficio. Porque esa vida
corriente, ordinaria, sin
apariencia, puede ser medio de



santidad: no es necesario
abandonar el propio estado en el
mundo, para buscar a Dios, si el
Señor no da a un alma la vocación
religiosa, ya que todos los caminos
de la tierra pueden ser ocasión de
un encuentro con Cristo”[5].

La homilía hace hincapié en esa
doctrina fundamental y pone de
manifiesto sus principales claves
teológicas y espirituales, como por
ejemplo el hecho de acentuar ya
desde el principio que la vida
ordinaria es “el verdadero lugarde
nuestra existencia cristiana”[6]. El
término “lugar” indica el conjunto de
realidades que constituyen nuestra
existencia cotidiana: circunstancias,
deseos, acciones, inquietudes
personales, relaciones con los demás,
acontecimientos, etc. Todas las
vicisitudes materiales y espirituales
de nuestro vivir de personas
corrientes durante las veinticuatro
horas del día conforman, a la vez e



inseparablemente, el marco
necesario del ser cristiano, que no
consiste sino en vivir la vida diaria
en referencia a Cristo, como hijos de
Dios. “Existencia cristiana” nada
añade a “vida cotidiana” salvo la
intencionalidad de vivir ésta, con
ayuda de la gracia, en Cristo[7], es
decir, dejándose guiar por el Espíritu
Santo[8]: con sentido sobrenatural,
con caridad y verdad, con finura de
conciencia, con recto criterio moral.
En definitiva, como hijos de Dios. “En
la línea del horizonte, hijos míos,
parecen unirse el cielo y la tierra.
Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivís santamente la vida
ordinaria...”[9]

En el don de la adopción filial que
Dios nos ha concedido por los
méritos de Cristo, y en la llamada
que nos dirige a comportarnos en
todo, confortados con la gracia, como
hijos suyos, radica la humilde



grandeza de la existencia cristiana,
que es –mientras no lo ocultemos con
acciones impropias– un inmenso
foco de luz en medio de la sociedad.
“Vosotros sois la luz del mundo”[10].

La voz de San Josemaría resonaba
con extraordinaria determinación en
aquella mañana de octubre de 1967:
“No hay otro camino, hijos míos: o
sabemos encontrar en nuestra
vida ordinaria al Señor, o no lo
encontraremos nunca”[11]. Esa
misma voz, entrañable y paterna,
sigue recordando a todos los
cristianos que tenemos el deber de
mostrar a nuestros conciudadanos, a
toda la sociedad contemporánea el
verdadero rostro amable y
misericordioso de Cristo: la
obligación de que pueda ser
conocido en y por nuestra vida.
“Alumbre así vuestra luz ante los
hombres, para que vean vuestras
buenas obras y glorifiquen a vuestro
Padre, que está en los cielos”[12].



Vivir santamente la vida ordinaria
–“sin ruido, con sencillez, con
veracidad”[13]– es, como hemos
comprobado en nuestra propia
existencia, un ideal de extraordinario
atractivo. Pero sólo se alcanza a
comprender plenamente su grandeza
(“la grandeza de la vida
corriente”[14]) cuando ese existir
está empapado a diario de espíritu
apostólico, de celo por las almas.
“Santidad en las tareas
ordinarias, santidad en las cosas
pequeñas, santidad en la labor
profesional, en los afanes de cada
día...; santidad, para santificar a
los demás”[15]. Los cimientos firmes
del camino del Opus Dei, queridos
como tales por Dios, se siguen
implantando y extendiendo día a día
por todo el mundo sobre el
fundamento de la fe (pues “sin la fe,
falta el fundamento mismo para
la santificación de la vida
ordinaria”[16]), y de la puesta en
práctica –con naturalidad y audacia,



con humildad y sin temores– de la
libertad del cristiano(“no podríais
realizar ese programa de vivir
santamente la vida ordinaria, si
no gozarais de toda la libertad
que os reconocen –a la vez– la
Iglesia y vuestra dignidad de
hombres y de mujeres creados a
imagen de Dios”[17]).

AMAR EL MUNDO
APASIONADAMENTE

Una frase que el Fundador del Opus
Dei escribió en la homilía del campus
y que, llegado el momento de su
proclamación litúrgica, pronunció
con singular vibración, ha servido
para inspirar el título con que la
homilía ha pasado a la historia:
“Amar al mundo apasionadamente”.
La referida frase suena así: “Soy
sacerdote secular: sacerdote de
Jesucristo, que ama
apasionadamente el mundo[18]”.
Entre la frase y el título hay un



evidente parentesco, pero no es
menos evidente que la frase dice más
que lo expresado en el título. Hay en
ella un plus de significado, cuyo peso
teológico otorga también
implícitamente al título su auténtico
alcance espiritual.

Cuando la homilía salió de la pluma
de San Josemaría no tenía
propiamente un título, ni tampoco lo
tuvo en su primera edición[19], o en
sus primeras reproducciones en
algunos medios de comunicación en
lengua castellana. Sólo al ser
traducida y editada en otras lenguas
–como al francés y al italiano–
recibió, con aprobación de su Autor,
un título propio[20]. Fue el italiano
(Amare il mondo appassionatamente),
directamente deducido de la frase
antes mencionada, el asumido en las
ediciones y traducciones sucesivas.
Bajo ese título, ya definitivo, se
incluyó la homilía en el libro 
Conversaciones.



El amor al mundo del que trata la
homilía no es un amor simplemente
natural, como el que pudiera brotar
en alguien que admirase su armonía
y belleza desde una perspectiva
ajena al sentido religioso, o incluso –
aun sin excluir su referencia a Dios–
desde una actitud religiosa genérica.
San Josemaría, por el contrario, está
hablando en su homilía del amor
cristiano al mundo, contemplado por
él no sólo como creación de Dios –
que es lo propio de una visión
creyente– sino sobre todo, yendo más
allá, como lugar del encuentro
personal con Cristo, como escenario
en el que los cristianos están
llamados a “vivir santamente la
vida ordinaria”. El mundo que el
Fundador del Opus Dei ama y enseña
a amar es esencialmente amable
“porque ha salido de las manos de
Dios, porque es criatura suya,
porque Yaveh lo miró y vio que era
bueno(cfr. Gen 1, 7 y ss.)”[21]. En el
amor al mundo de San Josemaría



está latiendo la sublime enseñanza
del Señor a Nicodemo: “tanto amó
Dios al mundo que le entregó a su Hijo
Unigénito” (Jn 3, 16). Ese es el mundo
que contempla y ama con amor
sacerdotal: el que, amado
eternamente por el Creador, ha sido
redimido y santificado por Cristo
mediante su vida humana, su muerte
y su gloriosa resurrección y
ascensión al Cielo.

El amor apasionado de San
Josemaría al mundo está siempre
ardiendo en la llama del amor a
Cristo y a su obra de salvación. Es un
amor apostólico, un amor redentor y,
en ese sentido, un amor también
sacerdotal, mediador, sacrificado,
partícipe del amor al mundo del
Sacerdote Eterno, Cristo Señor
nuestro. La referencia personal del
cristiano al mundo (su mundo, su
quehacer, su cotidiana relación con
las personas y las cosas) incluye
sustancialmente, en virtud de su



sacerdocio común, una dimensión de
mediación y suscita, en el alma
abierta a la gracia, la intención de
conducir a Dios todas las cosas, de
encaminarlas a su destino, que es la
gloria de Dios. “Todas las cosas son
vuestras, vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios(1 Cor 3, 22-23).Se
trata de un movimiento
ascendente que el Espíritu Santo,
difundido en nuestros corazones,
quiere provocar en el mundo:
desde la tierra, hasta la gloria del
Señor” [22]. Traen esas palabras a la
mente aquellas otras en las que
habla de la “corriente trinitaria de
amor por los hombres, que se
perpetúa de manera sublime en la
Eucaristía”[23]. La corriente de
amor de Dios que ha descendido
sobre los cristianos y sobre la entera
creación, perpetuada en el Sacrificio
del altar, pide ser correspondida por
el movimiento ascendente del amor a
Dios y a todas las cosas creadas –
cotidianamente encendido en la



Eucaristía– para reconducir la entera
creación redimida a su Creador. Es
un ideal apasionante, como el amor
que el Espíritu Santo induce y
sostiene en nosotros.

EN TODO EL INMENSO PANORAMA
DEL TRABAJO

“Dios os llama a servirle en y
desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día”[24]. Aquellos
miles de personas que escuchaban
atentamente aquel 8 de octubre de
1967 eran como una breve
representación de todos los que,
desde 1928 y hasta el final de los
tiempos, habrán sido confortados



con su mensaje de santidad. En el 
campus dePamplona, ante el
Fundador del Opus Dei, se hallaba,
en cierto modo, como en apretada
síntesis, el inmenso panorama del
mundo del trabajo –el mundo de los
hombres y las mujeres corrientes, el
de su diario existir– en medio del
cual había hecho Dios brotar, en su
misericordia, esa fuente permanente
de luz y de sentido cristiano que es el
espíritu del Opus Dei.

“Mirad las aves del cielo … Fijaos en
los lirios del campo …”, decía Jesús a
las gentes que escuchaban su
discurso en el monte, haciéndoles
meditar sobre la presencia
bienhechora de Dios entre nosotros,
sobre su providencia paterna[25]. Ha
querido también el Señor que, a
través de San Josemaría, resuene en
el seno de la Iglesia y en la entraña
misma del mundo un cierto eco de
sus palabras, y no falten personas
que al calor del espíritu del Opus Dei



sepan poner de relieve el significado
cristiano del cotidiano acontecer.
“Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las
situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir”[26]. Ese quid divinum que
corresponde descubrir a cada uno,
contribuyendo así a que también
otros se animen a descubrirlo, es
sencillamente “la voluntad de Dios
en esos detalles pequeños y
grandes de la vida”[27], es decir, lo
que da valor y significado
transcendente a la vida ordinaria es
que, en y desde ella, Dios dice lo que
espera de cada uno.

“Son muchos los aspectos del
ambiente secular, en el que os
movéis, que se iluminan a partir
de estas verdades”[28], repite
nuevamente San Josemaría con sus
palabras de entonces. En realidad, es
la propia alma, la inteligencia, la
conciencia las que se iluminan en



primer lugar a partir de esas
verdades, y con ellas también se
llena de nueva luz y queda
purificada la mirada sobre los
acontecimientos y las cosas. El
mundo en el que vivimos y actuamos
“como ciudadanos en la vida
civil”[29], cuando es contemplado
con ojos cristianos, con mirada de
hijo de Dios, deja ver a través de su
belleza la Belleza de su Autor, a
través de su grandeza la grandeza
del Amor Creador.

El mundo que Dios amorosamente ha
creado y redimido en Cristo para
nosotros sus hijos, este mundo real
de lo cotidiano que nos ha sido
entregado para que lo santifiquemos
y lo pongamos a los pies de su Señor,
despierta el amor, solicita el trabajo,
apremia el celo apostólico. Convoca,
en definitiva, a vivir santamente la
vida ordinaria con generosidad y
audacia, con sentido apostólico, con
intención: “porque una vida santa



en medio de la realidad secular
(…)¿no es hoy acaso la
manifestación más conmovedora
de las magnalia Dei (Eccli 18, 4), de
esas portentosas misericordias
que Dios ha ejercido siempre, y no
deja de ejercer, para salvar al
mundo?” [30].

Autor: A. Aranda.

--------------------------

[1] San Josemaría Escrivá, Amar al
mundo apasionadamente, en
“Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer”, nn. 113-123, Madrid,
Rialp, 1968 (1ª ed.). (Citaremos ese
texto en adelante siguiendo la
numeración marginal de 
Conversaciones, distinguiendo los
párrafos dentro de cada número con
letras minúsculas).

[2] Conversaciones, 113b.

[3] Cfr. Forja, 934.



[4] Conversaciones, 113d.

[5] Carta 24-III-1930, 2

[6] Conversaciones, 113e.

[7] Cfr. Gal 2, 20; 2 Cor 13, 5; Rm8, 10;
Col 1, 27; Ef 3, 17; etc.

[8] Cfr. Rm 8, 14.

[9] Conversaciones, 116b.

[10] Mt 5, 14.

[11] Conversaciones, 114e.

[12] Mt 5, 16.

[13] Conversaciones, 123a.

[14] Cfr. Amigos de Dios, 1-22.

[15] Amigos de Dios, 18.

[16] Conversaciones, 117b.

[17] Conversaciones, 123d.



[18] Conversaciones, 118b.

[19] Esa primera edición, impresa en
“Ediciones Magisterio Español,
S.A” (E.m.e.s.a.), Madrid, vió la luz
coincidiendo con la Misa de nuestro
Padre en Pamplona. En la portada se
lee: “Homilía | pronunciada por el
Excmo. y Revmo. Sr. | Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer |
Gran Canciller de la Universidad de
Navarra | durante la Misa celebrada
en el campus de la | Universidad,
con ocasión de la Asamblea General
de la Asociación de Amigos | 8 de
octubre de 1967 | Pamplona |
mcmlxvii”. Constaba de 16 páginas.

[20] Los títulos, en ambos casos, se
inspiraban en palabras tomadas del
mismo texto de la homilía. En
francés fue denominada: “Le
matérialisme chrétien” (cfr. “La Table
Ronde”, nº 239-240, noviembre-
diciembre 1967, pp. 231-241; en
italiano recibió el nombre de “Amare



il mondo apassionatamente” (cfr.
“Studi Cattolici”, nº 80, noviembre
1967, pp. 35-40.

[21] Conversaciones, 114a.

[22]Conversaciones, 115c.

[23] Es Cristo que pasa, 85.

[24] Conversaciones, 114b.

[25] Cfr. Mt 6, 26-28.

[26] Conversaciones, 114b.

[27] Conversaciones, 116d.

[28] Conversaciones, 116d.

[29] Conversaciones, 116d.

[30] Conversaciones, 123a.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ar/article/para-santificar-al-mundo/


opusdei.org/es-ar/article/para-
santificar-al-mundo/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/para-santificar-al-mundo/
https://opusdei.org/es-ar/article/para-santificar-al-mundo/

	Para santificar al mundo

